
ِ بسِْمِ حْمٰنِ اللّٰه حِيْمِ الرَّ الرَّ  

Surah Al-Anam Ayat 1 
ِ الْحَمْدُ لِلَّه مَاوَاتِ خَلقََ الَّذِي  لْأَرْضَ السَّ كَفرَُوا الَّذِينَ ثمَُّۖ  وَالنُّورَ الظُّلمَُاتِ وَجَعَلَ وَا  
يعَْدِلوُنَ برَِبِّهِمْ  

al-ḥamdu lillāhillażī khalaqas-samāwāti wal-arḍa wa ja’alaẓ-ẓulumāti wan-nụr, 
ṡummallażīna kafarụ birabbihim ya’dilụn 

1. SEGALA PUJI bagi Allah, yang telah menciptakan lelangit dan bumi, dan 
menjadikan kegelapan yang pekat dan cahaya:1 sungguhpun demikian, orang-orang 
yang berkukuh mengingkari kebenaran menganggap kuasa-kuasa lain sederajat 
dengan Pemelihara mereka! 

 
1 Baik “kegelapan” maupun “cahaya” digunakan di sini dalam konotasi spiritualnya. 
Dalam Al-Quran, “kegelapan” selalu disebut dalam bentuk jamak (zhulumat) untuk 
menekankan intensitasnya, dan karena itu, paling tepat diterjemahkan menjadi 
“kegelapan yang pekat” atau “pekatnya kegelapan”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 2 
تمَْترَُونَ أَنْتمُْ ثمَُّ ۖ عِنْدَهُ مُسَمًّى وَأَجَلٌ ۖ أَجَلًا قضََىٰ ثمَُّ طِينٍ مِنْ خَلقَكَُمْ الَّذِي هوَُ  

huwallażī khalaqakum min ṭīnin ṡumma qaḍā ajalā, wa ajalum musamman ‘indahụ 
ṡumma antum tamtarụn 

2. Dia-lah yang telah menciptakan kalian dari tanah, dan kemudian menetapkan 
suatu batas-waktu [untuk kalian]—batas-waktu yang diketahui oleh Dia 
[saja].2 Sungguhpun begitu, kalian ragu-ragu— 

 
2 Lit., “dan suatu batas-waktu ditetapkan di sisi-Nya”—yakni hanya diketahui 
oleh-Nya (Al-Manar VII, h. 298). Beberapa mufasir berpendapat bahwa 
“batas-waktu” (ajal) mengacu pada akhir dunia dan kebangkitan yang terjadi 
sesudah itu, sedangkan mufasir lain mengaitkannya dengan kehidupan manusia 
secara individual. Sebagian mufasir yang lain lagi berpendapat bahwa 



kata ajal yang disebutkan kali pertama mengacu pada kehidupan manusia secara 
individual, sedangan yang disebutkan kali kedua mengacu pada Hari Kebangkitan; 
menurut penafsiran yang disebutkan terakhir ini, frasa penutup itu bisa 
diterjemahkan sebagai berikut: “dan ada batas-waktu [yang lain] …” dan seterusnya. 
Bagaimanapun dengan mempertimbangkan ungkapan ajal musamma yang 
disebutkan dalam ayat-ayat lainnya dalam Al-Quran, istilah itu di sini paling tepat 
diterjemahkan menjadi “suatu batas-waktu yang ditentukan [oleh-Nya]” atau 
“diketahui [oleh-Nya]”, yakni mengacu pada kehidupan individu dan pada dunia 
sekaligus. 

 

Surah Al-Anam Ayat 3 
ُ وَهوَُ مَاوَاتِ فيِ اللَّه لْأَرْضِ وَفيِ السَّ كُمْ يعَْلمَُۖ  ا تكَْسِبوُنَ مَا وَيعَْلمَُ وَجَهْرَكُمْ سِرَّ  

wa huwallāhu fis-samāwāti wa fil-arḍ, ya’lamu sirrakum wa jahrakum wa ya’lamu 
mā taksibụn 

3. meskipun Dia adalah Allah di lelangit dan di bumi, yang mengetahui segala yang 
kalian rahasiakan maupun semua yang kalian lakukan secara terang-terangan, dan 
mengetahui apa yang pantas kalian dapatkan. 

 

Surah Al-Anam Ayat 4 
مُعْرِضِينَ عَنْهاَ كَانوُا إِلَّا رَبِّهِمْ آياَتِ مِنْ آيةٍَ مِنْ تأْتيِهِمْ وَمَا  

wa mā ta`tīhim min āyatim min āyāti rabbihim illā kānụ ‘an-hā mu’riḍīn 

4. Namun, manakala pesan apa pun dari Pemelihara mereka sampai kepada 
mereka, mereka [yang berkukuh mengingkari kebenaran] berpaling darinya:3 

 
3 Lit., “tidaklah datang kepada mereka suatu pesan dari pesan-pesan Pemelihara 
mereka kecuali mereka berpaling darinya”. 

 



Surah Al-Anam Ayat 5 
بوُا فقَدَْ ا باِلْحَقِّ كَذَّ يسَْتهَْزِئُونَ بهِِ كَانوُا مَا أَنْباَءُ يأْتيِهِمْ فسََوْفَۖ  جَاءَهمُْ لمََّ  

fa qad każżabụ bil-ḥaqqi lammā jā`ahum, fa saufa ya`tīhim ambā`u mā kānụ bihī 
yastahzi`ụn 

5. dan demikianlah, mereka mendustakan kebenaran ketika ia telah datang kepada 
mereka. Namun, kelak mereka akhirnya akan memahami apa yang biasa mereka 
cemoohkan.4 

 
4 Lit., “akan sampai kepada mereka berita tentang apa-apa yang biasa mereka 
olok-olokkan” atau “cemoohkan”—yakni berlanjutnya kehidupan setelah kematian, 
pada khususnya, dan pesan Al-Quran, pada umumnya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 6 
نَّاهمُْ قرَْنٍ مِنْ قبَْلهِِمْ مِنْ أَهْلكَْناَ كَمْ يرََوْا أَلمَْ لْأَرْضِ فيِ مَكَّ نْ لمَْ مَا ا وَأَرْسَلْناَ لكَُمْ نمَُكِّ  

مَاءَ لْأَنْهاَرَ وَجَعَلْناَ مِدْرَارًا عَليَْهِمْ السَّ مِنْ وَأَنْشَأْناَ بذُِنوُبهِِمْ فأَهْلكَْناَهمُْ تحَْتهِِمْ مِنْ تجَْرِي ا  
آخَرِينَ قرَْناً بعَْدِهِمْ  

a lam yarau kam ahlaknā ming qablihim ming qarnim makkannāhum fil-arḍi mā lam 
numakkil lakum wa arsalnas-samā`a ‘alaihim midrāraw wa ja’alnal-an-hāra tajrī 
min taḥtihim fa ahlaknāhum biżunụbihim wa ansya`nā mim ba’dihim qarnan 
ākharīn 

6. Apakah mereka tidak melihat berapa banyak generasi yang telah Kami hancurkan 
sebelum masa mereka—[orang-orang] yang telah Kami berikan suatu tempat [yang 
penuh dengan karunia] di muka bumi, yang belum pernah Kami berikan yang 
serupa itu kepada kalian, yang kepada mereka Kami curahkan nikmat samawi yang 
melimpah, dan yang pada kaki mereka Kami jadikan sungai-sungai mengalir? 
Namun, Kami hancurkan mereka karena dosa-dosa mereka dan membangkitkan 
orang-orang lain sebagai pengganti mereka.5 

 



5 Lit., “suatu generasi yang lain setelah mereka”. Namun, dalam Al-Quran, 
kata qarn tidak selalu berarti “generasi”, tetapi bisa juga—bahkan lebih 
sering—berarti “suatu zaman”, atau “orang-orang pada zaman tertentu”, maupun 
“suatu peradaban” dalam pengertian historis kata ini. 

 

Surah Al-Anam Ayat 7 
لْناَ وَلوَْ ذَا إِنْ كَفرَُوا الَّذِينَ لقَاَلَ بأَيْدِيهِمْ فلَمََسُوهُ قرِْطَاسٍ فيِ كِتاَباً عَليَْكَ نزََّ سِحْرٌ إِلَّا هَٰ  

 مُبيِنٌ

walau nazzalnā ‘alaika kitāban fī qirṭāsin fa lamasụhu bi`aidīhim laqālallażīna kafarū 
in hāżā illā siḥrum mubīn 

7. Namun, bahkan seandainya Kami turunkan kepadamu [wahai Nabi] suatu tulisan 
di atas kertas dan mereka menyentuhnya dengan tangan mereka 
sendiri—orang-orang yang berkukuh mengingkari kebenaran itu pastilah akan 
berkata, “Jelaslah, hal ini tidak lain hanyalah sebuah muslihat*!” 

 
* {“Sebuah muslihat” (a deception) merupakan terjemahan yang diberikan oleh 
Muhammad Asad untuk kata sihr, yang dalam terjemahan Al-Quran Depag RI 
diadopsi menjadi sihir. Karena sihir merupakan sesuatu yang memperdaya manusia, 
ia bisa berarti suatu muslihat.—AM} 

 

Surah Al-Anam Ayat 8 
لْأَمْرُ لقَضُِيَ مَلكًَا أَنْزَلْناَ وَلوَْۖ  مَلكٌَ عَليَْهِ أُنْزِلَ لوَْلَا وَقاَلوُا ينُْظَرُونَ لَا ثمَُّ ا  

wa qālụ lau lā unzila ‘alaihi malak, walau anzalnā malakal laquḍiyal-amru ṡumma lā 
yunẓarụn 

8. Mereka berkata pula, “Mengapa tidak diturunkan kepadanya seorang malaikat 
[yang dapat dilihat]?” Namun, seandainya Kami turunkan seorang malaikat, 
segalanya pasti akan telah diputuskan,6 dan mereka tidak diberi penangguhan lagi 
[untuk bertobat]. 



 
6 Yakni, Hari Pengadilan telah datang—karena hanya pada saat itulah 
kekuatan-kekuatan yang digambarkan sebagai malaikat itu akan menampakkan diri 
mereka kepada manusa dalam bentuk mereka yang asli sehingga dapat dipahami 
manusia. (Bdk. ayat yang mirip dalam Surah Al-Baqarah [2]: 210.) 

 

Surah Al-Anam Ayat 9 
يلَْبسُِونَ مَا عَليَْهِمْ وَللَبَسَْناَ رَجُلًا لجََعَلْناَهُ مَلكًَا جَعَلْناَهُ وَلوَْ  

walau ja’alnāhu malakal laja’alnāhu rajulaw wa lalabasnā ‘alaihim mā yalbisụn 

9. Dan, [bahkan] seandainya Kami menunjuk seorang malaikat sebagai 
pembawa-pesan Kami,7 tentulah Kami jadikan ia [tampak sebagai] seorang 
lakl-laki—dan, dengan begitu, Kami hanya akan membingungkan mereka sama 
seperti mereka kini membingungkan diri mereka sendiri.8 

 
7 Lit., “seandainya Kami menjadikannya seorang malaikat”— kata ganti “nya” (hu) 
jelas mengacu pada pembawa pesan Allah (Al-Zamakhsyari). 

8 Lit., “tentu Kami membuat bingung bagi mereka apa yang membuat mereka 
bingung”. Karena manusia mustahil melihat malaikat dalam wujud mereka yang 
sebenarnya, “malaikat pembawa pesan itu” haruslah berwujud manusia—dengan 
demikian, tuntutan mereka untuk mendapatkan “pembuktian” atas kebenaran 
risalah secara langsung tetap tidak terpenuhi, dan kebingungan yang diciptakan 
oleh mereka sendiri itu pun tetap tidak terpecahkan. 

 

Surah Al-Anam Ayat 10 
يسَْتهَْزِئُونَ بهِِ كَانوُا مَا مِنْهمُْ سَخِرُوا باِلَّذِينَ فحََاقَ قبَْلكَِ مِنْ برُِسُلٍ اسْتهُْزِئَ وَلقَدَِ  

wa laqadistuhzi`a birusulim ming qablika fa ḥāqa billażīna sakhirụ min-hum mā 
kānụ bihī yastahzi`ụn 



10. Dan, sungguh, [bahkan] sebelum masamu, rasul-rasul telah dicemooh—tetapi, 
orang-orang yang mengejek mereka [pada akhirnya] justru diliputi oleh hal-hal yang 
biasa mereka cemoohkan itu.9 

 
9 Lit., “apa-apa yang biasa mereka cemoohkan itu mengepung orang-orang yang 
telah mengejek mereka” (yakni mengejek rasul-rasul): maknanya adalah bahwa 
pencemoohan terhadap kebenaran spiritual, tak pelak lagi, akan berbalik pada si 
pencemooh dan tidak hanya membawa petaka terhadap kehidupan individual 
mereka setelah mati, tetapi juga—jika terus dilakukan oleh mayoritas orang dalam 
masyarakat—akan menghancurkan dasar moral masyarakat mereka dan akibatnya 
kebahagiaan duniawi mereka, dan bahkan kadang-kadang eksistensi fisik mereka. 

 

Surah Al-Anam Ayat 11 
لْأَرْضِ فيِ سِيرُوا قلُْ بيِنَ عَاقبِةَُ كَانَ كَيْفَ انْظرُُوا ثمَُّ ا الْمُكَذِّ  

qul sīrụ fil-arḍi ṡummanẓurụ kaifa kāna ‘āqibatul-mukażżibīn 

11. Katakanlah: “Jelajahilah muka bumi dan perhatikanlah apa yang akhirnya terjadi 
terhadap orang-orang yang mendustakan kebenaran!” 

 

Surah Al-Anam Ayat 12 
مَاوَاتِ فيِ مَا لمَِنْ قلُْ لْأَرْضِ السَّ ِ قلُْۖ  وَا لِلَّه حْمَةَ نفَْسِهِ عَلىَٰ كَتبََۚ   إِلىَٰ ليَجَْمَعَنَّكُمْۚ  الرَّ  
مِنوُنَ لَا فهَمُْ أَنْفسَُهمُْ خَسِرُوا الَّذِينَۚ  فيِهِ رَيْبَ لَا الْقيِاَمَةِ يوَْمِ يؤْ  

qul limam mā fis-samāwāti wal-arḍ, qul lillāh, kataba ‘alā nafsihir-raḥmah, 
layajma’annakum ilā yaumil-qiyāmati lā raiba fīh, allażīna khasirū anfusahum fa 
hum lā yu`minụn 

12.Katakanlah: “Kepunyaan siapakah segala yang ada di lelangit dan di bumi?” 
Katakanlah: “Kepunyaan Allah, yang telah menetapkan atas diri-Nya hukum rahmat 
dan belas kasih.”10 



Dia pasti akan menghimpun kalian semua bersama-sama pada Hari Kebangkitan, 
yang [kedatangannya] tidak diragukan lagi: namun, orang-orang yang telah 
menyia-nyiakan diri mereka sendiri—mereka itulah yang menolak beriman 
[pada-Nya], 

 
10 Ungkapan “Allah telah menetapkan atas diri-Nya” (kataba ‘ala nafsihi) hanya 
muncul dua kali dalarn Al-Quran—dalam ayat ini dan ayat 54 surah ini—dan 
keduanya mengacu pada belas kasih dan rahmat (rahmah)-Nya; tidak ada 
sifat-sifat Ilahi lainnya yang digambarkan seperti sifat rahmah ini. Begtu besarnya 
belas kasih dan rahmat Allah ini ditekankan lebh lanjut dalam Surah Al-A’raf [7]: 
156—”rahmat-Ku meliputi segata sesuatu”—dan dipertegas lagi dalam hadis sahih, 
yang di dalamnya Nabi bersabda bahwa Allah berfirrnan kepacia diri-Nya sendiri, 
“Sungguh, belas kasih dan rahmat-Ku rnelampaui murka-Ku” (Al-Bukhari dan 
Muslim). 

 

Surah Al-Anam Ayat 13 
مِيعُ وَهوَُۚ  وَالنَّهاَرِ اللَّيْلِ فيِ سَكَنَ مَا وَلهَُ الْعَليِمُ السَّ  

wa lahụ mā sakana fil-laili wan-nahār, wa huwas-samī’ul-‘alīm 

13. meskipun kepunyaan-Nya-lah segala yang ada pada malam dan siang hari, dan 
Dia saja Yang Maha Mendengar, Maha Mengetahui. 

 

Surah Al-Anam Ayat 14 
ِ أَغَيْرَ قلُْ مَاوَاتِ فاَطِرِ وَليِاًّ أَتَّخِذُ اللَّه لْأَرْضِ السَّ إِنِّي قلُْۗ  يطُْعَمُ وَلَا يطُْعِمُ وَهوَُ وَا  

لَ أَكُونَ أَنْ أُمِرْتُ الْمُشْرِكِينَ مِنَ تكَُوننََّ وَلَاۖ  أَسْلمََ مَنْ أَوَّ  

qul agairallāhi attakhiżu waliyyan fāṭiris-samāwāti wal-arḍi wa huwa yuṭ’imu wa lā 
yuṭ’am, qul innī umirtu an akụna awwala man aslama wa lā takụnanna 
minal-musyrikīn 



14. Katakanlah: “Apakah aku akan mengambil sebagai penguasaku, siapa pun selain 
Allah, Pencipta lelangit dan bumi, padahal Dia-lah yang memberikan makanan, 
sedangkan Dia sendiri tidak membutuhkannya?”11 

Katakanlah: “Aku diperintah supaya menjadi yang terkemuka di antara orang-orang 
yang menyerahkan diri mereka kepada Allah*, dan bukan termasuk12 di antara 
orang-orang yang menisbahkan ketuhanan kepada apa pun selain Allah.” 

 
11 Lit., “padahal Dia-lah yang memberi makan [yang lainnya] dan tidak diberi makan”. 

* (Kalimat ini merupakan terjemahan yang diberikan Asad untuk frasa awwala man 
aslama. Asad menerjemahkan kata awwal menjadi “terkemuka” (foremost), 
sedangkan dalam Al-Quran Depag RI, kata ini diterjemahkan menjadi “yang 
pertama kali”. Awwal berarti “yang pertama”. Namun, jika dikaitkan dengan orang 
yang menyerahkan diri, Nabi—yang kepadanya redaksi dalam ayat ini 
ditujukan—bukanlah orang pertama yang berserah diri. Agaknya, atas dasar inilah 
Asad memberikan pilihan terjemahan “terkemuka” untuk kata awwal dalam ayat 
ini.—AM} 

12 Lit., “dan janganlah engkau menjadi”—suatu rujukan eliptis terhadap kata-kata 
yang diungkapkan dalam perintah ini. 

 

Surah Al-Anam Ayat 15 
عَظِيمٍ يوَْمٍ عَذَابَ رَبِّي عَصَيْتُ إِنْ أَخَافُ إِنِّي قلُْ  

qul innī akhāfu in ‘aṣaitu rabbī ‘ażāba yaumin ‘aẓīm 

15. Katakan: “Perhatikanlah, seandainya [kemudian] aku mendurhakai Pemeliharaku, 
aku takut akan penderitaan [yang akan menimpaku] pada Hari [Pengadilan] yang 
dahsyat itu.” 

 

Surah Al-Anam Ayat 16 
لكَِۚ  رَحِمَهُ فقَدَْ يوَْمَئِذٍ عَنْهُ يصُْرَفْ مَنْ الْمُبيِنُ الْفوَْزُ وَذَٰ  



may yuṣraf ‘an-hu yauma`iżin fa qad raḥimah, wa żālikal-fauzul-mubīn 

16. Terhadap orang yang akan diselamatkan pada Hari itu, Dia sungguh telah 
melimpahkan rahmat-Nya: dan inilah kemenangan yang nyata. 

 

Surah Al-Anam Ayat 17 
ُ يمَْسَسْكَ وَإِنْ شَيْءٍ كُلِّ عَلىَٰ فهَوَُ بخَِيْرٍ يمَْسَسْكَ وَإِنْۖ  هوَُ إِلَّا لهَُ كَاشِفَ فلَا بضُِرٍّ اللَّه  
 قدَِيرٌ

wa iy yamsaskallāhu biḍurrin fa lā kāsyifa lahū illā huw, wa iy yamsaska bikhairin fa 
huwa ‘alā kulli syai`ing qadīr 

17. Dan, seandainya Allah menyentuhkan kepada kalian kemalangan, tidak ada satu 
pun yang dapat menghilangkannya selain Dia; dan seandainya Dia menyentuhkan 
kepada kalian keberuntungan—Dia-lah yang berkuasa menetapkan segalanya: 

 

Surah Al-Anam Ayat 18 
الْخَبيِرُ الْحَكِيمُ وَهوَُ ۚ عِباَدِهِ فوَْقَ الْقاَهِرُ وَهوَُ  

wa huwal-qāhiru fauqa ‘ibādih, wa huwal-ḥakīmul-khabīr 

18. sebab, hanya Dia-lah yang berkuasa atas ciptaan-ciptaan-Nya, dan Dia-lah Yang 
Mahabijaksana, Mahaawas. 

 

Surah Al-Anam Ayat 19 
ُ قلُِۖ  شَهاَدَةً أَكْبرَُ شَيْءٍ أَيُّ قلُْ ذَا إِليََّ وَأُوحِيَ ۚ وَبيَْنكَُمْ بيَْنيِ شَهِيدٌ ۖ اللَّه لِأُنْذِرَكُمْ الْقرُْآنُ هَٰ   
ِ مَعَ أَنَّ لتَشَْهدَُونَ أَئِنَّكُمْ ۚ بلَغََ وَمَنْ بهِِ هٌ هوَُ إِنَّمَا قلُْ ۚ أَشْهدَُ لَا قلُْ ۚ أُخْرَىٰ آلهِةًَ اللَّه إِلَٰ  

ا برَِيءٌ وَإِنَّنيِ وَاحِدٌ تشُْرِكُونَ مِمَّ  



qul ayyu syai`in akbaru syahādah, qulillāh, syahīdum bainī wa bainakum, wa ụḥiya 
ilayya hāżal-qur`ānu li`unżirakum bihī wa mam balag, a innakum latasy-hadụna 
anna ma’allāhi ālihatan ukhrā, qul lā asy-had, qul innamā huwa ilāhuw wāḥiduw 
wa innanī barī`um mimmā tusyrikụn 

19. Katakanlah: “Siapakah yang paling kuat persaksiannya terhadap kebenaran?” 
Katakanlah: “Allah adalah saksi antara aku dan kalian; dan Al-Quran ini telah 
diwahyukan kepadaku supaya dengannya aku dapat memberi peringatan kepada 
kalian dan kepada semua orang yang dapat ia jangkau.” 

Dapatkah kalian benar-benar menjadi saksi bahwa ada tuhan-tuhan yang lain di 
samping Allah?” Katakan: “Aku tidak bersaksi [seperti itu].” Katakan: “Dia adalah 
Tuhan Yang Esa; dan, perhatikanlah, aku sama sekali berlepas diri dari menisbahkan 
ketuhanan, seperti yang kalian lakukan, kepada apa pun selain-Nya!”13 

 
13 Lit., “Aku bersih dari apa yang kalian serikatkan [dengan-Nya].” 

 

Surah Al-Anam Ayat 20 
لَا فهَمُْ أَنْفسَُهمُْ خَسِرُوا الَّذِينَ ۘ أَبْناَءَهمُُ يعَْرِفوُنَ كَمَا يعَْرِفوُنهَُ الْكِتاَبَ آتيَْناَهمُُ الَّذِينَ  

مِنوُنَ  يؤْ

allażīna ātaināhumul-kitāba ya’rifụnahụ kamā ya’rifụna abnā`ahum, allażīna khasirū 
anfusahum fa hum lā yu`minụn 

20. Orang-orang yang telah Kami anugerahi wahyu terdahulu mengenali hal 
ini14 sebagaimana mereka mengenali anak-anak mereka sendiri; sungguhpun begitu, 
orang-orang [di kalangan mereka] yang telah menyia-nyiakan diri mereka 
sendiri—mereka itulah yang menolak beriman. 

 
14 Yakni, kebenaran akan keesaan Allah yang transendental, yang ditekankan dalam 
semua kitab suci yang autentik. 

 

Surah Al-Anam Ayat 21 



نِ أَظْلمَُ وَمَنْ ِ عَلىَ افْترََىٰ مِمَّ الظَّالمُِونَ يفُْلحُِ لَا إِنَّهُۗ  بآِياَتهِِ كَذَّبَ أَوْ كَذِباً اللَّه  

wa man aẓlamu mim maniftarā ‘alallāhi każiban au każżaba bi`āyātih, innahụ lā 
yufliḥuẓ-ẓālimụn 

21. Dan, siapakah yang lebih zalim daripada orang yang menisbahkan rekaan-rekaan 
dusta mereka sendiri kepada Allah atau mendustakan pesan-pesan-Nya? 

Sungguh, orang-orang zalim seperti itu tidak akan pernah meraih kebahagiaan: 

 

Surah Al-Anam Ayat 22 
كُمُ أَيْنَ أَشْرَكُوا للَِّذِينَ نقَوُلُ ثمَُّ جَمِيعًا نحَْشُرُهمُْ وَيوَْمَ تزَْعُمُونَ كُنْتمُْ الَّذِينَ شُرَكَاؤُ  

wa yauma naḥsyuruhum jamī’an ṡumma naqụlu lillażīna asyrakū aina 
syurakā`ukumullażīna kuntum taz’umụn 

22. sebab, suatu Hari, akan Kami kumpulkan mereka semua, dan kemudian Kami 
akan berkata kepada orang-orang yang menisbahkan ketuhanan kepada apa pun 
selain Allah, “Kini, di manakah makhluk-makhluk yang kalian bayangkan bersekutu 
dengan Allah?”15 

 
15 {those beings whom you imagined to have a share in God’s divinity?} Lit., 
“sekutu-sekutu [Tuhan] kalian yang kalian anggap [ada]”. Manakala Al-Quran 
menyebutkan kata syuraka’ (jamak dari syarik) dengan mengacu pada keyakinan, ia 
selalu berarti makhluk atau kekuatan yang nyata maupun imajiner yang dianggap 
memiliki sifat-sifat ketuhanan seperti Allah: karena itu, konsep ini—dan celaan 
terhadapnya dalam Islam—mengacu tidak hanya pada tindakan menyembah 
tuhan-tuhan batil, tetapi juga pada tindakan menisbahkan sifat-sifat dan 
kekuatan-kekuatan semi-Ilahi kepada para wail (saints, dalam pengertian liturgis 
kata ini), serta pada gagasan-gagasan abstrak seperti kekayaan, status sosial, 
kekuasaan, kebangsaan, dan sebagainya yang sering kali dianggap memiliki 
pengaruh objektif terhadap nasib manusia. 

 

Surah Al-Anam Ayat 23 



ِ قاَلوُا أَنْ إِلَّا فتِْنتَهُمُْ تكَُنْ لمَْ ثمَُّ مُشْرِكِينَ كُنَّا مَا رَبِّناَ وَاللَّه  

ṡumma lam takun fitnatuhum illā ang qālụ wallāhi rabbinā mā kunnā musyrikīn 

23. Kemudian, dalam kebingungan mereka yang memuncak, mereka hanya akan 
[mampu] berkata, “Demi Allah, Pemelihara kami, kami tidak [bermaksud untuk] 
menisbahkan ketuhanan kepada apa pun selain-Nya!”16 

 
16 Ini mengacu pada keyakinan-keyakinan yang tak diragukan lagi 
merupakan syirk (“penisbahan ketuhanan atau sifat-sifat Ilahi kepada makhluk atau 
kekuatan selain Allah”) dalam pengertian objektif konsep ini, tetapi yang oleh 
penganutnya, secara subjektif, tidak dianggap sebagai pengingkaran terhadap 
keesaan Allah (Al-Razi): misalnya, dogma mistis “Trinitas” yang, dalam pandangan 
Kristen, tidak bertentangan dengan prinsip keesaan Tuhan karena dianggap 
mengungkapkan suatu “aspek tiga serangkai” dari Tuhan Yang Esa, atau penisbahan 
sifat-sifat Ilahi atau semi-Ilahi kepada para wali yang dianggap sebagai 
“perantara-perantara” antara manusia dan Allah, dan sebagainya. Tentu saja, semua 
keyakinan seperti ini secara tegas ditolak Al-Quran. 

 

Surah Al-Anam Ayat 24 
يفَْترَُونَ كَانوُا مَا عَنْهمُْ وَضَلَّۚ  أَنْفسُِهِمْ عَلىَٰ كَذَبوُا كَيْفَ انْظرُْ  

unẓur kaifa każabụ ‘alā anfusihim wa ḍalla ‘an-hum mā kānụ yaftarụn 

24. Perhatikanlah, bagaimana mereka telah berdusta kepada diri mereka 
sendiri17—dan [bagaimana] rekaan-rekaan batil mereka telah meninggalkan mereka! 

 
17 Yakni, dengan berpikir, ketika mereka hidup di dunia, bahwa keyakinan mereka 
tidak melanggar prinsip-prinsip keesaan Allah (Al-Razi). Namun, lihat juga Surah 
Yunus [10]: 28 dan catatan-catatannya (no. 45 dan no. 46). 

 

Surah Al-Anam Ayat 25 



وَإِنْ ۚ وَقْرًا آذَانهِِمْ وَفيِ يفَْقهَوُهُ أَنْ أَكِنَّةً قلُوُبهِِمْ عَلىَٰ وَجَعَلْناَ ۖ إِليَْكَ يسَْتمَِعُ مَنْ وَمِنْهمُْ  
مِنوُا لَا آيةٍَ كُلَّ يرََوْا ذَا إِنْ كَفرَُوا الَّذِينَ يقَوُلُ يجَُادِلوُنكََ جَاءُوكَ إِذَا حَتَّىٰۚ  بهِاَ يؤْ إِلَّا هَٰ  

ليِنَ أَسَاطِيرُ لْأَوَّ ا  

wa min-hum may yastami’u ilaīk, wa ja’alnā ‘alā qulụbihim akinnatan ay yafqahụhu 
wa fī āżānihim waqrā, wa iy yarau kulla āyatil lā yu`minụ bihā, ḥattā iżā jā`ụka 
yujādilụnaka yaqụlullażīna kafarū in hāżā illā asāṭīrul-awwalīn 

25. Dan, di kalangan mereka, ada yang [tampaknya] mendengarkanmu [wahai Nabi]: 
tetapi, di atas hati mereka, telah Kami letakkan selubung-selubung yang mencegah 
mereka memahami kebenaran, dan ke dalam telinga mereka, ketulian.18 Dan, 
andaikan mereka melihat setiap tanda [kebenaran], mereka tetap saja tidak akan 
memercayainya—sedemikian kerasnya sehlngga apabila mereka datang kepadamu 
untuk membantahmu, orang-orang yang berkukuh mengingkari kebenaran itu 
berkata, “Ini tiada lain hanyalah dongeng-dongeng masa lalu!” 

 
18 Mengenai tindakan Allah yang “menyebabkan” kebutaan dan ketulian spiritual ini, 
lihat Surah Al-Baqarah [2]: 7 dan catatannya, serta catatan no. 4 pada Surah Ibrahim 
[14]: 4. 

 

Surah Al-Anam Ayat 26 
يشَْعُرُونَ وَمَا أَنْفسَُهمُْ إِلَّا يهُْلكُِونَ وَإِنْۖ  عَنْهُ وَينَْأَوْنَ عَنْهُ ينَْهوَْنَ وَهمُْ  

wa hum yan-hauna ‘an-hu wa yan`auna ‘an-h, wa iy yuhlikụna illā anfusahum wa 
mā yasy’urụn 

26. Dan, mereka halangi orang lain darinya dan pergi menjauh darinya: tetapi, 
mereka tidak menghancurkan siapa pun selain diri mereka sendiri, sedangkan 
mereka tidak menyadarinya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 27 



مِنَ وَنكَُونَ رَبِّناَ بآِياَتِ نكَُذِّبَ وَلَا نرَُدُّ ليَْتنَاَ ياَ فقَاَلوُا النَّارِ عَلىَ وُقفِوُا إِذْ ترََىٰ وَلوَْ  
مِنيِنَ  الْمُؤْ

walau tarā iż wuqifụ ‘alan-nāri fa qālụ yā laitanā nuraddu wa lā nukażżiba bi`āyāti 
rabbinā wa nakụna minal-mu`minīn 

27. Andaikan engkau mampu melihat [mereka] ketika mereka akan dihadapkan di 
depan api dan akan berkata, “Aduhai, kiranya kami dikembalikan [hidup] lagi: maka 
tentu kami tidak akan mendustakan pesan-pesan Pemelihara kami, tetapi akan 
termasuk di antara orang-orang yang beriman!” 

 

Surah Al-Anam Ayat 28 
وا وَلوَْ ۖ قبَْلُ مِنْ يخُْفوُنَ كَانوُا مَا لهَمُْ بدََا بلَْ لكََاذِبوُنَ وَإِنَّهمُْ عَنْهُ نهُوُا لمَِا لعََادُوا رُدُّ  

bal badā lahum mā kānụ yukhfụna ming qabl, walau ruddụ la’ādụ limā nuhụ ‘an-hu 
wa innahum lakāżibụn 

28. Namun, sama sekali tidak—[mereka akan mengatakan hal ini hanya karena] 
kebenaran yang biasa mereka sembunyikan [dari diri mereka sendiri] pada masa 
lalu akan menjadi nyata bagi mereka; dan andaikan mereka dikembalikan [hidup 
lagi], mereka akan kembali lagi pada apa-apa yang telah diharamkan bagi mereka: 
sebab, perhatikanlah, sesungguhnya mereka itu pendusta!19 

 
19 Yakni, keinginan mereka untuk mendapatkan “kesempatan kedua” itu bukanlah 
disebabkan oleh kecintaan mereka pada kebenaran karena kebenaran itu sendiri, 
tetapi lebih disebabkan oleh ketakutan mereka akan akibat buruk dari perbuatan 
mereka; dan “iman tidaklah berguna kecuali kalau dihasrati karena iman itu sendiri” 
(Al-Razi). 

 

Surah Al-Anam Ayat 29 
نْياَ حَياَتنُاَ إِلَّا هِيَ إِنْ وَقاَلوُا بمَِبْعُوثيِنَ نحَْنُ وَمَا الدُّ  



wa qālū in hiya illā ḥayātunad-dun-yā wa mā naḥnu bimab’ụṡīn 

29. Dan, sebagian [dari orang-orang yang tidak beriman itu] berkata, “Tiada apa pun 
di luar kehidupan kita di dunia ini karena kami tidak akan dibangkitkan dari 
kematian.” 

 

Surah Al-Anam Ayat 30 
ذَا أَليَْسَ قاَلَۚ  رَبِّهِمْ عَلىَٰ وُقفِوُا إِذْ ترََىٰ وَلوَْ فذَُوقوُا قاَلَۚ  وَرَبِّناَ بلَىَٰ قاَلوُا ۚ باِلْحَقِّ هَٰ  

تكَْفرُُونَ كُنْتمُْ بمَِا الْعَذَابَ  

walau tarā iż wuqifụ ‘alā rabbihim, qāla a laisa hāżā bil-ḥaqq, qālụ balā wa 
rabbinā, qāla fa żụqul-‘ażāba bimā kuntum takfurụn 

30. Andaikan engkau mampu melihat [mereka] ketika mereka akan dihadapkan 
kepada Pemelihara mereka [dan] Dia akan berfirman, “Bukankah ini kebenaran?” 

Mereka akan menjawab, “Benar, sungguh, demi Pemelihara kami!” 

[Maka,] Dia akan berfirman, “Maka, rasakanlah derita yang lahir dari20 penolakan 
kalian mengakui kebenaran!” 

 
20 Lit., “derita [atau ‘hukuman’] karena” atau “sebagai konuensi dari”. Partikel bi-ma di 
sini mengungkapkan suatu hubungan sebab-akibat antara pengingkaran kebenaran 
dan penderitaan yang dirasakan setelahnya, sehingga paling tepat diterjemahkan 
seperti di atas. 

 

Surah Al-Anam Ayat 31 
بوُا الَّذِينَ خَسِرَ قدَْ ِ بلِقِاَءِ كَذَّ اعَةُ جَاءَتْهمُُ إِذَا حَتَّىٰۖ  اللَّه مَا عَلىَٰ حَسْرَتنَاَ ياَ قاَلوُا بغَْتةًَ السَّ  

طْناَ يزَِرُونَ مَا سَاءَ أَلَا ۚ ظهُوُرِهِمْ عَلىَٰ أَوْزَارَهمُْ يحَْمِلوُنَ وَهمُْ فيِهاَ فرََّ  



qad khasirallażīna każżabụ biliqā`illāh, ḥattā iżā jā`at-humus-sā’atu bagtatang qālụ 
yā ḥasratanā ‘alā mā farraṭnā fīhā wa hum yaḥmilụna auzārahum ‘alā ẓuhụrihim, 
alā sā`a mā yazirụn 

31. Sungguh, telah rugilah orang-orang yang menganggap dusta bahwa mereka 
pasti akan bertemu dengan Allah—hingga Saat Terakhir tiba-tiba datang kepada 
mereka [dan] mereka berteriak, “Aduhai, kecelakaanlah bagi kami (karena) 
melalaikannya!”—karena mereka akan memikul di atas punggung mereka beban 
dosa-dosa mereka:21 aduhai, betapa buruknya muatan yang dibebankan kepada 
mereka itu! 

 
21 Lit., “beban-beban mereka”. Terjemahan saya menjadi “beban dosa-dosa mereka” 
didasarkan atas penafsiran Ibn ‘Abbas, sebagaimana dikutip oleh Al-Razi. 

 

Surah Al-Anam Ayat 32 
نْياَ الْحَياَةُ وَمَا ارُۖ  وَلهَْوٌ لعَِبٌ إِلَّا الدُّ خِرَةُ وَللَدَّ تعَْقلِوُنَ أَفلَا ۗ يتََّقوُنَ للَِّذِينَ خَيْرٌ الْآ  

wa mal-ḥayātud-dun-yā illā la’ibuw wa lahw, wa lad-dārul-ākhiratu khairul 
lillażīna yattaqụn, a fa lā ta’qilụn 

32. Dan, tiadalah kehidupan dunia ini melainkan suatu permainan dan kesenangan 
sementara saja; dan kehidupan akhirat itu jauh lebih baik bagi semua orang yang 
sadar akan Allah. Maka, tidakkah kalian menggunakan akal? 

 

Surah Al-Anam Ayat 33 
بوُنكََ لَا فإِنَّهمُْۖ  يقَوُلوُنَ الَّذِي ليَحَْزُنكَُ إِنَّهُ نعَْلمَُ قدَْ كِنَّ يكَُذِّ ِ بآِياَتِ الظَّالمِِينَ وَلَٰ اللَّه  

 يجَْحَدُونَ

qad na’lamu innahụ layaḥzunukallażī yaqụlụna fa innahum lā yukażżibụnaka wa 
lākinnaẓ-ẓālimīna bi`āyātillāhi yaj-ḥadụn 

33. Kami benar-benar mengetahui bahwa apa yang dikatakan oleh orang-orang 
semacam itu22 sungguh menyedihkan hatimu: sungguhpun begitu, perhatikanlah, 



bukan engkaulah yang mereka dustakan, melainkan pesan-pesan Allah-lah yang 
diingkari oleh orang-orang zalim ini. 

 
22 Lit., “apa yang mereka katakan”—yakni tentang kehidupan setelah mati (yang 
mereka anggap sebagai “dongeng”), pada khususnya, dan tentang pesan Al-Quran, 
pada umumnya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 34 
بتَْ وَلقَدَْ بوُا مَا عَلىَٰ فصََبرَُوا قبَْلكَِ مِنْ رُسُلٌ كُذِّ وَلَاۚ  نصَْرُناَ أَتاَهمُْ حَتَّىٰ وَأُوذُوا كُذِّ  
لَ ِ لكَِلمَِاتِ مُبدَِّ الْمُرْسَليِنَ نبَإِ مِنْ جَاءَكَ وَلقَدَْ ۚ اللَّه  

wa laqad kużżibat rusulum ming qablika fa ṣabarụ ‘alā mā kużżibụ wa ụżụ ḥattā 
atāhum naṣrunā, wa lā mubaddila likalimātillāh, wa laqad jā`aka min 
naba`il-mursalīn 

34. Dan, sungguh, [bahkan] sebelum masamu, rasul-rasul telah didustakan, dan 
mereka bertahan dengan sabar atas segala pendustaan itu dan atas segala 
penganiayaan yang dilakukan terhadap mereka hingga pertolongan dari Kami 
datang kepada mereka: sebab, tiada kekuasaan yang mampu mengubah [akibat 
dari] janji-janji Allah. Dan, sebagian dari sejarah rasul-rasul itu telah sampai kau 
ketahui.23 

 
23 {And some of the histories of those apostles have already come within thy ken.} 
Lit., “sebagian berita tentang para rasul itu telah datang kepadarnu”: mengacu pada 
fakta bahwa hanya sedikit nabi-nabi terdahulu dan kisah-kisah mereka yang 
disebutkan secara khusus dalam Al-Quran (dan penyebutannya selalu 
berhubungan dengan ajaran moral tertentu). Mayoritas nabi hanya disinggung 
secara umum untuk mendukung pernyataan Ilahi bahwa tiada satu pun masyarakat 
atau peradaban dibiarkan tanpa mendapat petunjuk kenabian. 

 

Surah Al-Anam Ayat 35 



لْأَرْضِ فيِ نفَقَاً تبَْتغَِيَ أَنْ اسْتطََعْتَ فإِنِ إِعْرَاضُهمُْ عَليَْكَ كَبرَُ كَانَ وَإِنْ فيِ سُلَّمًا أَوْ ا  
مَاءِ ُ شَاءَ وَلوَْ ۚ بآِيةٍَ فتَأْتيِهَمُْ السَّ الْجَاهِليِنَ مِنَ تكَُوننََّ فلَاۚ  الْهدَُىٰ عَلىَ لجََمَعَهمُْ اللَّه  

wa ing kāna kabura ‘alaika i’rāḍuhum fa inistaṭa’ta an tabtagiya nafaqan fil-arḍi au 
sullaman fis-samā`i fa ta`tiyahum bi`āyah, walau syā`allāhu lajama’ahum ‘alal-hudā 
fa lā takụnanna minal-jāhilīn 

35. Dan, jika berpalingnya orang-orang yang mengingkari kebenaran 
itu24 menyusahkan engkau—maka, jika engkau mampu menembus jauh ke dalam 
bumi atau menaiki sebuah tangga ke langit25 untuk membawakan bagi mereka suatu 
pesan [yang lebih meyakinkan], [lakukanlah itu;] tetapi [ingatlah bahwa] andaikan 
Allah menghendaki demikian, Dia pasti telah mengumpulkan mereka semua ke 
dalam petunjuk[-Nya]. Karena itu, jangan biarkan dirimu lalai [akan jalan-jalan 
Allah].26 

 
24 Lit., “mereka”. 

25 Lit., “mencari lubang di bumi atau tangga ke langit”. 

26 Lit., “maka janganlah termasuk di antara orang-orang yang lalai”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 36 
ُ يبَْعَثهُمُُ وَالْمَوْتىَٰ ۘ يسَْمَعُونَ الَّذِينَ يسَْتجَِيبُ إِنَّمَا يرُْجَعُونَ إِليَْهِ ثمَُّ اللَّه  

innamā yastajībullażīna yasma’ụn, wal-mautā yab’aṡuhumullāhu ṡumma ilaihi 
yurja’ụn 

36. Hanya orang-orang yang mendengar [dengan hati mereka] yang dapat 
menanggapi seruan; dan adapun orang-orang yang mati [hatinya], Allah [saja] yang 
dapat membangkitkan mereka dari kematian, kemudian kepada-Nya-lah mereka 
akan kembali.27 

 
27 Lit., “mereka akan dikembalikan”. Mayoritas mufasir klasik (misalnya, Al-Thabari, 
Al-Zamakhsyari, Al-Razi, serta mufasir-mufasir awal yang mereka kutip) 
menafsirkan ayat ini dalam pengertian metatoris seperti yang saya terjemahkan. 



Makna eliptis ayat di atas hanya bisa ditunjukkan melalui penyisipan—suatu hal yang 
sering terjadi dalam diksi Al-Quran. 

 

Surah Al-Anam Ayat 37 
لَ لوَْلَا وَقاَلوُا َ إِنَّ قلُْ ۚ رَبِّهِ مِنْ آيةٌَ عَليَْهِ نزُِّ لَ أَنْ عَلىَٰ قاَدِرٌ اللَّه كِنَّ آيةًَ ينُزَِّ لَا أَكْثرََهمُْ وَلَٰ  

 يعَْلمَُونَ

wa qālụ lau lā nuzzila ‘alaihi āyatum mir rabbih, qul innallāha qādirun ‘alā ay 
yunazzila āyataw wa lākinna akṡarahum lā ya’lamụn 

37. Dan, mereka berkata, “Mengapa tidak diturunkan pertanda yang 
ajaib* kepadanya28 oleh Pemeliharanya?” Katakan: “Perhatikanlah, Allah berkuasa 
menurunkan tanda apa pun.” 

Sungguhpun begitu, kebanyakan manusia tidak menyadari hal ini29— 

 
* {“Pertanda yang ajaib” (miraculous sign) adalah terjemahan yang diberikan Asad 
untuk kata ayat. Dalam Al-Quran Depag RI, kata tersebut diterjemahkan menjadi 
“mukjizat”. Makna asal ayat, jika dinisbahkan kepada Nabi, adalah “tanda” kenabian 
yang dipahami sebagai “mukjizat”, yang kemudian diartikan dengan “segala sesuatu 
yang menyimpang dari kebiasaan” (khawariq al-‘adat) dan, karenanya, menurut 
Asad, merupakan “pertanda yang ajaib”. Meskipun demikian, di tempat lain, 
misalnya dalam ayat 109 surah ini, Asad menerjemahkannya menjadi “mukjizat” 
(miracle). Perlu diketahui bahwa istilah mukjizat (mu’jizat) tidak pernah ditemukan 
dalam Al-Quran, kecuali dalam bentuk-bentuk verba. Kalau ada yang berbentuk 
nomina (mashdar), bentuknya bukan mu’jizat, melainkan mu’jiz dan tidak menunjuk 
pada pengertian “sesuatu yang ajaib”, atau “yang menyimpang dari kebiasaan”. 
Untuk “tanda-tanda kenabian”, Al-Quran tidak menggunakan kata mu’jizat, 
tetapi ayat (tanda) atau ayat (jamak dari ayat; tanda-tanda).—AM} 

28 Yakni, kepada Muhammad Saw., untuk menunjukkan bahwa dia benar-benar rasul 
Allah. 

29 Lit., “kebanyakan mereka tidak mengetahui”, yakni, bahwa Allah selalu 
memanifestasikan diri-Nya—sebagaimana ditunjukkan dalam ayat 
selanjutnya—melalui keajaiban penciptaan yang terus berlangsung. 



 

Surah Al-Anam Ayat 38 
لْأَرْضِ فيِ دَابَّةٍ مِنْ وَمَا طْناَ مَا ۚ أَمْثاَلكُُمْ أُمَمٌ إِلَّا بجَِناَحَيْهِ يطَِيرُ طَائِرٍ وَلَا ا فيِ فرََّ  

يحُْشَرُونَ رَبِّهِمْ إِلىَٰ ثمَُّ ۚ شَيْءٍ مِنْ الْكِتاَبِ  

wa mā min dābbatin fil-arḍi wa lā ṭā`iriy yaṭīru bijanāḥaihi illā umamun 
amṡālukum, mā farraṭnā fil-kitābi min syai`in ṡumma ilā rabbihim yuḥsyarụn 

38. walaupun, tiada hewan yang berjalan di bumi dan tiada burung yang terbang 
dengan kedua sayapnya, yang bukan merupakan makhluk [Allah 
pula]30 sebagaimana diri kalian sendiri:* tiada sesuatu pun Kami abaikan dalam 
ketetapan Kami. 

Dan, sekali lagi:31 mereka [semua] akan dikumpulkan kepada Pemelihara mereka. 

 
30 Lit., “kecuali mereka adalah makhluk-makhluk (umam) [Allah]”. 
Kata ummah (jamaknya: umam) pada dasarnya menunjukkan sebuah kelompok 
makhluk hidup yang mempunyai ciri-ciri atau kondisi tertentu yang sama. Jadi, kata 
itu sering sama artinya dengan “komunitas”, “orang-orang”, “bangsa”, “kelompok”, 
“generasi”, dan sebagainya. Karena setiap pengelompokan seperti itu dicirikan 
dengan fakta mendasar bahwa unsur-unsur pokoknya (baik manusia ataupun 
hewan) dianugerahi nyawa, kata ummah kadang-kadang berarti “makhluk [Allah]” 
(Lisan Al-‘Arab, dengan referensi khusus pada ayat Al-Quran ini pula; juga Lane I, h. 
90). Dengan demikian, arti ayat di atas adalah: Manusia dapat menemukan 
“tanda-tanda” Allah atau “keajaiban-keajaiban” Allah dalam semua fenomena hidup 
yang mengelilinginya dan, karena itu, hendaknya mencoba mengamatinya dengan 
tujuan mencapai pemahaman yang lebih baik tentang “ketetapan Allah” (sunnah 
Allah)—istilah AI-Quran untuk apa yang kita sebut sebagai “hukum alam” (laws of 
nature). 

* {ini merupakan terjemahan yang diberikan Asad untuk frasa illa umam 
amtsalukum, yang dalam AI-Quran Depag RI diterjemahkan menjadi “melainkan 
umat-umat (juga) seperti kamu”. Dalam terjemahan yang diberikan oleh Asad, 
partikel illa seakan-akan dianggap sebagai la yang berarti “tidak”, sehingga frasa illa 
umam amtsalukum seakan-akan menjadi la umam amtsaIukum, sehingga 
penerjemahannya menjadi “yang bukan merupakan makhluk (Allah pula) 
sebagaimana diri kalian sendiri”.—AM} 



31 Partikel tsumma kebanyakan digunakan sebagai kata hubung yang menunjukkan 
urut-urutan waktu atau giliran (“kemudian”, “setelah itu”, “Ialu”), dan adakalanya 
juga digunakan sebagai kata hubung yang sama artinya dengan “dan”. Akan tetapi, 
dalam penggunaan lainnya—yang sering tercantum datam Al-Quran dan juga dalam 
sajak Arab pra-islam—tsumma berarti penekanan yang berulang, yang mengacu 
pada suatu hal yang telah dinyatakan dan kini ditegaskan kembali. Penggunaan 
khusus partikel tsumma ini paling tepat diterjemahkan menjadi “dan sekali lagi”, 
dengan diikuti oleh titik dua {and once again:}.​
 

 

Surah Al-Anam Ayat 39 
بوُا وَالَّذِينَ ُ يشََإِ مَنْ ۗ الظُّلمَُاتِ فيِ وَبكُْمٌ صُمٌّ بآِياَتنِاَ كَذَّ عَلىَٰ يجَْعَلْهُ يشََأْ وَمَنْ يضُْللِْهُ اللَّه  
مُسْتقَيِمٍ صِرَاطٍ  

wallażīna każżabụ bi`āyātinā ṣummuw wa bukmun fiẓ-ẓulumāt, may yasya`illāhu 
yuḍlil-hu wa may yasya` yaj’al-hu ‘alā ṣirāṭim mustaqīm 

39. Dan, orang-orang yang mendustakan pesan-pesan Kami adalah tuli dan bisu, 
(dan) berada dalam gelap gulita. Siapa pun yang Allah kehendaki, Dia biarkan 
tersesat; dan siapa pun yang Dia kehendaki, Dia tempatkan di jalan yang lurus.32 

 
32 Lihat catatan no. 4 pada Surah Ibrahim [14]: 4. 

 

Surah Al-Anam Ayat 40 
ِ عَذَابُ أَتاَكُمْ إِنْ أَرَأَيْتكَُمْ قلُْ اعَةُ أَتتَْكُمُ أَوْ اللَّه ِ أَغَيْرَ السَّ صَادِقيِنَ كُنْتمُْ إِنْ تدَْعُونَ اللَّه  

qul a ra`aitakum in atākum ‘ażābullāhi au atatkumus-sā’atu a gairallāhi tad’ụn, ing 
kuntum ṣādiqīn 

40. Katakanlah: “Dapatkah kalian melihat diri kalian sendiri** menyeru kepada siapa 
pun kecuali Allah ketika siksaan Allah menimpa kalian [di dunia ini] atau ketika Saat 



Terakhir mendatangi kalian? [Katakanlah hal ini kepadaku,] jika kalian orang-orang 
yang benar! 

 
** {ini adalah terjemahan yang diberikan Asad untuk frasa ara’aitakum. Dalam 
Al-Quran Depag RI, frasa ini diterjemahkan menjadi “Terangkan kepadaku 
bagaimana pendapatmu”. Terjemahan Depag agaknya 
menyamakan ara’aitakum dengan ara’aitum, yang berarti “bagaimana pendapat 
kalian”, yang sejenis dengan ara’aita (misalnya dalam Surah Al-Ma’un [107]: 1) yang 
berarti “Tahukah kamu” atau “Bagaimana pendapatmu”. Selanjutnya, bandingkan 
terjemahan yang diberikan Asad dan terjemahan Depag untuk frasa yang mirip 
dengan itu pada ayat 47 surah ini.—AM} 

 

Surah Al-Anam Ayat 41 
تشُْرِكُونَ مَا وَتنَْسَوْنَ شَاءَ إِنْ إِليَْهِ تدَْعُونَ مَا فيَكَْشِفُ تدَْعُونَ إِيَّاهُ بلَْ  

bal iyyāhu tad’ụna fa yaksyifu mā tad’ụna ilaihi in syā`a wa tansauna mā tusyrikụn 

41. Sama sekali tidak, tetapi Dia sajalah yang akan kalian seru—kemudian Dia, jika 
Dia menghendaki, dapat menghilangkan [sakit] yang menyebabkan kalian menyeru 
kepada-Nya; dan kalian akan telah melupakan segala yang [kini] kalian 
persekutukan dengan-Nya.” 

 

Surah Al-Anam Ayat 42 
اءِ باِلْبأْسَاءِ فأَخَذْناَهمُْ قبَْلكَِ مِنْ أُمَمٍ إِلىَٰ أَرْسَلْناَ وَلقَدَْ رَّ عُونَ لعََلَّهمُْ وَالضَّ يتَضََرَّ  

wa laqad arsalnā ilā umamim ming qablika fa akhażnāhum bil-ba`sā`i waḍ-ḍarrā`i 
la’allahum yataḍarra’ụn 

42. Dan, sungguh, Kami telah menyampaikan pesan-pesan Kami kepada 
umat-umat sebelum masamu, [wahai Nabi,] dan Kami timpakan kepada mereka 
kemalangan dan kesukaran agar mereka merendahkan diri: 

 



Surah Al-Anam Ayat 43 
عُوا بأْسُناَ جَاءَهمُْ إِذْ فلَوَْلَا كِنْ تضََرَّ يْطَانُ لهَمُُ وَزَيَّنَ قلُوُبهُمُْ قسََتْ وَلَٰ كَانوُا مَا الشَّ  

 يعَْمَلوُنَ

falau lā iż jā`ahum ba`sunā taḍarra’ụ wa lāking qasat qulụbuhum wa zayyana 
lahumusy-syaiṭānu mā kānụ ya’malụn 

43. namun, ketika kemalangan yang Kami tetapkan menimpa mereka, mereka tidak 
merendahkan diri, alih-alih hati mereka menjadi keras karena setan telah 
menjadikan semua perbuatan mereka tampak baik bagi mereka. 

 

Surah Al-Anam Ayat 44 
ا رُوا مَا نسَُوا فلَمََّ أُوتوُا بمَِا فرَِحُوا إِذَا حَتَّىٰ شَيْءٍ كُلِّ أَبْوَابَ عَليَْهِمْ فتَحَْناَ بهِِ ذُكِّ  

مُبْلسُِونَ همُْ فإِذَا بغَْتةًَ أَخَذْناَهمُْ  

fa lammā nasụ mā żukkirụ bihī fataḥnā ‘alaihim abwāba kulli syaī`, ḥattā iżā fariḥụ 
bimā ụtū akhażnāhum bagtatan fa iżā hum mublisụn 

44. Maka, tatkala mereka telah melupakan semua yang telah diperintahkan untuk 
dicamkan, Kami bukakan bagi mereka pintu gerbang segala sesuatu [yang 
baik]33 hingga—bahkan ketika mereka gembira terhadap apa yang telah diberikan 
kepada mereka tiba-tiba Kami hukum mereka: dan, lihatlah! mereka menjadi patah 
semangat;34 

 
33 Yakni, untuk menguji mereka dengan kebahagiaan setelah menguji mereka dengan 
kesengsaraan. 

34 Verba ablasa berarti “dia berputus asa” atau “menjadi patah semangat”. (Untuk 
kaitan linguistik kata ini dengan nama iblis, sang Malaikat yang Jatuh, lihat Surah 
Al-A’raf [7], catatan no. 10.) 

 



Surah Al-Anam Ayat 45 
ِ وَالْحَمْدُۚ  ظَلمَُوا الَّذِينَ الْقوَْمِ دَابرُِ فقَطُِعَ لِلَّه الْعَالمَِينَ رَبِّ   

fa quṭi’a dābirul-qaumillażīna ẓalamụ, wal-ḥamdu lillāhi rabbil-‘ālamīn 

45. dan [pada akhirnya,] sisa-sisa terakhir dari kaum yang berkukuh berbuat zalim 
itu dimusnahkan.35 

Karena segala puji hanya bagi Allah, Pemelihara seluruh alam. 

 
35 Lit., “terpotong”. Ayat di atas mengilustrasikan suatu fenomena yang masyhur 
dalam sejarah: yakni, bahwa masyarakat yang telah buta terhadap cahaya 
kebenaran spiritual pasti akan mengalami disintegrasi sosial dan moral. 

 

Surah Al-Anam Ayat 46 
ُ أَخَذَ إِنْ أَرَأَيْتمُْ قلُْ هٌ مَنْ قلُوُبكُِمْ عَلىَٰ وَخَتمََ وَأَبْصَارَكُمْ سَمْعَكُمْ اللَّه ِ غَيْرُ إِلَٰ ۗ بهِِ يأْتيِكُمْ اللَّه  

فُ كَيْفَ انْظرُْ ياَتِ نصَُرِّ يصَْدِفوُنَ همُْ ثمَُّ الْآ  

qul a ra`aitum in akhażallāhu sam’akum wa abṣārakum wa khatama ‘alā qulụbikum 
man ilāhun gairullāhi ya`tīkum bih, unẓur kaifa nuṣarriful-āyāti ṡumma hum 
yaṣdifụn 

46. Katakanlah: “Bagaimana pendapat kalian? Seandainya Allah mencabut 
pendengaran dan penglihatan kalian serta menutup hati kalian—tuhan manakah 
selain Allah yang dapat mengembalikannya kepada kalian?” 

Perhatikanlah, betapa Kami jadikan pesan-pesan Kami memiliki begitu banyak 
sisi—dan sungguhpun begitu, mereka berpaling seraya mencibirnya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 47 



ِ عَذَابُ أَتاَكُمْ إِنْ أَرَأَيْتكَُمْ قلُْ الظَّالمُِونَ الْقوَْمُ إِلَّا يهُْلكَُ هلَْ جَهْرَةً أَوْ بغَْتةًَ اللَّه  

qul a ra`aitakum in atākum ‘ażābullāhi bagtatan au jahratan hal yuhlaku 
illal-qaumuẓ-ẓālimụn 

47. Katak:anlah: “Dapatkah kalian membayangkan bagaimana kiranya keadaan 
kalian36 seandainya siksaan Allah menimpa kalian, baik secara tiba-tiba maupun 
dalarn suatu cara yang terang-terangan [secara perlahan-lahan]? [Namun, 
kemudian—] adakah yang [akan] dihancurkan selain dari kaum yang zalim?”37 

 
36 Lit., “Dapatkah kalian melihat diri kalian sendiri”. 

37 Yakni, kaum yang saleh tidak akan pernah benar-benar “dihancurkan”—karena, 
sekalipun mereka hancur secara fisik, mereka pasti akan mencapai kebahagiaan 
spiritual dan, karenanya, tidak dapat dikatakan telah “dihancurkan” seperti 
orang-orang zalim yang, karena perbuatan mereka, kehilangan kebahagiaan 
mereka, baik di dunia ini maupun dalam kehidupan mendatang (Al-Razi). 

 

Surah Al-Anam Ayat 48 
رِينَ إِلَّا الْمُرْسَليِنَ نرُْسِلُ وَمَا وَلَا عَليَْهِمْ خَوْفٌ فلَا وَأَصْلحََ آمَنَ فمََنْۖ  وَمُنْذِرِينَ مُبشَِّ  
يحَْزَنوُنَ همُْ  

wa mā nursilul-mursalīna illā mubasysyirīna wa munżirīn, fa man āmana wa 
aṣlaḥa fa lā khaufun ‘alaihim wa lā hum yaḥzanụn 

48. Dan, Kami mengutus para rasul [Kami] hanya sebagai pembawa kabar gembira 
dan pemberi peringatan: karena itu, semua orang yang beriman dan hidup secara 
saleh—mereka tidak perlu takut dan tidak pula akan bersedih hati; 

 

Surah Al-Anam Ayat 49 
بوُا وَالَّذِينَ همُُ بآِياَتنِاَ كَذَّ يفَْسُقوُنَ كَانوُا بمَِا الْعَذَابُ يمََسُّ  



wallażīna każżabụ bi`āyātinā yamassuhumul-‘ażābu bimā kānụ yafsuqụn 

49. sedangkan orang-orang yang mendustakan pesan-pesan Kami—penderitaan 
akan menimpa mereka sebagai akibat dari semua perbuatan dosa mereka. 

 

Surah Al-Anam Ayat 50 
ِ خَزَائِنُ عِنْدِي لكَُمْ أَقوُلُ لَا قلُْ إِلَّا أَتَّبعُِ إِنْۖ  مَلكٌَ إِنِّي لكَُمْ أَقوُلُ وَلَا الْغَيْبَ أَعْلمَُ وَلَا اللَّه  
لْأَعْمَىٰ يسَْتوَِي هلَْ قلُْ ۚ إِليََّ يوُحَىٰ مَا تتَفَكََّرُونَ أَفلَاۚ  وَالْبصَِيرُ ا  

qul lā aqụlu lakum ‘indī khazā`inullāhi wa lā a’lamul-gaiba wa lā aqụlu lakum innī 
malak, in attabi’u illā mā yụḥā ilayy, qul hal yastawil-a’mā wal-baṣīr, a fa lā 
tatafakkarụn 

50. Katakanlah [wahai Nabi]: “Aku tidak mengatakan kepada kalian, 
‘Perbendaharaan Allah ada padaku’; tidak pula [aku katakan], ‘Aku mengetahui 
hal-hal yan berada di luar jangkauan persepsi manusia’; tidak pula aku berkata 
kepada kalian, ‘Perhatikanlah, aku adalah malaikat’: aku hanyalah mengikuti apa 
yang diwahyukan kepadaku.”38 

Katakan: “Dapatkah orang buta dianggap sama dengan orang yang melihat?39 Maka, 
apakah kalian tidak berpikir?” 

 
38 Sanggahan Nabi terhadap klaim apa pun yang menyatakan bahwa dia memiliki 
kekuatan-kekuatan gaib, mengacu terutama pada tuntutan orang-orang yang tidak 
beriman (yang disebutkan dalam ayat 37) agar Nabi membuktikan misi 
kerasulannya dengan memperlihatkan suatu “pertanda yang ajaib (mukjizat)”. 
Namun, selain mengacu pada hal yang spesifik ini, ayat tersebut juga dimaksudkan 
untuk mencegah agar jangan sampai Nabi didewa-dewakan, dan untuk 
memperjelas bahwa dia—seperti nabi-nabi lain sebelumnya—hanyalah manusia 
biasa yang akan mati, dan hanyalah seorang hamba yang telah dipilih oleh Allah 
untuk menyampaikan pesan-Nya kepada umat manusia. Lihat juga Surah Al-A’raf 
[7]: 188. 

39 Yakni, “Dapatkah orang-orang yang tetap buta dan tuli terhadap pesan-pesan 
Allah menemukan jalan mereka dalam kehidupan ini sama baiknya dengan 
orang-orang yang telah meraih visi spiritual dan petunjuk melalui wahyu Allah?” 



 

Surah Al-Anam Ayat 51 
شَفيِعٌ وَلَا وَليٌِّ دُونهِِ مِنْ لهَمُْ ليَْسَ ۙ رَبِّهِمْ إِلىَٰ يحُْشَرُوا أَنْ يخََافوُنَ الَّذِينَ بهِِ وَأَنْذِرْ  
يتََّقوُنَ لعََلَّهمُْ  

wa anżir bihillażīna yakhāfụna ay yuḥsyarū ilā rabbihim laisa lahum min dụnihī 
waliyyuw wa lā syafī’ul la’allahum yattaqụn 

51. Dan, peringatkanlah dengan ini, orang-orang yang takut kalau-kalau mereka 
dikumpulkan kepada Pemelihara mereka tanpa ada siapa pun yang akan melindungi 
atau membela mereka dari-Nya, agar mereka menjadi sadar [sepenuhnya] akan 
Dia.40 

 
40 Dari konteksnya, jelaslah bahwa ayat ini mengacu pada para pengikut kitab-kitab 
suci yang lebih awal—seperti orang-orang Yahudi dan Nasrani—yang, sebagaimana 
para pengikut Al-Quran, sama-sama percaya pada kehidupan setelah mati 
(Al-Zamakhsyari), serta mengacu pula pada kaum agnostik yang, walaupun tidak 
memiliki keyakinan yang pasti mengenai hal ini, mengakui kemungkinan adanya 
hidup setelah mati. 

 

Surah Al-Anam Ayat 52 
حِسَابهِِمْ مِنْ عَليَْكَ مَاۖ  وَجْههَُ يرُِيدُونَ وَالْعَشِيِّ باِلْغَدَاةِ رَبَّهمُْ يدَْعُونَ الَّذِينَ تطَْرُدِ وَلَا  

الظَّالمِِينَ مِنَ فتَكَُونَ فتَطَْرُدَهمُْ شَيْءٍ مِنْ عَليَْهِمْ حِسَابكَِ مِنْ وَمَا شَيْءٍ مِنْ  

wa lā taṭrudillażīna yad’ụna rabbahum bil-gadāti wal-‘asyiyyi yurīdụna waj-hah, 
mā ‘alaika min ḥisābihim min syai`iw wa mā min ḥisābika ‘alaihim min syai`in fa 
taṭrudahum fa takụna minaẓ-ẓālimīn 

52. Karena itu, janganlah mengusir [siapa pun dari kalangan] orang-orang yang 
menyeru Pemelihara mereka pada pagi dan petang hari untuk mencari 
ridha-Nya.41 Engkau tidak memikul tanggung jawab sedikit pun terhadap 
mereka—sebagaimana mereka tidak memikul tanggung jawab sedikit pun 



terhadapmu42—dan, karena itu, engkau tidak berhak mengusir mereka: sebab, jika 
demikian, engkau akan termasuk di antara orang-orang yang zalim.43 

 
41 Menurut sejumlah hadis, ayat ini dan ayat berikutnya diwahyukan beberapa tahun 
sebelum kaum Muslim hijrah ke Madinah, ketika beberapa pemuka kaum musyrik 
Makkah mengungkapkan kesediaan mereka untuk mempertimbangkan menerima 
Islam dengan syarat bahwa Nabi mau memisahkan dirinya dari bekas budak-budak 
dan orang-orang “rendahan” lainnya di antara para pengikutnya—sebuah tuntutan 
yang tentu saja ditolak Nabi. Namun, acuan historis ini tidak sepenuhnya 
menjelaskan ayat di atas. Sesuai dengan metode Al-Quran, paparan mengenai 
peristiwa-peristiwa sejarah—baik yang berhubungan dengan peristiwa-peristiwa 
kontemporer maupun masa lalu—selalu disajikan untuk mengungkapkan 
ajaran-ajaran etis yang bersifat permanen; demikian pula dengan ayat yang sedang 
dibahas ini. Sebagaimana yang ditunjukkan oleh redaksi kalimatnya, ayat ini 
mengacu bukan pada pengikut-pengikut Islam “lapisan bawah”, melainkan pada 
orang-orang yang, walaupun tidak beragama Islam dalam pengertian kata itu kini, 
percaya pada Tuhan dan selalu (“pada pagi dan petang hari”) “mencari ridha-Nya”, 
(yakni rahmat dan penerimaan-Nya): jadi, ayat 52-53 secara logis berkaitan dengan 
ayat 51. Meskipun pada dasarnya ditujukan kepada Nabi, peringatan-peringatan 
yang disuarakan pada ayat ini ditujukan kepada seluruh pengikut Al-Quran: yakni, 
mereka dilarang untuk menolak siapa saja yang beriman pada Allah—meskipun 
keimanannya tidak sepenuhnya sesuai dengan apa yang dituntut Al-Quran—tetapi, 
sebaliknya, mereka harus mencoba menolongnya dengan menjelaskan 
ajaran-ajaran Al-Quran dengan sabar. 

42 Yakni, tidak bertanggung jawab terhadap apa pun keyakinan atau perbuatan 
mereka yang tidak sesuai dengan ajaran-ajaran Al-Quran, dan sebaliknya. Dengan 
kata lain, semuanya dipertanggungjawabkan kepada Allah semata. 

43 Lit., “sehingga engkau mengusir mereka dan, karena itu, termasuk di antara 
orang-orang yang zalim”.​
 

 

Surah Al-Anam Ayat 53 



لكَِ ءِ ليِقَوُلوُا ببِعَْضٍ بعَْضَهمُْ فتَنََّا وَكَذَٰ لَا ؤُ ُ مَنَّ أَهَٰ ُ أَليَْسَ ۗ بيَْننِاَ مِنْ عَليَْهِمْ اللَّه بأَعْلمََ اللَّه  
اكِرِينَ  باِلشَّ

wa każālika fatannā ba’ḍahum biba’ḍil liyaqụlū a hā`ulā`i mannallāhu ‘alaihim mim 
baininā, a laisallāhu bi`a’lama bisy-syākirīn 

53. Karena dengan cara inilah44 Kami uji manusia satu dengan yang lainnya—supaya 
akhirnya mereka bertanya, “Maka, apakah Allah melimpahkan anugerah-Nya 
kepada orang-orang itu, alih-alih kepada kami?”45 Tidakkah Allah lebih mengetahui 
siapa yang bersyukur [kepada-Nya]? 

 
44 Yakni, dengan menganugerahi manusia kekuatan berpikir dan, karena itu, secara 
tidak langsung, melahirkan bentuk-bentuk keimanan yang beraneka ragam. 

45 Lit., “Inikah orang-orang yang telah Allah anugerahkan karunia-Nya di antara kami 
(min bainina)?” Sebagaimana dikatakan oteh Al-Zamakhsyari, ungkapan min 
bainina di sini sama dengan min dunina, yang dalam konteks ini bisa diterjemahkan 
menjadi “alih-alih kepada kami”. Tampaknya, hal ini merupakan suatu paparan 
tentang ketidakpercayaan orang-orang non-Muslim yang biasanya disampaikan 
secara sarkastis ketika mendengar klaim kaum Muslim bahwa Al-Quran adalah 
risalah terakhir yang disampaikan Allah kepada manusia. “Ujian” yang disebutkan 
dalam ayat di atas berupa keengganan umat agama lain untuk menerima kesahihan 
klaim ini, dan itu juga berarti penolakan untuk membuang prasangka terhadap Islam 
yang ditanamkan oleh lingkungan kultural dan historis mereka, secara sadar 
maupun tidak sadar.​
 

 

Surah Al-Anam Ayat 54 
مِنوُنَ الَّذِينَ جَاءَكَ وَإِذَا مٌ فقَلُْ بآِياَتنِاَ يؤْ حْمَةَ نفَْسِهِ عَلىَٰ رَبُّكُمْ كَتبََ ۖ عَليَْكُمْ سَلَا أَنَّهُ ۖ الرَّ  
رَحِيمٌ غَفوُرٌ فأَنَّهُ وَأَصْلحََ بعَْدِهِ مِنْ تاَبَ ثمَُّ بجَِهاَلةٍَ سُوءًا مِنْكُمْ عَمِلَ مَنْ  

wa iżā jā`akallażīna yu`minụna bi`āyātinā fa qul salāmun ‘alaikum kataba rabbukum 
‘alā nafsihir-raḥmata annahụ man ‘amila mingkum sū`am bijahālatin ṡumma tāba 
mim ba’dihī wa aṣlaḥa fa annahụ gafụrur raḥīm 



54. Dan, ketika orang-orang yang beriman kepada pesan-pesan Kami datang 
kepadamu, katakanlah: “Kedamaian atas kalian. Pemeliharamu telah menetapkan 
atas diri-Nya hukum rahmat dan belas kasih46—sehingga jika siapa pun di antara 
kalian melakukan perbuatan buruk karena ketidaktahuan dan sesudah itu bertobat 
dan hidup secara saleh, Dia sungguh Maha Pengampun, Sang Pemberi Rahmat.” 

 
46 Lihat catatan no. 10 sebelumnya. Mengenai kata salam, yang diterjemahkan di sini 
menjadi “kedamaian”, lihat Surah Al-Ma’idah [5], catatan no. 29. “Salam” yang 
disebutkan dalam ungkapan di atas—yang banyak terdapat dalam Al-Quran dan 
telah menjadi sapaan standar Muslim—memiliki konotasi spritual yang meliputi 
konsep kesehatan moral, keamanan dari segala kejahatan dan, karenanya, 
kebebasan dan segala konflik dan kegelisahan. 

 

Surah Al-Anam Ayat 55 
لكَِ لُ وَكَذَٰ ياَتِ نفُصَِّ الْمُجْرِمِينَ سَبيِلُ وَلتِسَْتبَيِنَ الْآ  

wa każālika nufaṣṣilul-āyāti wa litastabīna sabīlul-mujrimīn 

55. Dan, demikianlah Kami menerangkan pesan-pesan Kami dengan jelas: dan 
[Kami melakukannya] agar jalan orang-orang yang tersesat dalam dosa dapat 
dibedakan [dari jalan orang-orang yang saleh]. 

 

Surah Al-Anam Ayat 56 
ِ دُونِ مِنْ تدَْعُونَ الَّذِينَ أَعْبدَُ أَنْ نهُِيتُ إِنِّي قلُْ إِذًا ضَللَْتُ قدَْۙ  أَهْوَاءَكُمْ أَتَّبعُِ لَا قلُْۚ  اللَّه  

الْمُهْتدَِينَ مِنَ أَناَ وَمَا  

qul innī nuhītu an a’budallażīna tad’ụna min dụnillāh, qul lā attabi’u ahwā`akum qad 
ḍalaltu iżaw wa mā ana minal-muhtadīn 

56. KATAKAN [kepada para pengingkar kebenaran itu]: “Perhatikanlah, aku dilarang 
menyembah [makhluk-makhluk] yang kalian seru selain Allah.” 



Katakanlah: “Aku tidak mengikuti pandangan-pandangan batil kalian—sebab kalau 
berbuat demikian, niscaya aku akan tersesat dan tidak termasuk di antara 
orang-orang yang mendapatkan jalan yang benar.” 

 

Surah Al-Anam Ayat 57 
بْتمُْ رَبِّي مِنْ بيَِّنةٍَ عَلىَٰ إِنِّي قلُْ ِ إِلَّا الْحُكْمُ إِنِۚ  بهِِ تسَْتعَْجِلوُنَ مَا عِنْدِي مَا ۚ بهِِ وَكَذَّ لِلَّه  ۖ  

الْفاَصِليِنَ خَيْرُ وَهوَُۖ  الْحَقَّ يقَصُُّ  

qul innī ‘alā bayyinatim mir rabbī wa każżabtum bih, mā ‘indī mā tasta’jilụna bih, 
inil-ḥukmu illā lillāh, yaquṣṣul-ḥaqqa wa huwa khairul-fāṣilīn 

57. Katakan: “Perhatikanlah, aku berada di atas bukti yang nyata dari 
Pemeliharaku—dan [dengan demikian,] Dia-lah yang kalian dustakan! Yang kalian 
tuntut dengan tergesa-gesa [dalam kebodohan kalian] itu tidaklah berada dalam 
kekuasaanku:47 keputusan hanyalah pada Allah. Dia akan menyatakan kebenaran 
karena Dia-lah hakim yang terbaik (untuk membedakan) antara kebenaran dan 
kebatilan.” 

 
47 Lit., “bukanlah padaku apa-apa yang kalian ingin segerakan”: mengacu pada 
tuntutan sarkastis yang diajukan oleh orang-orang yang tidak beriman kepada Nabi, 
yang disebutkan dalam Surah Al-Anfal [8]: 32, agar Allah segera menghukum 
mereka jika benar Nabi Muhammad Saw, adalah rasul Allah. 

 

Surah Al-Anam Ayat 58 
لْأَمْرُ لقَضُِيَ بهِِ تسَْتعَْجِلوُنَ مَا عِنْدِي أَنَّ لوَْ قلُْ ُ ۗ وَبيَْنكَُمْ بيَْنيِ ا باِلظَّالمِِينَ أَعْلمَُ وَاللَّه  

qul lau anna ‘indī mā tasta’jilụna bihī laquḍiyal-amru bainī wa bainakum, wallāhu 
a’lamu biẓ-ẓālimīn 

58. Katakanlah: “Andaikan yang kalian tuntut dengan tergesa-gesa itu berada dalam 
kekuasaanku, segala sesuatunya benar-benar sudah akan diputuskan antara aku 
dan kalian.48 Namun, Allah lebih mengetahui siapa yang melakukan kesalahan.” 



 
48 Yakni, “kalian pasti akan sudah yakin bahwa aku benar-benar rasul Allah”—artinya, 
keyakinan yang hanya berdasarkan bukti “yang ajaib” tidak memiliki nilai spiritual 
apa pun. 

 

Surah Al-Anam Ayat 59 

وَرَقةٍَ مِنْ تسَْقطُُ وَمَاۚ  وَالْبحَْرِ الْبرَِّ فيِ مَا وَيعَْلمَُ ۚ هوَُ إِلَّا يعَْلمَُهاَ لَا الْغَيْبِ مَفاَتحُِ وَعِنْدَهُ  
لْأَرْضِ ظلُمَُاتِ فيِ حَبَّةٍ وَلَا يعَْلمَُهاَ إِلَّا مُبيِنٍ كِتاَبٍ فيِ إِلَّا ياَبسٍِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا ا  

wa ‘indahụ mafātiḥul-gaibi lā ya’lamuhā illā huw, wa ya’lamu mā fil-barri wal-baḥr, 
wa mā tasquṭu miw waraqatin illā ya’lamuhā wa lā ḥabbatin fī ẓulumātil-arḍi wa lā 
raṭbiw wa lā yābisin illā fī kitābim mubīn 

59. Karena, pada-Nya-lah kunci-kunci segala sesuatu yang berada di luar 
jangkauan persepsi makhluk: tiada yang mengetahui semua itu kecuali Dia. 

Dan, Dia mengetahui segala sesuatu yang ada di darat dan di laut; dan tiada sehelai 
daun pun yang gugur melainkan Dia mengetahuinya; dan tiada sebutir biji pun 
dalam gelap-pekatnya tanah, dan tiada sesuatu pun yang hidup atau yang 
mati,49 melainkan tertulis dalam ketetapan[-Nya] yang nyata. 

 
49 Lit., “segar atau kering”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 60 
ۖ مُسَمًّى أَجَلٌ ليِقُْضَىٰ فيِهِ يبَْعَثكُُمْ ثمَُّ باِلنَّهاَرِ جَرَحْتمُْ مَا وَيعَْلمَُ باِللَّيْلِ يتَوََفَّاكُمْ الَّذِي وَهوَُ  

تعَْمَلوُنَ كُنْتمُْ بمَِا ينُبَِّئُكُمْ ثمَُّ مَرْجِعُكُمْ إِليَْهِ ثمَُّ  

wa huwallażī yatawaffākum bil-laili wa ya’lamu mā jaraḥtum bin-nahāri ṡumma 
yab’aṡukum fīhi liyuqḍā ajalum musammā, ṡumma ilaihi marji’ukum ṡumma 
yunabbi`ukum bimā kuntum ta’malụn 

60. Dan, Dia-lah yang menjadikan kalian [seperti] mati50 pada malam hari, dan 
mengetahui apa yang kalian kerjakan pada siang hari; dan Dia mengembalikan 



kalian pada kehidupan setiap hari51 agar sempurnalah masa yang telah 
ditentukan[-Nya]. Pada akhirnya, kepada-Nya-lah kalian pasti kembali: dan 
kemudian, Dia akan membuat kalian mengerti semua yang kalian kerjakan [dalam 
kehidupan]. 

 
50 Untuk penjelasan lengkap tentang verba tawaffa—lit., “dia mengambil [sesuatu] 
sepenuhnya”—lihat catatan no. 44 dalam Surah Al-Zumar [39]: 42. Dalam surah 
itulah, kata ini digunakan untuk pertama kalinya dalam Al-Quran. 

51 Lit, “di dalamnya” (fihi)—yakni, mengacu pada waktu siang. Polaritas antara tidur 
dan bangun mengandung kiasan mengenai kehidupan dan kematian (bdk. Surah 
An-Naba’ [78]: 9-11). 

 

Surah Al-Anam Ayat 61 
توََفَّتْهُ الْمَوْتُ أَحَدَكُمُ جَاءَ إِذَا حَتَّىٰ حَفظََةً عَليَْكُمْ وَيرُْسِلُ ۖ عِباَدِهِ فوَْقَ الْقاَهِرُ وَهوَُ  

طوُنَ لَا وَهمُْ رُسُلنُاَ يفُرَِّ  

wa huwal-qāhiru fauqa ‘ibādihī wa yursilu ‘alaikum ḥafaẓah, ḥattā iżā jā`a 
aḥadakumul-mautu tawaffat-hu rusulunā wa hum lā yufarriṭụn 

61. Dan, hanya Dia-lah yang berkuasa atas hamba-hamba-Nya. Dan, Dia mengutus 
kekuatan-kekuatan samawi untuk menjaga kalian52 hingga, apabila kematian 
mendekati siapa pun di antara kalian, utusan-utusan Kami menjadikannya mati: dan 
mereka tidak melalaikan [siapa pun]. 

 
52 Lit., “mengutus penjaga-penjaga kepada kalian”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 62 

وا ثمَُّ ِ إِلىَ رُدُّ همُُ اللَّه الْحَاسِبيِنَ أَسْرَعُ وَهوَُ الْحُكْمُ لهَُ أَلَاۚ  الْحَقِّ مَوْلَا  

ṡumma ruddū ilallāhi maulāhumul-ḥaqq, alā lahul-ḥukmu wa huwa asra’ul-ḥāsibīn 



62. Dan, setelah itu, mereka [yang telah mati] dibawa ke hadapan Allah,53 Tuhan 
sejati mereka Yang Tertinggi. Aduhai, sungguh, segala keputusan hanya milik-Nya: 
dan Dia-lah yang paling cepat perhitungan-Nya! 

 
53 Lit., “dibawa kembali [atau ‘dikembalikan’] kepada Allah”—yakni, dibawa ke 
hadapan-Nya untuk diadili.  

 

Surah Al-Anam Ayat 63 
يكُمْ مَنْ قلُْ عًا تدَْعُونهَُ وَالْبحَْرِ الْبرَِّ ظلُمَُاتِ مِنْ ينُجَِّ ذِهِ مِنْ أَنْجَاناَ لئِنْ وَخُفْيةًَ تضََرُّ هَٰ  

اكِرِينَ مِنَ لنَكَُوننََّ الشَّ  

qul may yunajjīkum min ẓulumātil-barri wal-baḥri tad’ụnahụ taḍarru’aw wa 
khufyah, la`in anjānā min hāżihī lanakụnanna minasy-syākirīn 

63. Katakanlah: “Siapakah yang menyelamatkan kalian dari bahaya-bahaya 
kegelapan54 di darat dan laut [tatkala] kalian menyeru kepada-Nya dengan 
merendahkan diri, dan dengan segenap kerahasiaan hati kalian, ‘Jika Dia 
menyelamatkan kami dari [kesukaran] ini, tentulah kami akan menjadi orang-orang 
yang bersyukur’?” 

 
54 Lit., “kegelapan” atau “pekatnya kegelapan”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 64 
ُ قلُِ يكُمْ اللَّه تشُْرِكُونَ أَنْتمُْ ثمَُّ كَرْبٍ كُلِّ وَمِنْ مِنْهاَ ينُجَِّ  

qulillāhu yunajjīkum min-hā wa ming kulli karbin ṡumma antum tusyrikụn 

64. Katakanlah: “[Hanya] Allah-lah yang dapat menyelamatkan kalian dari 
(kesukaran) ini dan dari segala kesukaran—dan kalian tetap saja menisbahkan 
ketuhanan kepada kekuatan-kekuatan lain selain~Nya!” 

 



Surah Al-Anam Ayat 65 
يلَْبسَِكُمْ أَوْ أَرْجُلكُِمْ تحَْتِ مِنْ أَوْ فوَْقكُِمْ مِنْ عَذَاباً عَليَْكُمْ يبَْعَثَ أَنْ عَلىَٰ الْقاَدِرُ هوَُ قلُْ  

فُ كَيْفَ انْظرُْۗ  بعَْضٍ بأْسَ بعَْضَكُمْ وَيذُِيقَ شِيعًَا ياَتِ نصَُرِّ يفَْقهَوُنَ لعََلَّهمُْ الْآ  

qul huwal-qādiru ‘alā ay yab’aṡa ‘alaikum ‘ażābam min fauqikum au min taḥti 
arjulikum au yalbisakum syiya’aw wa yużīqa ba’ḍakum ba`sa ba’ḍ, unẓur kaifa 
nuṣarriful-āyāti la’allahum yafqahụn 

65. Katakan: “Hanya Dia-lah yang berkuasa membiarkan derita mendatangi kalian 
dari atas kalian atau dari bawah kaki kalian,55 atau mengacaukan kalian dengan 
perselisihan satu sama lain, dan membiarkan kalian merasakan ketakutan terhadap 
satu sama lain.”56 

Perhatikanlah, betapa Kami jadikan pesan-pesan ini memiliki begitu banyak sisi, 
agar mereka dapat memahami kebenaran; 

 
55 Yakni, dari segala arah dan dengan berbagai cara. 

56 Atau: “kekerasan seseorang terhadap yang lainnya”—disintegrasi internal, 
ketakutan, kekerasan, dan tirani merupakan akibat yang tak terelakkan dari 
menjauhnya masyarakat dari kebenaran-kebenaran spiritual. 

 

Surah Al-Anam Ayat 66 
بوَِكِيلٍ عَليَْكُمْ لسَْتُ قلُْۚ  الْحَقُّ وَهوَُ قوَْمُكَ بهِِ وَكَذَّبَ  

wa każżaba bihī qaumuka wa huwal-ḥaqq, qul lastu ‘alaikum biwakīl 

66. dan sungguhpun begitu, kaummu57 mendustakan semua ini, meskipun ia adalah 
kebenaran. 

[Maka,] katakanlah: “Aku tidak bertanggung jawab atas perilaku kalian. 

 



57 Yakni, orang-orang kafir Makkah dan, secara tersirat, semua orang yang menolak 
kebenaran. 

 

Surah Al-Anam Ayat 67 
تعَْلمَُونَ وَسَوْفَ ۚ مُسْتقَرٌَّ نبَإٍ لكُِلِّ  

likulli naba`im mustaqarruw wa saufa ta’lamụn 

67. Setiap berita [dari Allah] memiliki batas-waktu yang telah ditentukan 
kejadiannya: dan pada saatnya, kalian akan mengetahui [kebenaran].” 

 

Surah Al-Anam Ayat 68 
ۚ غَيْرِهِ حَدِيثٍ فيِ يخَُوضُوا حَتَّىٰ عَنْهمُْ فأَعْرِضْ آياَتنِاَ فيِ يخَُوضُونَ الَّذِينَ رَأَيْتَ وَإِذَا  
ا يْطَانُ ينُْسِينََّكَ وَإِمَّ كْرَىٰ بعَْدَ تقَْعُدْ فلَا الشَّ الظَّالمِِينَ الْقوَْمِ مَعَ الذِّ  

wa iżā ra`aitallażīna yakhụḍụna fī āyātinā fa a’riḍ ‘an-hum ḥattā yakhụḍụ fī ḥadīṡin 
gairih, wa immā yunsiyannakasy-syaiṭānu fa lā taq’ud ba’daż-żikrā 
ma’al-qaumiẓ-ẓālimīn 

68. DAN, MANAKALA engkau menjumpai orang-orang yang asyik tenggelam dalam 
percakapan [yang berisi penghinaan terhadap] pesan-pesan Kami, berpalinglah dari 
mereka hingga mereka mulai membicarakan hal-hal yang lain;58 dan jika setan 
menjadikanmu lupa [akan dirimu sendiri], janganlah, setelah ingat, tetap berkumpul 
bersama orang-orang zalim itu, 

 
58 Lit., “hingga mereka menyibukkan diri mereka dalam pembicaraan selain hal ini”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 69 
كِنْ شَيْءٍ مِنْ حِسَابهِِمْ مِنْ يتََّقوُنَ الَّذِينَ عَلىَ وَمَا يتََّقوُنَ لعََلَّهمُْ ذِكْرَىٰ وَلَٰ  



wa mā ‘alallażīna yattaqụna min ḥisābihim min syai`iw wa lākin żikrā la’allahum 
yattaqụn 

69. yang terhadap mereka, orang-orang yang sadar akan Allah sama sekali tidak 
bertanggung jawab. Namun, kewajiban mereka adalah mengingatkan [para pendosa 
itu]59 agar mereka dapat menjadi sadar akan Allah. 

 
59 Ini adalah suatu parafrasa dari ungkapan frasa eliptis walakin dzikra (“alih-alih 
peringatan”). 

 

Surah Al-Anam Ayat 70 
تْهمُُ وَلهَْوًا لعَِباً دِينهَمُْ اتَّخَذُوا الَّذِينَ وَذَرِ نْياَ الْحَياَةُ وَغَرَّ رْۚ  الدُّ بمَِا نفَْسٌ تبُْسَلَ أَنْ بهِِ وَذَكِّ  

ِ دُونِ مِنْ لهَاَ ليَْسَ كَسَبتَْ خَذْ لَا عَدْلٍ كُلَّ تعَْدِلْ وَإِنْ شَفيِعٌ وَلَا وَليٌِّ اللَّه ئِكَ ۗ مِنْهاَ يؤْ أُولَٰ  
يكَْفرُُونَ كَانوُا بمَِا أَليِمٌ وَعَذَابٌ حَمِيمٍ مِنْ شَرَابٌ لهَمُْ ۖ كَسَبوُا بمَِا أُبْسِلوُا الَّذِينَ  

wa żarillażīnattakhażụ dīnahum la’ibaw wa lahwaw wa 
garrat-humul-ḥayātud-dun-yā wa żakkir bihī an tubsala nafsum bimā kasabat laisa 
lahā min dụnillāhi waliyyuw wa lā syafī’, wa in ta’dil kulla ‘adlil lā yu`khaż min-hā, 
ulā`ikallażīna ubsilụ bimā kasabụ lahum syarābum min ḥamīmiw wa ‘ażābun 
alīmum bimā kānụ yakfurụn 

70. Dan, tinggalkanlah mereka, semua orang yang, (karena) diperdaya oleh 
kehidupan dunia, menjadikan permainan dan kesenangan sementara sebagai 
agama mereka;60 tetapi ingatkanlah [mereka] dengan ini bahwa [dalam kehidupan 
mendatang] setiap manusia akan terikat mempertanggungjawabkan kesalahan apa 
pun yang telah dia perbuat, dan tiada yang akan melindunginya dari Allah, dan tiada 
yang akan memberinya syafaat*; dan meskipun dia menawarkan tebusan apa pun 
yang mungkin,61 niscaya tebusan itu tidak akan diterima darinya. [Orang-orang 
seperti] mereka inilah yang akan terikat mempertanggungjawabkan kesalahan yang 
telah mereka perbuat; bagi mereka, [dalam kehidupan mendatang] ada seteguk 
keputusasaan yang membara,62 dan derita yang pedih menanti mereka karena 
keberkukuhan mereka dalam menolak mengakui kebenaran.** 

 
60 Frasa attakhadzu dinahum la’iban walahwan bisa dipahami dengan salah satu 
dari dua cara ini, yakni: (1) “mereka menjadikan agama mereka [sebagai suatu objek] 



permainan dan hiburan”, atau (2) “mereka menjadikan permainan dan hiburan [atau 
‘kesenangan sementara’] sebagai agama mereka”—yakni, sebagai tujuan utama 
hidup mereka. Menurut pendapat saya, jelaslah bahwa alternatif kedua yang lebih 
tepat karena ia menyoroti fakta tentang banyaknya orang yang “diperdaya oleh 
kehidupan dunia” yang mengabdikan hidup mereka untuk mengejar apa yang oleh 
Al-Quran digambarkan sebagai “kesenangan sementara”—termasuk kesenangan 
yang ditawarkan oleh uang dan kekuasaan—dengan suatu semangat yang 
menyamai semangat keagamaan: suatu sikap mental yang menjadikan mereka buta 
terhadap segala nilai-nilai spiritual dan moral. 

* {wa la syaf’un = and none to intercede for him, yakni tidak ada yang bisa menjadi 
perantara baginya untuk memohonkan ampunan Allah.—peny.} 

61 Lit., “meskipun dia mungkin [mencoba] menebus dirinya sendiri dengan seluruh 
tebusan”—yakni, meskipun dia menawarkan, setelah Hari Kebangkitan, tebusan apa 
pun bagi dosa-dosanya yang lampau. 

62 Kata hamim mengandung berbagai makna, di antaranya adalah “panas yang 
hebat” serta “dingin yang menyiksa” (Al-Qamus, Taj Al-‘Arus). Dalam eskatologi 
Al-Quran, kata tersebut selalu mengacu pada penderitaan yang dialami para 
pendosa di akhirat; dan karena seluruh keterangan Al-Quran mengenai kehidupan 
setelah mati itu bersifat alegoris, kata hamim dapat diterjemahkan menjadi 
“keputusasaan yang membara”. 

** {Terjemahan Asad untuk kalimat yang ada pada ayat ini berbeda dengan 
terjemahan Al-Quran Depag RI. Dalam terjemahan Depag, frasa an tubsala nafsun 
bima kasabat diterjemahkan menjadi: “agar masing-masing diri tidak dijerumuskan 
ke dalam neraka, karena perbuatannya sendiri”. Adapun Asad menerjemahkannya 
menjadi: “setiap manusia akan terikat mempertanggungjawabkan kesalahan apa 
pun yang telah dia perbuat” (every human being shall be held in pledge for 
whatever wrong he has done). Terjemahan ini mirip dengan yang ada pada Surah 
Al-Muddatstsir [74]: 38, yakni frasa kullu nafsin bima kasabat rahinatun: every 
human being will be held in pledge for whatever [evil] he has wrought.—AM} 

 

Surah Al-Anam Ayat 71 



ِ دُونِ مِنْ أَندَْعُو قلُْ ناَ وَلَا ينَْفعَُناَ لَا مَا اللَّه ُ هدََاناَ إِذْ بعَْدَ أَعْقاَبنِاَ عَلىَٰ وَنرَُدُّ يضَُرُّ اللَّه  
ياَطِينُ اسْتهَْوَتْهُ كَالَّذِي لْأَرْضِ فيِ الشَّ قلُْ ۗ ائْتنِاَ الْهدَُى إِلىَ يدَْعُونهَُ أَصْحَابٌ لهَُ حَيْرَانَ ا  

ِ هدَُى إِنَّ الْعَالمَِينَ لرَِبِّ لنِسُْلمَِ وَأُمِرْناَۖ  الْهدَُىٰ هوَُ اللَّه  

qul a nad’ụ min dụnillāhi mā lā yanfa’unā wa lā yaḍurrunā wa nuraddu ‘alā 
a’qābinā ba’da iż hadānallāhu kallażistahwat-husy-syayāṭīnu fil-arḍi ḥairāna lahū 
aṣ-ḥābuy yad’ụnahū ilal-huda`tinā, qul inna hudallāhi huwal-hudā, wa umirnā 
linuslima lirabbil-‘ālamīn 

71. KATAKANLAH: “Haruskah kita menyeru, selain Allah, sesuatu yang tidak dapat 
memberikan manfaat maupun kerugian pada kita, dan [dengan begitu] tiba-tiba 
berpaling ke belakang sesudah Allah memberi petunjuk kepada kita?—seperti orang 
yang telah dipikat oleh setan-setan masuk dalam kesesatan demi mengejar 
hasrat-hasrat duniawi, sementara sahabat-sahabatnya, yang berusaha memberinya 
petunjuk, menyeru kepadanya [dari kejauhan],63 ‘Datanglah engkau kepada kami!’” 

Katakanlah: “Sungguh, petunjuk Allah-lah satu-satunya petunjuk: dan demikianlah 
kita disuruh agar menyerahkan diri kita kepada Sang Pemelihara seluruh alam, 

 
63 Lit., “yang telah setan-setan pikat dengan hasrat-hasrat di bumi, [dengan 
membuatnya] kebingungan, [sementara] dia mempunyai sahabat-sahabat yang 
mengajaknya pada petunjuk”. Dalam kaitan ini, lihat catatan no. 10 pada Surah 
Al-Baqarah [2]: 14 dan catatan no. 31 pada Surah Ibrahim [14]: 22, serta catatan no. 
16 pada Surah Al-Hijr [15]: 17. 

 

Surah Al-Anam Ayat 72 
ةَ أَقيِمُوا وَأَنْ لَا تحُْشَرُونَ إِليَْهِ الَّذِي وَهوَُ ۚ وَاتَّقوُهُ الصَّ  

wa an aqīmuṣ-ṣalāta wattaqụh, wa huwallażī ilaihi tuḥsyarụn 

72. dan agar teguh mendirikan shalat dan sadar akan Dia: sebab, kepada-Nya-lah 
kalian semua akan dikumpulkan.” 

 



Surah Al-Anam Ayat 73 
مَاوَاتِ خَلقََ الَّذِي وَهوَُ لْأَرْضَ السَّ وَلهَُ ۚ الْحَقُّ قوَْلهُُ ۚ فيَكَُونُ كُنْ يقَوُلُ وَيوَْمَۖ  باِلْحَقِّ وَا  

ورِ فيِ ينُْفخَُ يوَْمَ الْمُلْكُ الْخَبيِرُ الْحَكِيمُ وَهوَُۚ  وَالشَّهاَدَةِ الْغَيْبِ عَالمُِۚ  الصُّ  

wa huwallażī khalaqas-samāwāti wal-arḍa bil-ḥaqq, wa yauma yaqụlu kun fa 
yakụn, qauluhul-ḥaqq, wa lahul-mulku yauma yunfakhu fiṣ-ṣụr, ‘ālimul-gaibi 
wasy-syahādati wa huwal-ḥakīmul-khabīr 

73. Dan, Dia-lah yang telah menciptakan lelangit dan bumi sesuai dengan 
kebenaran [hakiki]64—dan manakala Dia berkata, “Jadilah,” perkataan-Nya menjadi 
kenyataan; dan milik-Nya-lah kekuasaan pada Hari ketika sangkakala [kebangkitan] 
ditiup. 

Dia mengetahui segala yang berada di luar jangkauan persepsi makhluk serta segala 
yang dapat disaksikan oleh indra-indra atau pikiran makhluk:65 sebab, hanya Dia-lah 
Yang Mahabijaksana, Mahaawas. 

 
64 Lihat Surah Yunus [10], catatan no. 11. 

65 Kata al-syahadah (lit, “yang disaksikan”, atau “yang dapat disaksikan”) dalam 
konteks ini—dan dalam konteks lainnya yang serupa—digunakan sebagai antonim 
dari kata al-ghaib (“yang berada di luar jangkauan persepsi makhluk”). Jadi, hanya 
mencakup aspek-aspek realitas yang dapat ditangkap secara indriawi atau 
konseptual oleh makhluk. 

 

Surah Al-Anam Ayat 74 
لِأَبيِهِ إِبْرَاهِيمُ قاَلَ وَإِذْ لٍ فيِ وَقوَْمَكَ أَرَاكَ إِنِّي ۖ آلهِةًَ أَصْناَمًا أَتتََّخِذُ آزَرَ  مُبيِنٍ ضَلَا  

wa iż qāla ibrāhīmu li`abīhi āzara a tattakhiżu aṣnāman ālihah, innī arāka wa 
qaumaka fī ḍalālim mubīn 

74. DAN, LIHAT, [demikianlah] Ibrahim berkata kepada bapaknya, Azar:66 “Apakah 
engkau menjadikan berhala sebagai tuhan? Sungguh, aku melihat bahwa engkau 
dan kaummu dalam kesesatan yang nyata!” 



 
66 Secara naratif, bagian berikutnya (ayat 74 dan seterusnya) melanjutkan uraian 
tentang keesaan dan keunikan Allah. 

Dalam Bibel, nama ayah Ibrahim bukan Azar, melainkan Terah (Tarah atau Tharakh, 
menurut genealog Muslim awal). Bagaimanapun, tampaknya dia juga dikenal 
dengan nama-nama (atau sebutan-sebutan) lain, yang semuanya tidak jelas 
asal-usul dan maknanya. Demikianlah, dalam beragam kisah Talmud, dia disebut 
Zarah, sedangkan Eusebius Pamphili (sejarahwan gereja yang hidup pada akhir abad 
ke-3 dan awal abad ke-4 M) menamainya Athar. Meskipun keterangan Talmud 
maupun Eusebius tidak bisa dianggap otoritatif untuk menafsirkan Al-Quran, tidak 
mustahil bahwa nama Azar (yang hanya sekali disebut dalam Al-Quran) merupakan 
sebutan Arab pra-Islam untuk nama Athar atau Zarah.  

 

Surah Al-Anam Ayat 75 
لكَِ مَاوَاتِ مَلكَُوتَ إِبْرَاهِيمَ نرُِي وَكَذَٰ لْأَرْضِ السَّ الْمُوقنِيِنَ مِنَ وَليِكَُونَ وَا  

wa każālika nurī ibrāhīma malakụtas-samāwāti wal-arḍi wa liyakụna 
minal-mụqinīn 

75. Dan, demikianlah Kami beri Ibrahim pemahaman [pertamanya] mengenai 
kekuasaan agung [Allah] atas lelangit dan bumi—dan [hal ini] agar dia dapat menjadi 
salah seorang di antara orang-orang yang benar-benar yakin. 

 

Surah Al-Anam Ayat 76 
ا ذَا قاَلَۖ  كَوْكَباً رَأَىٰ اللَّيْلُ عَليَْهِ جَنَّ فلَمََّ اۖ  رَبِّي هَٰ فلِيِنَ أُحِبُّ لَا قاَلَ أَفلََ فلَمََّ الْآ  

fa lammā janna ‘alaihil-lailu ra`ā kaukabā, qāla hāżā rabbī, fa lammā afala qāla lā 
uḥibbul-āfilīn 

76. Maka, ketika malam menyelubunginya dengan kegelapan, dia melihat sebuah 
bintang; [dan] dia berseru, “Inilah Pemeliharaku!”—namun, tatkala bintang itu 
terbenam, dia berkata, “Aku tidak suka kepada hal-hal yang terbenam.” 

 



Surah Al-Anam Ayat 77 
ا ذَا قاَلَ باَزِغًا الْقمََرَ رَأَى فلَمََّ ا ۖ رَبِّي هَٰ لَأَكُوننََّ رَبِّي يهَْدِنيِ لمَْ لئِنْ قاَلَ أَفلََ فلَمََّ مِنَ   

الِّينَ الْقوَْمِ الضَّ  

fa lammā ra`al-qamara bāzigang qāla hāżā rabbī, fa lammā afala qāla la`il lam 
yahdinī rabbī la`akụnanna minal-qaumiḍ-ḍāllīn 

77. Kemudian, ketika dia melihat bulan sedang terbit, dia berkata, “Inilah 
Pemeliharaku!”—namun, tatkala bulan itu terbenam, dia berkata, “Sungguh, jika 
Pemeliharaku tidak memberiku petunjuk, pastilah aku akan termasuk di antara 
orang-orang yang sesat!” 

 

Surah Al-Anam Ayat 78 
ا ذَا قاَلَ باَزِغَةً الشَّمْسَ رَأَى فلَمََّ ذَا رَبِّي هَٰ اۖ  أَكْبرَُ هَٰ ا برَِيءٌ إِنِّي قوَْمِ ياَ قاَلَ أَفلَتَْ فلَمََّ مِمَّ  

 تشُْرِكُونَ

fa lammā ra`asy-syamsa bāzigatang qāla hāżā rabbī hāżā akbar, fa lammā afalat 
qāla yā qaumi innī barī`um mimmā tusyrikụn 

78. Kemudian, ketika dia melihat matahari sedang terbit, dia berkata, “Inilah 
Pemeliharaku! Yang satu ini yang terbesar [dari semuanya]!”—namun, tatkala 
matahari itu terbenam [pula], dia berseru, “Wahai, kaumku! Perhatikanlah, aku sama 
sekali berlepas diri dari menisbahkan ketuhanan, seperti yang kalian lakukan, 
kepada apa pun selain Allah! 

 

Surah Al-Anam Ayat 79 
هْتُ إِنِّي مَاوَاتِ فطََرَ للَِّذِي وَجْهِيَ وَجَّ لْأَرْضَ السَّ الْمُشْرِكِينَ مِنَ أَناَ وَمَا ۖ حَنيِفاً وَا  

innī wajjahtu waj-hiya lillażī faṭaras-samāwāti wal-arḍa ḥanīfaw wa mā ana 
minal-musyrikīn 



79. Perhatikanlah, kepada Dia yang telah menciptakan lelangit dan bumi 
kuhadapkan wajahku, setelah berpaling dari segala yang batil;* dan aku bukanlah 
termasuk di antara orang-orang yang menisbahkan ketuhanan kepada apa pun 
selain Allah.” 

 
* {Ini adalah terjemahan yang diberikan oleh Muhammad Asad untuk hanifa yang 
dalam Al-Quran Depag RI diterjemahkan menjadi “cenderung kepada agama yang 
benar”. Dalam kamus, kata hanif yang berakar kata hanaf bisa berarti “orang yang 
menolak atau memandang rendah suatu keyakinan yang salah dan condong kepada 
keyakinan yang benar” (one who scorns the false creeds surrounding him and 
fesses the true religion). Agaknya, atas alasan seperti inilah Muhamrnad Asad 
memberikan penerjemahan tersebut di atas; lihat catatan no. 110 pada Surah 
Al-Baqarah [2]: 135.—AM} 

 

Surah Al-Anam Ayat 80 
هُ ونِّي قاَلَۚ  قوَْمُهُ وَحَاجَّ ِ فيِ أَتحَُاجُّ أَنْ إِلَّا بهِِ تشُْرِكُونَ مَا أَخَافُ وَلَاۚ  هدََانِ وَقدَْ اللَّه  

تتَذََكَّرُونَ أَفلَاۗ  عِلْمًا شَيْءٍ كُلَّ رَبِّي وَسِعَ ۗ شَيْئًا رَبِّي يشََاءَ  

wa ḥājjahụ qaumuh, qāla a tuḥājjūnnī fillāhi wa qad hadān, wa lā akhāfu mā 
tusyrikụna bihī illā ay yasyā`a rabbī syai`ā, wasi’a rabbī kulla syai`in ‘ilmā, a fa lā 
tatażakkarụn 

80. Dan, kaumnya membantah dia. Dia berkata, “Apakah kalian membantahku 
tentang Allah, padahal Dia-lah yang telah memberiku petunjuk? Akan tetapi, aku 
tidak takut akan apa pun yang kepadanya kalian nisbahkan ketuhanan di samping 
Dia, [karena tiada keburukan dapat menimpaku], kecuali kalau Pemeliharaku 
menghendaki demikian.67 Pemeliharaku meliputi segala sesuatu dengan 
pengetahuan-Nya; maka, tidakkah kalian mengingat hal ini? 

 
67 Lit., “kecuali jika Pemeliharaku menghendaki sesuatu”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 81 



ِ أَشْرَكْتمُْ أَنَّكُمْ تخََافوُنَ وَلَا أَشْرَكْتمُْ مَا أَخَافُ وَكَيْفَ لْ لمَْ مَا باِللَّه ۚ سُلْطَاناً عَليَْكُمْ بهِِ ينُزَِّ  
لْأَمْنِ أَحَقُّ الْفرَِيقيَْنِ فأَيُّ تعَْلمَُونَ كُنْتمُْ إِنْ ۖ باِ  

wa kaifa akhāfu mā asyraktum wa lā takhāfụna annakum asyraktum billāhi mā lam 
yunazzil bihī ‘alaikum sulṭānā, fa ayyul-farīqaini aḥaqqu bil-amn, ing kuntum 
ta’lamụn 

81. Dan, mengapa aku harus takut terhadap apa-apa yang kalian sembah di 
samping Dia, padahal kalian tidak takut menisbahkan ketuhanan kepada kekuatan 
lain selain Allah, sedangkan Dia tidak pernah menurunkan kepada kalian bukti apa 
pun untuk mendukung ini? Maka, [katakanlah kepadaku] manakah di antara dua 
golongan itu yang lebih berhak merasa aman—andai kalian mengetahui 
[jawabannya]? 

 

Surah Al-Anam Ayat 82 
ئِكَ بظِلُْمٍ إِيمَانهَمُْ يلَْبسُِوا وَلمَْ آمَنوُا الَّذِينَ لْأَمْنُ لهَمُُ أُولَٰ مُهْتدَُونَ وَهمُْ ا  

allażīna āmanụ wa lam yalbisū īmānahum biẓulmin ulā`ika lahumul-amnu wa hum 
muhtadụn 

82. Orang-orang yang telah meraih iman dan yang tidak mencampuradukkan 
keimanan mereka dengan kezaliman—mereka itulah yang akan menjadi aman 
karena merekalah yang telah menemukan jalan yang benar!” 

 

Surah Al-Anam Ayat 83 
تنُاَ وَتلِْكَ عَليِمٌ حَكِيمٌ رَبَّكَ إِنَّ ۗ نشََاءُ مَنْ دَرَجَاتٍ نرَْفعَُۚ  قوَْمِهِ عَلىَٰ إِبْرَاهِيمَ آتيَْناَهاَ حُجَّ  

wa tilka ḥujjatunā ātaināhā ibrāhīma ‘alā qaumih, narfa’u darajātim man nasyā`, 
inna rabbaka ḥakīmun ‘alīm 

83. Dan, ini adalah hujah Kami68 yang Kami berikan kepada Ibrahim untuk 
menghadapi kaumnya: [sebab,] Kami memang meninggikan siapa yang Kami 



kehendaki beberapa derajat.69 Sungguh, Pemeliharamu Mahabijaksana, Maha 
Mengetahui. 

 
68 Penggambaran logika berpikir Ibrahim sebagai argumentasi (hujjah) Allah 
sendiri menunjukkan bahwa logika berpikir itu telah diilhamkan oleh Allah dan, 
karena itu, berlaku juga bagi para pengikut Al-Quran. 

69 Jelaslah bahwa hal ini merupakan sebuah gambaran mengenai tahapan yang 
dilalui Ibrahim dalam memahami kebenaran, yang dilambangkan dengan 
perkembangan intuitif yang dia lalui, mulai dari pemujaan terhadap benda-benda 
angkasa seperti bintang, bulan, dan matahari—menuju kesadaran penuh akan 
eksistensi transendental Allah Yang Maha Meliputi. Ungkapan “dengan beberapa 
derajat” (darajatin) dapat pula dipahami “dengan banyak derajat”, yang 
menunjukkan tingginya martabat spiritual yang diberikan kepada Ibrahim, sang 
pelopor lahirnya iringan panjang nabi-nabi (lihat Surah An-Nisa’ [4]: 125). 

 

Surah Al-Anam Ayat 84 
يَّتهِِ وَمِنْ ۖ قبَْلُ مِنْ هدََيْناَ وَنوُحًا ۚ هدََيْناَ كُلًّا ۚ وَيعَْقوُبَ إِسْحَاقَ لهَُ وَوَهبَْناَ دَاوُودَ ذُرِّ  

لكَِۚ  وَهاَرُونَ وَمُوسَىٰ وَيوُسُفَ وَأَيُّوبَ وَسُليَْمَانَ الْمُحْسِنيِنَ نجَْزِي وَكَذَٰ  

wa wahabnā lahū is-ḥāqa wa ya’qụb, kullan hadainā wa nụḥan hadainā ming qablu 
wa min żurriyyatihī dāwụda wa sulaimāna wa ayyụba wa yụsufa wa mụsā wa 
hārụn, wa każālika najzil-muḥsinīn 

84. Dan, Kami telah anugerahkan kepadanya Ishaq dan Ya’qub; dan Kami beri 
petunjuk kepada keduanya sebagaimana Kami telah memberi petunjuk kepada Nuh 
sebelumnya. Dan, dari keturunannya, [Kami anugerahkan kenabian kepada] Daud, 
Sulaiman, Ayyub, Yusuf, Musa, dan Harun: sebab, begitulah Kami memberi balasan 
kepada orang-orang yang berbuat baik; 

 

Surah Al-Anam Ayat 85 
الحِِينَ مِنَ كُلٌّ ۖ وَإِلْياَسَ وَعِيسَىٰ وَيحَْيىَٰ وَزَكَرِيَّا الصَّ  



wa zakariyyā wa yaḥyā wa ‘īsā wa ilyās, kullum minaṣ-ṣāliḥīn 

85. dan [kepada] Zakariya, Yahya, Isa, dan Ilyas: semuanya adalah orang-orang yang 
saleh; 

 

Surah Al-Anam Ayat 86 
لْناَ وَكُلًّا ۚ وَلوُطاً وَيوُنسَُ وَالْيسََعَ وَإِسْمَاعِيلَ الْعَالمَِينَ عَلىَ فضََّ  

wa ismā’īla walyasa’a wa yụnusa wa lụṭā, wa kullan faḍḍalnā ‘alal-‘ālamīn 

86. dan [kepada] Isma’il, Alyasa’, Yunus, dan Luth.70 Masing-masingnya Kami 
lebihkan di atas orang-orang lain; 

 
70 Meskipun Luth bukan “keturunan” Ibrahim karena dia adalah anak saudara 
laki-lakinya, namanya dimasukkan di sini karena dua alasan: pertama, karena dia 
mengikuti Ibrahim sejak masa mudanya, layaknya seorang anak yang mengikuti 
ayahnya; dan, kedua, karena dalam penggunaan bahasa Arab kuno, paman dari 
pihak bapak sering disebut sebagai “bapak” dan, sebaliknya, keponakan disebut 
sebagai “anak”. 

Tentang nabi-nabi Yahudi, Elia (Ilyas) dan Elisa (Al-Yasa’), lihat catatan no. 48 pada 
Surah As-Shaffat [37]: 123. 

 

Surah Al-Anam Ayat 87 
يَّاتهِِمْ آباَئِهِمْ وَمِنْ مُسْتقَيِمٍ صِرَاطٍ إِلىَٰ وَهدََيْناَهمُْ وَاجْتبَيَْناَهمُْ ۖ وَإِخْوَانهِِمْ وَذُرِّ  

wa min ābā`ihim wa żurriyyātihim wa ikhwānihim, wajtabaināhum wa hadaināhum 
ilā ṣirāṭim mustaqīm 

87. dan [Kami muliakan juga] sebagian dari nenek moyang mereka, keturunan 
mereka, dan saudara-saudara mereka: Kami memilih mereka [semua] dan 
menunjuki mereka ke jalan yang lurus. 

 



Surah Al-Anam Ayat 88 
لكَِ ِ هدَُى ذَٰ يعَْمَلوُنَ كَانوُا مَا عَنْهمُْ لحََبطَِ أَشْرَكُوا وَلوَْۚ  عِباَدِهِ مِنْ يشََاءُ مَنْ بهِِ يهَْدِي اللَّه  

żālika hudallāhi yahdī bihī may yasyā`u min ‘ibādih, walau asyrakụ laḥabiṭa 
‘an-hum mā kānụ ya’malụn 

88. Demikianlah petunjuk Allah: Dia memberi petunjuk dengannya kepada siapa 
pun yang Dia kehendaki di antara hamba-hamba-Nya. Dan, seandainya mereka 
menisbahkan ketuhanan kepada apa pun selain Allah—sungguh sia-sialah semua 
[kebajikan] yang telah mereka kerjakan: 

 

Surah Al-Anam Ayat 89 
ئِكَ ةَ وَالْحُكْمَ الْكِتاَبَ آتيَْناَهمُُ الَّذِينَ أُولَٰ ءِ بهِاَ يكَْفرُْ فإِنْۚ  وَالنُّبوَُّ لَا ؤُ لْناَ فقَدَْ هَٰ قوَْمًا بهِاَ وَكَّ  
بكَِافرِِينَ بهِاَ ليَْسُوا  

ulā`ikallażīna ātaināhumul-kitāba wal-ḥukma wan-nubuwwah, fa iy yakfur bihā 
hā`ulā`i fa qad wakkalnā bihā qaumal laisụ bihā bikāfirīn 

89. [tetapi,] kepada merekalah Kami memberikan wahyu, penilaian yang sehat 
(hikmah), dan kenabian. 

Dan sekarang, meskipun orang-orang yang tidak beriman itu memilih untuk 
mengingkari kehenaran-kebenaran ini,71 [ketahuilah bahwa] Kami telah 
menyerahkan kebenaran ini kepada kaum yang tidak akan pernah menolak 
mengakuinya— 

 
71 Lit., “jika mereka menyangkalnya”—yakni, manifestasi keesaan Allah dan 
pewahyuan kehendak-Nya melalui para nabi.  

 

Surah Al-Anam Ayat 90 



ئِكَ ُ هدََى الَّذِينَ أُولَٰ ذِكْرَىٰ إِلَّا هوَُ إِنْۖ  أَجْرًا عَليَْهِ أَسْأَلكُُمْ لَا قلُْ ۗ اقْتدَِهْ فبَهِدَُاهمُُ ۖ اللَّه  
 للِْعَالمَِينَ

ulā`ikallażīna hadallāhu fa bihudāhumuqtadih, qul lā as`alukum ‘alaihi ajrā, in huwa 
illā żikrā lil-‘ālamīn 

90. kepada orang-orang yang telah Allah beri petunjuk. Maka, ikutilah petunjuk 
mereka, [dan] katakanlah: “Aku tidak meminta upah kepada kalian karena 
[kebenaran] ini: perhatikanlah, ini hanyalah peringatan untuk seluruh umat 
manusia!” 

 

Surah Al-Anam Ayat 91 
َ قدََرُوا وَمَا ُ أَنْزَلَ مَا قاَلوُا إِذْ قدَْرِهِ حَقَّ اللَّه أَنْزَلَ مَنْ قلُْۗ  شَيْءٍ مِنْ بشََرٍ عَلىَٰ اللَّه  

وَتخُْفوُنَ تبُْدُونهَاَ قرََاطِيسَ تجَْعَلوُنهَُ ۖ للِنَّاسِ وَهدًُى نوُرًا مُوسَىٰ بهِِ جَاءَ الَّذِي الْكِتاَبَ  
كُمْ وَلَا أَنْتمُْ تعَْلمَُوا لمَْ مَا وَعُلِّمْتمُْ ۖ كَثيِرًا ُ قلُِۖ  آباَؤُ يلَْعَبوُنَ خَوْضِهِمْ فيِ ذَرْهمُْ ثمَُّ ۖ اللَّه  

wa mā qadarullāha ḥaqqa qadrihī iż qālụ mā anzalallāhu ‘alā basyarim min syaī`, 
qul man anzalal-kitāballażī jā`a bihī mụsā nụraw wa hudal lin-nāsi taj’alụnahụ 
qarāṭīsa tubdụnahā wa tukhfụna kaṡīrā, wa ‘ullimtum mā lam ta’lamū antum wa lā 
ābā`ukum, qulillāhu ṡumma żar-hum fī khauḍihim yal’abụn 

91. Karena, mereka tidak memiliki pemahaman yang benar tentang Allah ketika 
mereka berkata, “Allah tidak pernah mewahyukan sesuatu pun kepada manusia.” 
Katakanlah: “Siapakah yang telah menurunkan kitab Ilahi yang dibawa Musa kepada 
manusia sebagai cahaya dan petunjuk, [dan] yang kalian perlakukan 
sebagai72 lembaran-lembaran kertas [semata], yang kalian perlihatkan sebagiannya, 
sedangkan [sangat] banyak yang kalian sembunyikan—meskipun kalian telah 
diajarkan [oleh kitab Ilahi itu] apa-apa yang tidak pernah diketahui oleh kalian dan 
bapak-bapak kalian?”73 Katakanlah: “Allah [telah mewahyukan kitab Ilahi itu]!”—dan 
kemudian biarkanlah mereka bermain-main dalam percakapan sia-sia mereka. 

 
72 Lit., “yang kalian jadikan”: tetapi, harus diingat bahwa verba ja’lahu juga memiliki 
arti abstrak “dia memandangnya sebagai” atau “menganggapnya sebagai”, atau 
“memperlakukannya sebagai” (Al-Jauhari, Raghib, dan lain-lain): suatu makna yang 
sering dijumpai dalam Al-Quran. 



73 Jelaslah bahwa ayat ini ditujukan kepada para pengikut Alkitab yang berpura-pura 
menghormati kesucian kitab itu, tetapi pada kenyataannya justru 
memperlakukannya sebagai “lembaran-lembaran kertas semata”—yakni, sebagai 
sesuatu yang sedikit saja pengaruhnya terhadap perilaku mereka sendiri: sebab, 
walau mereka berpura-pura mengagumi kebenaran-kebenaran moral yang 
dikandung Alkitab, mereka menyembunyikan dari diri mereka sendiri fakta bahwa 
hidup mereka sebenarnya telah hampa dari kebenaran moral itu. 

 

Surah Al-Anam Ayat 92 
ذَا قُ مُباَرَكٌ أَنْزَلْناَهُ كِتاَبٌ وَهَٰ ۚ حَوْلهَاَ وَمَنْ الْقرَُىٰ أُمَّ وَلتِنُْذِرَ يدََيْهِ بيَْنَ الَّذِي مُصَدِّ  

مِنوُنَ وَالَّذِينَ خِرَةِ يؤْ مِنوُنَ باِلْآ تهِِمْ عَلىَٰ وَهمُْۖ  بهِِ يؤْ يحَُافظِوُنَ صَلَا  

wa hāżā kitābun anzalnāhu mubārakum muṣaddiqullażī baina yadaihi wa litunżira 
ummal-qurā wa man ḥaulahā, wallażīna yu`minụna bil-ākhirati yu`minụna bihī wa 
hum ‘alā ṣalātihim yuḥāfiẓụn 

92. Dan, ini adalah kitab Ilahi pula yang Kami turunkan—yang diberkahi, dengan 
menegaskan kebenaran apa pun yang masih ada [dari wahyu-wahyu 
terdahulu]74—dan [hal ini] agar engkau memberi peringatan kepada kota yang 
terkemuka itu dan semua yang tinggal di sekitarnya.75 Dan, orang-orang yang 
beriman kepada kehidupan akhirat percaya pada [peringatan] ini; dan merekalah 
yang selalu memelihara shalatnya. 

 
74 Lihat Surah Alu ‘Imran [3], catatan no. 3. 

75 “Kota yang terkemuka itu” (lit., “ibu semua negeri”, umm al-qura) adalah julukan 
yang diberikan Al-Quran untuk Kota Makkah karena di kota inilah bangunan suci 
pertama untuk menyembah Tuhan Yang Esa dibangun pertama kalinya (bdk. Surah 
Alu ‘Imran [3]: 96) dan karena ia menjadi qiblah (arah shalat) bagi orang-orang 
beriman. Ungkapan “semua yang tinggal di sekitarnya” menunjuk pada seluruh 
umat manusia (Al-Thabari, berdasarkan riwayat Ibn ‘Abbas; Al-Razi). 

 

Surah Al-Anam Ayat 93 

https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-3
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-96
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-96


نِ أَظْلمَُ وَمَنْ ِ عَلىَ افْترََىٰ مِمَّ قاَلَ وَمَنْ شَيْءٌ إِليَْهِ يوُحَ وَلمَْ إِليََّ أُوحِيَ قاَلَ أَوْ كَذِباً اللَّه  
ُ أَنْزَلَ مَا مِثْلَ سَأُنْزِلُ ئِكَةُ الْمَوْتِ غَمَرَاتِ فيِ الظَّالمُِونَ إِذِ ترََىٰ وَلوَْۗ  اللَّه باَسِطوُ وَالْمَلَا  
ِ عَلىَ تقَوُلوُنَ كُنْتمُْ بمَِا الْهوُنِ عَذَابَ تجُْزَوْنَ الْيوَْمَ ۖ أَنْفسَُكُمُ أَخْرِجُوا أَيْدِيهِمْ غَيْرَ اللَّه  
تسَْتكَْبرُِونَ آياَتهِِ عَنْ وَكُنْتمُْ الْحَقِّ  

wa man aẓlamu mim maniftarā ‘alallāhi każiban au qāla ụḥiya ilayya wa lam yụḥa 
ilaihi syai`uw wa mang qāla sa`unzilu miṡla mā anzalallāh, walau tarā iżiẓ-ẓālimụna 
fī gamarātil-mauti wal-malā`ikatu bāsiṭū aidīhim, akhrijū anfusakum, al-yauma 
tujzauna ‘ażābal-hụni bimā kuntum taqụlụna ‘alallāhi gairal-ḥaqqi wa kuntum ‘an 
āyātihī tastakbirụn 

93. Dan, siapakah yang lebih zalim daripada orang yang membuat-buat dusta 
tentang Allah,76 atau berkata, “Ini telah diwahyukan kepadaku,” padahal tidak ada 
yang diwahyukan kepadanya?—atau yang berkata, “Aku juga dapat menurunkan 
seperti apa yang telah diturunkan Allah”?77 

Andaikan saja engkau dapat melihat [bagaimanakah kejadiannya] ketika 
orang-orang yang zalim itu mendapati diri mereka sendiri dalam penderitaan 
sakratulmaut, dan para malaikat merentangkan tangan mereka [dan berseru], 
“Serahkanlah nyawa kalian! Hari ini kalian akan dibalas dengan derita kehinaan 
karena telah menisbahkan kepada Allah sesuatu yang tidak benar dan karena 
dengan angkuh terus-menerus mencemoohkan pesan-pesan-Nya!” 

 
76 Dalam konteks ini, “dusta” tersebut tampaknya mengacu pada pengingkaran 
terhadap fakta wahyu Ilahi itu sendiri, yang dibicarakan dalam ayat 91. 

77 Suatu pernyataan sarkastik bahwa wahyu yang disampaikan itu sebenarnya 
dibuat oleh manusia dan, karena itu, orang lain dapat pula membuat yang serupa 
dengannya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 94 
لَ خَلقَْناَكُمْ كَمَا فرَُادَىٰ جِئْتمُُوناَ وَلقَدَْ ةٍ أَوَّ لْناَكُمْ مَا وَترََكْتمُْ مَرَّ وَمَا ۖ ظهُوُرِكُمْ وَرَاءَ خَوَّ  
مَا عَنْكُمْ وَضَلَّ بيَْنكَُمْ تقَطََّعَ لقَدَْ ۚ شُرَكَاءُ فيِكُمْ أَنَّهمُْ زَعَمْتمُْ الَّذِينَ شُفعََاءَكُمُ مَعَكُمْ نرََىٰ  
تزَْعُمُونَ كُنْتمُْ  



wa laqad ji`tumụnā furādā kamā khalaqnākum awwala marratiw wa taraktum mā 
khawwalnākum warā`a ẓuhụrikum, wa mā narā ma’akum syufa’ā`akumullażīna 
za’amtum annahum fīkum syurakā`, laqat taqaṭṭa’a bainakum wa ḍalla ‘angkum mā 
kuntum taz’umụn 

94. [Dan, Allah akan berfirman,] “Dan, kini kalian benar-benar datang kepada Kami 
sendiri-sendiri, sebagaimana Kami menciptakan kalian pada kali pertama; dan 
kalian telah meninggalkan di belakang kalian apa-apa yang telah Kami karuniakan 
kepada kalian [dalam kehidupan kalian]. Dan, Kami tiada melihat bersama kalian 
para perantara itu, yang kalian anggap bersekutu dengan Allah dalam kaitannya 
dengan diri kalian sendiri!78 Sungguh, seluruh ikatan antara kalian [dan kehidupan 
duniawi kalian] telah terputus, dan seluruh khayalan kalian yang dahulu telah 
meninggalkan kalian!”79 

 
78 Lit., “yang kalian anggap sebagai sekutu-sekutu [Allah] dalam kaitannya dengan 
diri kalian sendiri”—yakni, yang mampu melindungi atau menolong kalian karena 
mereka dianggap “bersekutu dengan Allah”. Lihat catatan no. 15 terhadap ayat 22 
surah ini. 

79 Lit., “semua yang biasa kalian nyatakan [atau ‘anggap’] telah pergi meninggalkan 
kalian”—yakni, semua perantara imajiner atau pemberi syafaat imajiner antara 
manusia dan Allah. 

 

Surah Al-Anam Ayat 95 
َ إِنَّ لكُِمُ ۚ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيَّ يخُْرِجُۖ  وَالنَّوَىٰ الْحَبِّ فاَلقُِ اللَّه ذَٰ  
ُ فكَُونَ فأَنَّىٰ ۖ اللَّه تؤْ  

innallāha fāliqul-ḥabbi wan-nawā, yukhrijul-ḥayya minal-mayyiti wa 
mukhrijul-mayyiti minal-ḥayy, żālikumullāhu fa annā tu`fakụn 

95. SUNGGUH, Allah-lah yang telah membelah-belah butir-butir padi dan biji-biji 
buah, mengeluarkan yang hidup dari yang mati, dan Dia-lah yang mengeluarkan 
yang mati dari yang hidup. Maka, inilah Allah: namun, betapa menyimpangnya 
pikiran kalian!80 

 



80 Lihat Surah Al-Ma’idah [5], catatan no. 90. 

 

Surah Al-Anam Ayat 96 
صْباَحِ فاَلقُِ لْإِ لكَِ ۚ حُسْباَناً وَالْقمََرَ وَالشَّمْسَ سَكَناً اللَّيْلَ وَجَعَلَ ا الْعَليِمِ الْعَزِيزِ تقَْدِيرُ ذَٰ  

fāliqul-iṣbāḥ, wa ja’alal-laila sakanaw wasy-syamsa wal-qamara ḥusbānā, żālika 
taqdīrul-‘azīzil-‘alīm 

96. [Dia-lah] yang menyebabkan fajar menyingsing; dan Dia menjadikan malam 
sebagai [sumber] ketenangan, dan matahari serta bulan menjalani jalur mereka yang 
sudah ditetapkan:81 [semua] ini ditentukan oleh kehendak Yang Mahaperkasa, Maha 
Mengetahui. 

 
81 Lit., “[menurut] perhitungan tertentu”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 97 
لْناَ قدَْ ۗ وَالْبحَْرِ الْبرَِّ ظلُمَُاتِ فيِ بهِاَ لتِهَْتدَُوا النُّجُومَ لكَُمُ جَعَلَ الَّذِي وَهوَُ ياَتِ فصََّ الْآ  
يعَْلمَُونَ لقِوَْمٍ  

wa huwallażī ja’ala lakumun-nujụma litahtadụ bihā fī ẓulumātil-barri wal-baḥr, qad 
faṣṣalnal-āyāti liqaumiy ya’lamụn 

97. Dan, Dia-lah yang menjadikan untuk kalian bintang-bintang agar kalian dapat 
diberi petunjuk oleh bintang-bintang itu di tengah pekatnya kegelapan darat dan 
laut: Kami benar-benar telah menjelaskan tanda-tanda tersebut kepada 
orang-orang yang memiliki pengetahuan [bawaan*]! 

 
* {[innate] knowledge: pengetahuan bawaan (fitrah), yang merupakan anugerah 
bawaan manusia sejak lahir. Lihat Surah Al-A’raf [7]: 172 dan catatan no. 139, 
serta catatan no. 19 pada Surah Al-Baqarah [2].—peny.} 

 



Surah Al-Anam Ayat 98 
لْناَ قدَْ ۗ وَمُسْتوَْدَعٌ فمَُسْتقَرٌَّ وَاحِدَةٍ نفَْسٍ مِنْ أَنْشَأَكُمْ الَّذِي وَهوَُ ياَتِ فصََّ يفَْقهَوُنَ لقِوَْمٍ الْآ  

wa huwallażī ansya`akum min nafsiw wāḥidatin fa mustaqarruw wa mustauda’, qad 
faṣṣalnal-āyāti liqaumiy yafqahụn 

98. Dan, Dia-lah yang menciptakan kalian [semua] dari entitas hidup yang 
satu,82 dan [telah menerapkan bagi setiap kalian] batas-waktu [di bumi] dan tempat 
peristirahatan [setelah mati]:83 Kami benar-benar telah menjelaskan tanda-tanda 
tersebut kepada orang-orang yang dapat memahami kebenaran! 

 
82 Lihat Surah An-Nisa’ [4], catatan no. 1. 

83 Para mufasir berbeda pendapat mengenai arti 
kata mustaqarr dan mustauda’ dalam konteks ini. Bagaimanapun, mengingat makna 
dasar kata mustaqarr adalah “batas perjalanan”—yakni, suatu titik yang padanya 
sesuatu mencapai akhir atau kesempurnaannya—dan makna 
dasar mustauda’ adalah “tempat penitipan” atau “tempat penyimpanan”, kita 
sampai pada terjemahan yang saya gunakan di atas. Tambahan pula, terjemahan ini 
didukung dengan kuat oleh Surah Hud [11]: 6, yang menyebutkan Allah sebagai yang 
memberi rezeki bagi setiap makhluk hidup dan mengetahui “batas-waktunya [di 
bumi] dan tempat peristirahatannya [setelah mati]” (mustaqarraha wa 
mustauda’aha), serta oleh ayat 67 surah ini, yang menyebutkan mustaqarr dalam 
pengertian “batas-waktu yang telah ditentukan kejadiannya”.​
 

 

Surah Al-Anam Ayat 99 
مَاءِ مِنَ أَنْزَلَ الَّذِي وَهوَُ خَضِرًا مِنْهُ فأَخْرَجْناَ شَيْءٍ كُلِّ نبَاَتَ بهِِ فأَخْرَجْناَ مَاءً السَّ  

أَعْناَبٍ مِنْ وَجَنَّاتٍ دَانيِةٌَ قنِْوَانٌ طَلْعِهاَ مِنْ النَّخْلِ وَمِنَ مُترََاكِباً حَباًّ مِنْهُ نخُْرِجُ  
يْتوُنَ انَ وَالزَّ مَّ فيِ إِنَّۚ  وَينَْعِهِ أَثْمَرَ إِذَا ثمََرِهِ إِلىَٰ انْظرُُواۗ  مُتشََابهٍِ وَغَيْرَ مُشْتبَهِاً وَالرُّ  

لكُِمْ ياَتٍ ذَٰ مِنوُنَ لقِوَْمٍ لَآ يؤْ  



wa huwallażī anzala minas-samā`i mā`ā, fa akhrajnā bihī nabāta kulli syai`in fa 
akhrajnā min-hu khaḍiran nukhriju min-hu ḥabbam mutarākibā, wa minan-nakhli 
min ṭal’ihā qinwānun dāniyatuw wa jannātim min a’nābiw waz-zaitụna 
war-rummāna musytabihaw wa gaira mutasyābih, unẓurū ilā ṡamarihī iżā aṡmara 
wa yan’ih, inna fī żālikum la`āyātil liqaumiy yu`minụn 

99. Dan, Dia-lah yang telah menyebabkan air turun dari langit; dan dengan cara ini 
Kami keluarkan semua tumbuh-tumbuhan, dan dari ini Kami keluarkan tanaman 
yang hijau.84 Dari ini Kami keluarkan butir yang hampir tumbuh; dan dari kelopak 
pohon palem, kurma dalam tandan yang padat; dan kebun anggur, pohon zaitun, 
dan buah delima: [semuanya] begitu serupa, tapi tetap saja sangat 
berbeda!85 Perhatikanlah buahnya di waktu pohonnya berbuah dan matang! 
Sungguh, dalam semua ini, benar-benar ada pesan-pesan bagi orang-orang yang 
akan beriman! 

 
84 Berbeda dengan kalimat-kalimat sesudahnya, yang menggunakan verba bentuk 
kini (fi’l mudhari’), kalimat di atas seluruhnya diungkapkan dalam bentuk lampau 
(al-madhi)—karena itu, ia secara tidak langsung menunjukkan aspek orisinal dan 
mendasar dari tindakan Allah yang menciptakan kehidupan “dari air” (bdk. Surah 
Al-Anbiya’ [21]: 30 dan catatannya [no. 39]). 

85 Yakni, prinsip-prinsip dasar kehidupan dan perkembangannya serupa, tetapi 
fisiologi, penampilan, dan rasanya sangat berbeda. 

 

Surah Al-Anam Ayat 100 
ِ وَجَعَلوُا لِلَّه وَتعََالىَٰ سُبْحَانهَُ ۚ عِلْمٍ بغَِيْرِ وَبنَاَتٍ بنَيِنَ لهَُ وَخَرَقوُاۖ  وَخَلقَهَمُْ الْجِنَّ شُرَكَاءَ   

ا يصَِفوُنَ عَمَّ  

wa ja’alụ lillāhi syurakā`al-jinna wa khalaqahum wa kharaqụ lahụ banīna wa 
banātim bigairi ‘ilm, sub-ḥānahụ wa ta’ālā ‘ammā yaṣifụn 

100. Dan, sungguhpun begitu, sebagian [manusia] telah menisbahkan kepada segala 
rupa makhluk-makhluk gaib86 sebuah kedudukan di samping Allah—meskipun 
Dia-lah yang telah menciptakan mereka [semua]; dan, dalam kebodohan mereka, 
mereka telah mengada-adakan bagi-Nya anak-anak laki-laki dan perempuan!87 



Maha Tak Terhingga Kemuliaan-Nya, dan Mahatinggi (Dia) melampaui segala definisi 
yang dapat manusia pikirkan:88 

 
86 {Al-Jinn: all manner of invisible beings: segala rupa makhluk-makhluk yang tak 
terlihat, gaib}. Nomina jamak jinn (yang secara populer, tetapi tidak tepat, diartikan 
sebagai “makhluk halus” atau “hantu”) merupakan derivasi dari verba janna, “dia 
[menjadi] tersembunyi” atau “terselubung dari pandangan”; jadi, kegelapan malam 
yang menyelubungi disebut jinn (Al-Jauhari). Menurut filolog Arab, kata jinn pada 
dasarnya berarti “makhluk-makhluk yang tersembunyi dari indra [manusia]” 
(Al-Qamus, Lisan Al-‘Arab, Raghib) dan, karena itu, dapat digunakan untuk 
menunjuk segala jenis makhluk atau kekuatan yang tidak terlihat. Untuk 
pembahasan lebih lanjut tentang kata ini, lihat artikel Istilah dan Konsep Jin dalam 
Islam. 

87 Lit., “mereka telah mengada-adakan bagi-Nya [atau ‘menisbahkan secara salah 
kepada-Nya’] anak-anak laki-laki dan perempuan tanpa [mempunyai] pengetahuan 
[apa pun]”: suatu paparan tentang keyakinan Arab pra-Islam yang memandang 
malaikat sebagai “anak-anak perempuan Allah” (suatu julukan yang juga mereka 
gunakan untuk menyebut dewi-dewi tertentu mereka), sekaligus suatu rujukan 
terhadap keyakinan Kristen tentang Nabi Isa a.s. sebagai “putra Allah”. Lihat 
juga Surah Maryam [19]: 92 dan catatannya (no. 77). 

88 Yakni, Dia sungguh jauh dari segala ketidaksempurnaan dan kekurangan, 
sebagaimana yang terkandung dalam konsep memiliki anak. Konsep “definisi” 
sendiri menunjukkan kemungkinan untuk membandingkan atau menghubungkan 
suatu objek dengan objek-objek lainnya. Namun, Allah adalah unik, “tiada yang 
serupa dengan-Nya” (Surah Asy-Syura [42]: 11) dan, karenanya, “tidak ada apa pun 
yang dapat dibandingkan dengan-Nya” (Surah Al-Ikhlas [112]: 4)—artinya, segala 
upaya untuk mendefinisikan Dia atau “sifat-sifat”-Nya mustahil dilakukan dan, dari 
sudut pandang etis, merupakan suatu dosa. Fakta bahwa Dia tidak dapat 
didefinisikan memberikan kejelasan bahwa “sifat-sifat” (shifat) Allah yang 
disebutkan dalam Al-Quran tidak membatasi (mendefinisikan) realitas-Nya 
(Zat-Nya), alih-alih menggambarkan dampak aktivitas-Nya yang terindra terhadap 
dan dalam alam semesta yang diciptakan-Nya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 101 

https://iqro.xyz/jin-dalam-islam/
https://iqro.xyz/jin-dalam-islam/
https://iqro.xyz/surat-maryam/#surah-maryam-ayat-92
https://iqro.xyz/surat-asy-syura/#surah-asysyura-ayat-11
https://iqro.xyz/surat-al-ikhlas/#surah-alikhlas-ayat-4


مَاوَاتِ بدَِيعُ لْأَرْضِ السَّ ۖ شَيْءٍ كُلَّ وَخَلقََ ۖ صَاحِبةٌَ لهَُ تكَُنْ وَلمَْ وَلدٌَ لهَُ يكَُونُ أَنَّىٰ ۖ وَا  
عَليِمٌ شَيْءٍ بكُِلِّ وَهوَُ  

badī’us-samāwāti wal-arḍ, annā yakụnu lahụ waladuw wa lam takul lahụ ṣāḥibah, 
wa khalaqa kulla syaī`, wa huwa bikulli syai`in ‘alīm 

101. Sang Pencipta lelangit dan bumi! Bagaimana bisa Dia mempunyai anak, padahal 
Dia tidak pernah mempunyai pasangan—karena Dia-lah yang telah menciptakan 
segala sesuatu, dan hanya Dia yang mengetahui segala sesuatu? 

 

Surah Al-Anam Ayat 102 
لكُِمُ ُ ذَٰ هَ لَا ۖ رَبُّكُمْ اللَّه وَكِيلٌ شَيْءٍ كُلِّ عَلىَٰ وَهوَُۚ  فاَعْبدُُوهُ شَيْءٍ كُلِّ خَالقُِ ۖ هوَُ إِلَّا إِلَٰ  

żālikumullāhu rabbukum, lā ilāha illā huw, khāliqu kulli syai`in fa’budụh, wa huwa 
‘alā kulli syai`iw wakīl 

102. Yang demikian itu ialah Allah, Pemelihara kalian: tiada tuhan kecuali Dia, 
Pencipta segala sesuatu: maka, sembahlah Dia saja—sebab, Dia-lah yang Maha 
Memelihara segala sesuatu. 

 

Surah Al-Anam Ayat 103 
لْأَبْصَارُ تدُْرِكُهُ لَا لْأَبْصَارَ يدُْرِكُ وَهوَُ ا الْخَبيِرُ اللَّطِيفُ وَهوَُۖ  ا  

lā tudrikuhul-abṣāru wa huwa yudrikul-abṣār, wa huwal-laṭīful-khabīr 

103. Tiada penglihatan manusia yang dapat menjangkau-Nya, sementara Dia 
meliputi semua penglihatan manusia: sebab, Dia sajalah yang Maha Tak Terduga, 
Mahaawas.89 

 
89 Kata “lathif” menunjukkan sesuatu yang sangat halus sifatnya dan, karena itu, tidak 
dapat diindra dan tidak dapat dipahami. Setiap kali kata ini muncul dalam Al-Quran 
dengan merujuk pada Allah bersama-sama dengan kata sifat “khabir” (“Mahatahu”, 
“Mahaawas”), ia selalu dipakai untuk mengungkapkan gagasan bahwa Dia tidak 



dapat dijangkau oleh persepsi, imajinasi, atau pemahaman manusia, sebagaimana 
dikontraskan dengan sifat Mahatahu-Nya (terlepas dari ayat di atas, lihat juga Surah 
Al-Hajj [22]: 63, Surah Luqman [31]: 16, Surah Al-Ahzab [33]: 34, dan Surah Al-Mulk 
[67]: 14). Dalam dua kasus ketika gabungan lathif dan khabir menggunakan kata 
sandang tentu “al” (Surah Al-An’am [6]: 103 dan Surah Al-Mulk [67]: 14), 
ungkapan huwa al-lathif bermakna “Dia sajalah yang Maha Tak Terduga”—yang 
menunjukkan bahwa sifat-Nya ini unik dan mutlak. 

 

Surah Al-Anam Ayat 104 
عَليَْكُمْ أَناَ وَمَاۚ  فعََليَْهاَ عَمِيَ وَمَنْۖ  فلَنِفَْسِهِ أَبْصَرَ فمََنْۖ  رَبِّكُمْ مِنْ بصََائِرُ جَاءَكُمْ قدَْ  

 بحَِفيِظٍ

qad jā`akum baṣā`iru mir rabbikum, fa man abṣara fa linafsih, wa man ‘amiya fa 
‘alaihā, wa mā ana ‘alaikum biḥafīẓ 

104. Sarana pengetahuan kini telah datang kepada kalian* dari Pemelihara kalian 
[melalui kitab Ilahi ini]. Karena itu, siapa pun yang memilih untuk melihat, dia 
melakukannya untuk kebaikan dirinya sendiri; dan siapa pun yang memilih untuk 
tetap buta, kerugiannya kembali kepada dirinya sendiri. Dan, [katakanlah kepada 
yang buta hatinya]: “Aku bukanlah penjaga kalian.” 

 
* {Inilah terjemahan yang diberikan Asad untuk frasa ja’akum basha’ir. Di 
sini, basha’ir diterjemahkan menjadi “sarana pengetahuan”, sedangkan AI-Quran 
Depag RI menerjemahkannya menjadi “tanda-tanda/bukti-bukti yang terang”. 
Dalam kamus, basha’ir berarti kekuatan pencerahan mental [(a power of} mental 
perception]. Pengertian inilah yang, agaknya, dijadikan dasar bagi penerjemahan 
yang diberikan oleh Asad di atas.—AM) 

 

Surah Al-Anam Ayat 105 
لكَِ فُ وَكَذَٰ ياَتِ نصَُرِّ يعَْلمَُونَ لقِوَْمٍ وَلنِبُيَِّنهَُ دَرَسْتَ وَليِقَوُلوُا الْآ  

https://iqro.xyz/surat-al-hajj/#surah-alhajj-ayat-63
https://iqro.xyz/surat-al-hajj/#surah-alhajj-ayat-63
https://iqro.xyz/surat-luqman/#surah-luqman-ayat-16
https://iqro.xyz/surat-al-ahzab/#surah-alahzab-ayat-34
https://iqro.xyz/surat-al-mulk/#surah-almulk-ayat-14
https://iqro.xyz/surat-al-mulk/#surah-almulk-ayat-14
https://iqro.xyz/surat-al-anam/#surah-alanam-ayat-103
https://iqro.xyz/surat-al-mulk/#surah-almulk-ayat-14


wa każālika nuṣarriful-āyāti wa liyaqụlụ darasta wa linubayyinahụ liqaumiy 
ya’lamụn 

105. Dan, demikianlah Kami jadikan pesan-pesan Kami memiliki banyak sisi. Dan 
agar mereka berkata, “Engkau telah mempertimbangkan [semua ini] dengan 
baik,”90 dan agar Kami dapat membuatnya jelas bagi orang-orang yang memiliki 
pengetahuan [bawaan**], 

 
90 Lit., “engkau telah mempelajari [-nya dengan baik]”—yakni pesan Allah. 

** {[innate] knowledge, yakni pengetahuan bawaan yang bersifat fitri, pengetahuan 
fitrah, yang sudah merupakan anugerah bawaan manusia sejak lahir. Lihat Surah 
Al-A’raf [7]: 172 dan catatan no. 139, serta catatan no. 19 pada Surah Al-Baqarah 
[2].—peny.} 

 

Surah Al-Anam Ayat 106 
هَ لَاۖ  رَبِّكَ مِنْ إِليَْكَ أُوحِيَ مَا اتَّبعِْ الْمُشْرِكِينَ عَنِ وَأَعْرِضْ ۖ هوَُ إِلَّا إِلَٰ  

ittabi’ mā ụḥiya ilaika mir rabbik, lā ilāha illā huw, wa a’riḍ ‘anil-musyrikīn 

106. ikutilah apa yang telah diwahyukan kepadamu oleh Pemeliharamu—yang tiada 
tuhan kecuali Dia—dan berpalinglah dari orang-orang yang menisbahkan ketuhanan 
kepada apa pun selain Allah. 

 

Surah Al-Anam Ayat 107 
ُ شَاءَ وَلوَْ بوَِكِيلٍ عَليَْهِمْ أَنْتَ وَمَاۖ  حَفيِظاً عَليَْهِمْ جَعَلْناَكَ وَمَاۗ  أَشْرَكُوا مَا اللَّه  

walau syā`allāhu mā asyrakụ, wa mā ja’alnāka ‘alaihim ḥafīẓā, wa mā anta ‘alaihim 
biwakīl 

107. Namun, seandainya Allah menghendaki, niscaya mereka tidak akan 
menisbahkan ketuhanan kepada apa pun selain-Nya;91 karena itu, Kami tidak 

https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-172
https://iqro.xyz/surat-al-araf/#surah-alaraf-ayat-172
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-27
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-27


menjadikanmu sebagai penjaga mereka dan engkau tidak pula bertanggung jawab 
atas perilaku mereka. 

 
91 Yakni, manusia mana pun tidak berkuasa menjadikan manusia lain beriman, 
kecuali Allah merahmati orang itu dengan petunjuk-Nya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 108 
ِ دُونِ مِنْ يدَْعُونَ الَّذِينَ تسَُبُّوا وَلَا َ فيَسَُبُّوا اللَّه لكَِ ۗ عِلْمٍ بغَِيْرِ عَدْوًا اللَّه ةٍ لكُِلِّ زَيَّنَّا كَذَٰ أُمَّ  

يعَْمَلوُنَ كَانوُا بمَِا فيَنُبَِّئُهمُْ مَرْجِعُهمُْ رَبِّهِمْ إِلىَٰ ثمَُّ عَمَلهَمُْ  

wa lā tasubbullażīna yad’ụna min dụnillāhi fa yasubbullāha ‘adwam bigairi ‘ilm, 
każālika zayyannā likulli ummatin ‘amalahum ṡumma ilā rabbihim marji’uhum fa 
yunabbi`uhum bimā kānụ ya’malụn 

108. Akan tetapi, janganlah memaki [makhluk-makhluk] yang mereka seru selain 
Allah92 agar mereka tidak memaki Allah karena dendam, dan dalam kebodohan: 
sebab, sungguh Kami jadikan setiap umat menganggap baik perbuatan 
mereka.93 [Namun,] kelak, kepada Pemelihara merekalah, mereka akan kembali: dan 
kemudian, Dia akan membuat mereka [benar-benar] memahami apa yang dahulu 
mereka kerjakan. 

 
92 Larangan mencaci maki apa pun yang dianggap suci oleh orang lain ini—meskipun 
yang dianggap suci itu bertentangan dengan prinsip keesaan Allah—diungkapkan 
dalam bentuk jamak dan, karenanya, ditujukan kepada semua orang beriman. Jadi, 
sementara umat Muslim dituntut agar mengemukakan argumentasi untuk 
membantah kesalahan keyakinan orang lain, mereka tidak diperbolehkan memaki 
objek-objek sembahan mereka sehingga menyakiti perasaan manusia yang tersesat 
itu. 

93 Lit., “demikianlah Kami jadikan baik …” dan seterusnya menunjukkan bahwa sudah 
menjadi sifat alamiah manusia untuk menganggap bahwa kepercayaan yang telah 
ditanamkan kepadanya sejak kecil, dan yang kini dia yakini bersama-sama dengan 
orang-orang di lingkungan sosialnya, sebagai satu-satunya kepercayaan yang benar 
dan mungkin—artinya, polemik melawan kepercayaan semacam itu cenderung 
memancing permusuhan psikologis. 



 

Surah Al-Anam Ayat 109 
ِ وَأَقْسَمُوا مِننَُّ آيةٌَ جَاءَتْهمُْ لئِنْ أَيْمَانهِِمْ جَهْدَ باِللَّه ياَتُ إِنَّمَا قلُْۚ  بهِاَ ليَؤْ ِ عِنْدَ الْآ وَمَا ۖ اللَّه  
مِنوُنَ لَا جَاءَتْ إِذَا أَنَّهاَ يشُْعِرُكُمْ يؤْ  

wa aqsamụ billāhi jahda aimānihim la`in jā`at-hum āyatul layu`minunna bihā, qul 
innamal-āyātu ‘indallāhi wa mā yusy’irukum annahā iżā jā`at lā yu`minụn 

109. Kini, mereka bersumpah demi Allah dengan sumpah yang sungguh-sungguh 
bahwa jika suatu mukjizat ditunjukkan kepada mereka, pastilah mereka akan 
beriman pada [kitab Ilahi] ini. Katakan: “Mukjizat berada dalam kekuasaan Allah 
saja.”94 

Dan, tahukah kalian, sekalipun suatu mukjizat diperlihatkan kepada mereka, mereka 
tidak akan beriman 

 
94 Lit., “Mukjizat-mukjizat hanyalah milik Allah”. Hendaknya dicatat bahwa 
kata ayah dalam Al-Quran menunjukkan bukan saja “mukjizat” (yakni sesuatu yang 
terjadi di luar hukum alam yang biasa—yaitu, yang dapat diamati), melainkan juga 
berarti sebuah “tanda” atau “pesan”: dan pengertian yang disebutkan terakhir inilah 
yang jauh lebih sering dijumpai dalam Al-Quran. Jadi, apa yang biasanya 
digambarkan sehagai “mukjizat”, pada kenyataannya, merupakan sebuah pesan luar 
biasa dari Allah, yang mengindikasikan—kadangkala dalam suatu cara 
simbolik—sebuah kebenaran spiritual yang kalau tidak diungkapkan, niscaya akan 
tetap tersembunyi dari akal manusia. Namun, betapapun luar biasanya, 
pesan-pesan “mukjizat” itu tidak bisa dipandang sebagai suatu hal yang 
“supernatural (adialami)”: sebab, apa yang disebut dengan “hukum alam” itu 
hanyalah suatu manifestasi yang terindra dari “ketetapan Allah” (sunnah Allah) 
berkenaan dengan ciptaan-Nya—dan, sebagai konsekuensinya, segala sesuatu yang 
ada dan terjadi adalah “alami” dalam pengertian yang paling dalam dari kata ini, 
terlepas dari apakah ia sesuai dengan rangkaian kejadian biasa ataukah 
melampauinya. Nah, karena biasanya pesan-pesan ajaib ini memanifestasikan diri 
mereka sendiri melalui instrumentalitas pribadi-pribadi yang secara khusus 
mendapat anugerah dan yang dipilih oleh Allah, yang dikenal sebagai “nabi-nabi”, 
orang-orang ini kadang-kadang disebut-sebut sebagai “mempertunjukkan 
mukjizat-mukjizat”—sebuah gagasan keliru yang digugurkan dengan kalimat dalam 



Al-Quran, “Mukjizat berada dalam kekuasaan Allah saja”. (Lihat pula Surah Al-Isra’ 
[17]: 59 dan catatan no. 71.) 

 

Surah Al-Anam Ayat 110 
مِنوُا لمَْ كَمَا وَأَبْصَارَهمُْ أَفْئِدَتهَمُْ وَنقُلَِّبُ لَ بهِِ يؤْ ةٍ أَوَّ يعَْمَهوُنَ طغُْياَنهِِمْ فيِ وَنذََرُهمُْ مَرَّ  

wa nuqallibu af`idatahum wa abṣārahum kamā lam yu`minụ bihī awwala marratiw 
wa nażaruhum fī ṭugyānihim ya’mahụn 

110. selama Kami biarkan hati dan mata mereka terpaling [menjauhi 
kebenaran],95 sama sebagaimana mereka tidak beriman kepadanya pada awalnya: 
dan [demikianlah] akan Kami biarkan mereka dalam kesombongan mereka yang 
keterlaluan, tersandung ke sana kemari dalam keadaan buta. 

 
95 Yakni, selama mereka tetap buta terhadap kebenaran karena keengganan mereka 
mengakuinya—dan ini sesuai dengan hukum sebab akibat yang Allah tetapkan pada 
ciptaan-Nya (lihat Surah Al-Baqarah [2], catatan no. 7). 

 

Surah Al-Anam Ayat 111 
لْناَ أَنَّناَ وَلوَْ ئِكَةَ إِليَْهِمُ نزََّ كَانوُا مَا قبُلًا شَيْءٍ كُلَّ عَليَْهِمْ وَحَشَرْناَ الْمَوْتىَٰ وَكَلَّمَهمُُ الْمَلَا  

مِنوُا ُ يشََاءَ أَنْ إِلَّا ليِؤْ كِنَّ اللَّه يجَْهلَوُنَ أَكْثرََهمُْ وَلَٰ  

walau annanā nazzalnā ilaihimul-malā`ikata wa kallamahumul-mautā wa ḥasyarnā 
‘alaihim kulla syai`ing qubulam mā kānụ liyu`minū illā ay yasyā`allāhu wa lākinna 
akṡarahum yaj-halụn 

111. Dan, bahkan seandainya Kami turunkan malaikat-malaikat kepada mereka, dan 
seandainya orang-orang yang telah mati berbicara dengan mereka,96 dan [bahkan 
seandainya] Kami kumpulkan segala sesuatu [yang dapat membuktikan kebenaran] 
ke hadapan mereka, niscaya mereka tetap tidak akan beriman, kecuali kalau Allah 
menghendaki.97 Namun, kebanyakan mereka tidak mengetahui [tentang ini]. 

 

https://iqro.xyz/surat-al-isra/#surah-alisra-ayat-59
https://iqro.xyz/surat-al-isra/#surah-alisra-ayat-59
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-7


96 Yakni, mengenai fakta adanya kehidupan setelah mati. 

97 Lihat catatan no. 95 sebelumnya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 112 
لكَِ ا نبَيٍِّ لكُِلِّ جَعَلْناَ وَكَذَٰ نْسِ شَياَطِينَ عَدُوًّ لْإِ زُخْرُفَ بعَْضٍ إِلىَٰ بعَْضُهمُْ يوُحِي وَالْجِنِّ ا  
يفَْترَُونَ وَمَا فذََرْهمُْ ۖ فعََلوُهُ مَا رَبُّكَ شَاءَ وَلوَْۚ  غُرُورًا الْقوَْلِ  

wa każālika ja’alnā likulli nabiyyin ‘aduwwan syayāṭīnal-insi wal-jinni yụḥī 
ba’ḍuhum ilā ba’ḍin zukhrufal-qauli gurụrā, walau syā`a rabbuka mā fa’alụhu fa 
żar-hum wa mā yaftarụn 

112. DAN DEMIKIANLAH, bagi setiap nabi telah Kami jadikan musuh, yaitu 
kekuatan-kekuatan jahat dari kalangan manusia dan dari kalangan 
makhluk-makhluk gaib yang saling membisikkan kebenaran-kebenaran semu nan 
indah-kemilau*, yang dimaksudkan untuk memperdaya pikiran.98 Namun, mereka 
tidak dapat melakukan hal ini, kecuali dengan kehendak Pemeliharamu: karena itu, 
jauhilah mereka dan semua rekaan-rekaan batil mereka! 

 
* {glittering half-truths, harfiah: kebenaran yang separuh-separuh} 

98 Lit., “perkataan yang dibumbui” atau “dusta yang dipoles” (Lane III, h. 1223) 
“melalui khayalan”—yakni, kebenaran semu yang memikat manusia (glittering 
half-truths) dengan keindahannya yang menipu dan menyebabkan mereka 
mengabaikan seluruh nilai spiritual yang sejati. (Lihat juga Surah Al-Furqan [25]: 
30-31.) 

Tentang kata jinn yang saya terjemahkan menjadi “makhluk-makhluk gaib”, lihat 
catatan no. 86 sebelumnya dan artikel Istilah dan Konsep Jin dalam Islam. 
Kata syayathin (lit., “setan-setan”), di sisi lain, sering digunakan dalam Al-Quran 
dalam pengertian kekuatan-kekuatan jahat yang melekat pada manusia serta pada 
dunia spiritual (bdk. Surah Al-Baqarah [2]: 14 dan catatannya). Menurut beberapa 
hadis sahih, yang dikutip oleh Al-Thabari, Nabi ditanya, “Adakah setan dari kalangan 
manusia?”—dan beliau menjawab, “Ya, ada, dan mereka lebih buruk daripada setan 
dari kalangan makhluk-makhluk gaib (al-jinn).” Jadi, arti ayat di atas adalah bahwa 
setiap nabi harus berjuang melawan permusuhan spiritual—dan sering pula 

https://iqro.xyz/surah-al-furqan/#surah-alfurqan-ayat-30
https://iqro.xyz/surah-al-furqan/#surah-alfurqan-ayat-30
https://iqro.xyz/jin-dalam-islam/
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-14


permusuhan fisik—dari orang-orang jahat yang, karena alasan apa pun, menolak 
mendengar suara kebenaran dan mencoba menyesatkan orang lain. 

 

Surah Al-Anam Ayat 113 
مِنوُنَ لَا الَّذِينَ أَفْئِدَةُ إِليَْهِ وَلتِصَْغَىٰ خِرَةِ يؤْ مُقْترَِفوُنَ همُْ مَا وَليِقَْترَِفوُا وَليِرَْضَوْهُ باِلْآ  

wa litaṣgā ilaihi af`idatullażīna lā yu`minụna bil-ākhirati wa liyarḍauhu wa 
liyaqtarifụ mā hum muqtarifụn 

113. Namun, agar hati orang-orang yang tidak beriman pada kehidupan akhirat 
menjadi cenderung pada-Nya, dan agar mereka dapat menemukan kepuasan 
pada-Nya, dan agar mereka memperoleh [keuntungan] apa pun yang dapat mereka 
peroleh— 

 

Surah Al-Anam Ayat 114 
ِ أَفغََيْرَ لًا الْكِتاَبَ إِليَْكُمُ أَنْزَلَ الَّذِي وَهوَُ حَكَمًا أَبْتغَِي اللَّه الْكِتاَبَ آتيَْناَهمُُ وَالَّذِينَۚ  مُفصََّ  

لٌ أَنَّهُ يعَْلمَُونَ الْمُمْترَِينَ مِنَ تكَُوننََّ فلَاۖ  باِلْحَقِّ رَبِّكَ مِنْ مُنزََّ  

a fagairallāhi abtagī ḥakamaw wa huwallażī anzala ilaikumul-kitāba mufaṣṣalā, 
wallażīna ātaināhumul-kitāba ya’lamụna annahụ munazzalum mir rabbika bil-ḥaqqi 
fa lā takụnanna minal-mumtarīn 

114. [katakanlah, wahai Nabi:] “Maka, patutkah aku mencari seseorang selain Allah 
untuk mendapatkan keputusan99 [tentang mana yang benar dan mana yang salah], 
sementara Dia-lah yang telah menurunkan kepada kalian kitab Ilahi ini dengan 
menjelaskan kebenaran sejelas-jelasnya?”100 

Dan, orang-orang yang telah Kami berikan wahyu sebelumnya mengetahui bahwa 
(kitab Ilahi) yang ini juga diturunkan oleh Pemelihararnu, mengungkapkan 
kebenaran, setahap demi setahap.101 Maka, janganlah termasuk orang yang 
ragu-ragu— 

 
99 Lit., “mencari hakim selain Allah”. 



100 Ungkapan mufashshalan bisa juga diterjemahkan menjadi “dengan suatu cara 
yang menunjukkan perbedaan (fashl) antara yang benar dan yang salah” 
(Al-Zamakhsyari). Penggunaan kata jamak kum (“kalian”) menunjukkan bahwa kitab 
Ilahi tersebut ditujukan kepada semua orang yang mungkin mengetahuinya. 

101 Lihat Surah Al-Baqarah [2]: 146-147 dan catatannya. Kata ganti “ia” (hu) dapat 
mengacu pada kitab Ilahi yang terdahulu—Alkitab (Bibel)—dan ramalannya tentang 
kedatangan seorang nabi dari keturunan Ibrahim atau, lebih mungkin, mengacu 
pada Al-Quran: sehingga, dalam kasus terakhir ini, ia harus diterjemahkan menjadi 
“(kitab Ilahi) yang ini juga”. Dalam kedua kasus ini, frasa di atas tampaknya 
berhubungan dengan kesadaran instingtif (atau barangkali hanya kesadaran 
bawah-sadar) sebagian pengikut Alkitab bahwa Al-Quran benar-benar merupakan 
wahyu Ilahi. 

 

Surah Al-Anam Ayat 115 
لَ لَاۚ  وَعَدْلًا صِدْقاً رَبِّكَ كَلمَِتُ وَتمََّتْ مِيعُ وَهوَُۚ  لكَِلمَِاتهِِ مُبدَِّ الْعَليِمُ السَّ  

wa tammat kalimatu rabbika ṣidqaw wa ‘adlā, lā mubaddila likalimātih, wa 
huwas-samī’ul-‘alīm 

115. sebab, janji Pemeliharamu telah dipenuhi dengan benar dan adil.102 Tiada 
kekuatan yang dapat mengubah [pemenuhan] janji-janji-Nya: dan Dia saja yang 
Maha Mendengar, Maha Mengetahui. 

 
102 Jika dikaitkan dengan Allah, kata kalimah (lit., “kata”) sering digunakan dalam 
AI-Quran dalam pengertian “janji”. Dalam hal ini, ia jelas mengacu pada janji Alkitab 
(Bibel, Kitab Ulangan 18: 15 dan 18) bahwa Allah akan mengangkat seorang nabi di 
antara orang-orang Arab “yang seperti Musa” (lihat Surah Al-Baqarah [2], catatan 
no. 33). 

 

Surah Al-Anam Ayat 116 

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-146
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-42
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-42


لْأَرْضِ فيِ مَنْ أَكْثرََ تطُِعْ وَإِنْ ِ سَبيِلِ عَنْ يضُِلُّوكَ ا همُْ وَإِنْ الظَّنَّ إِلَّا يتََّبعُِونَ إِنْۚ  اللَّه  
يخَْرُصُونَ إِلَّا  

wa in tuṭi’ akṡara man fil-arḍi yuḍillụka ‘an sabīlillāh, iy yattabi’ụna illaẓ-ẓanna wa in 
hum illā yakhruṣụn 

116. Dan kini, jika engkau menuruti kebanyakan orang-orang [yang hidup] di muka 
bumi, mereka hanya akan menyesatkanmu dari jalan Allah: mereka mengikuti 
persangkaan [orang lain] saja dan mereka tidak lain hanyalah menduga-duga.103 

 
103 Yakni, mengenai: hakikat sesungguhnya kehidupan manusia dan nasib akhirnya, 
masalah pewahyuan, hubungan antara Tuhan dan manusia, makna kebaikan dan 
keburukan, dan lain-lain. Dugaan-dugaan itu tidak saja menyesatkan manusia 
sehingga menjauh dari kebenaran-kebenaran spiritual, tetapi juga menyebabkan 
timbulnya aturan-aturan perilaku yang arbitrer dan larangan-larangan yang 
dibuat-buat oleh manusia terhadap dirinya sendiri; hal ini disinggung oleh 
Al-Quran, melalui sebuah contoh, dalam ayat 118 dan 119. 

 

Surah Al-Anam Ayat 117 
باِلْمُهْتدَِينَ أَعْلمَُ وَهوَُ ۖ سَبيِلهِِ عَنْ يضَِلُّ مَنْ أَعْلمَُ هوَُ رَبَّكَ إِنَّ  

inna rabbaka huwa a’lamu may yaḍillu ‘an sabīlih, wa huwa a’lamu bil-muhtadīn 

117. Sungguh, Pemeliharamu lebih mengetahui siapa yang tersesat dari jalan-Nya 
dan lebih mengetahui siapa yang mendapat petunjuk. 

 

Surah Al-Anam Ayat 118 
ا فكَُلوُا ِ اسْمُ ذُكِرَ مِمَّ مِنيِنَ بآِياَتهِِ كُنْتمُْ إِنْ عَليَْهِ اللَّه مُؤْ  

fa kulụ mimmā żukirasmullāhi ‘alaihi ing kuntum bi`āyātihī mu`minīn 



118. MAKA, MAKANLAH apa-apa yang terhadapnya disebutkan nama Allah, jika 
kalian benar-benar beriman pada pesan-pesan-Nya.104 

 
104 Maksud ayat ini dan ayat selanjutnya bukanlah, sebagaimana tampak sepintas 
lalu, untuk mengulang hukum makanan, yang telah diwahyukan sebelumnya; tetapi, 
lebih merupakan suatu peringatan bahwa ketaatan kepada hukum semacam itu 
seharusnya tidak dijadikan sebagai tujuan akhir pada dirinya, dan bukan pula 
dijadikan sebagai tujuan ritual: dan inilah alasannya mengapa dua ayat ini 
ditempatkan di tengah-tengah wacana tentang keesaan transendental Allah dan 
jalan-jalan keimanan manusia. “Pandangan-pandangan sesat” yang dibicarakan 
dalam ayat 119 misalnya adalah pandangan-pandangan yang menitikberatkan pada 
berbagai ritual dan pantangan yang artifisial, alih-alih pada nilai-nilai spiritual. 

 

Surah Al-Anam Ayat 119 
ا تأْكُلوُا أَلَّا لكَُمْ وَمَا ِ اسْمُ ذُكِرَ مِمَّ لَ وَقدَْ عَليَْهِ اللَّه مَ مَا لكَُمْ فصََّ مَا إِلَّا عَليَْكُمْ حَرَّ  

باِلْمُعْتدَِينَ أَعْلمَُ هوَُ رَبَّكَ إِنَّۗ  عِلْمٍ بغَِيْرِ بأَهْوَائِهِمْ ليَضُِلُّونَ كَثيِرًا وَإِنَّ ۗ إِليَْهِ اضْطرُِرْتمُْ  

wa mā lakum allā ta`kulụ mimmā żukirasmullāhi ‘alaihi wa qad faṣṣala lakum mā 
ḥarrama ‘alaikum illā maḍṭurirtum ilaīh, wa inna kaṡīral layuḍillụna bi`ahwā`ihim 
bigairi ‘ilm, inna rabbaka huwa a’lamu bil-mu’tadīn 

119. Dan, mengapa kalian tidak memakan apa-apa yang terhadapnya disebutkan 
nama Allah, padahal Allah telah menjelaskan kepada kalian sejelas-jelasnya 
apa-apa yang telah diharamkan-Nya kepada kalian [untuk dimakan], kecuali kalian 
terpaksa [melakukannya]? Namun, perhatikanlah, [justru dalam hal-hal seperti 
inilah] banyak manusia menyesatkan orang lain dengan pandangan-pandangan 
sesat mereka sendiri, tanpa memiliki pengetahuan [yang benar]. Sungguh, 
Pemeliharamu mengetahui sepenuhnya siapa yang melanggar batas-batas apa 
yang benar. 

 

Surah Al-Anam Ayat 120 
ثْمِ ظَاهِرَ وَذَرُوا لْإِ ثْمَ يكَْسِبوُنَ الَّذِينَ إِنَّ ۚ وَباَطِنهَُ ا لْإِ يقَْترَِفوُنَ كَانوُا بمَِا سَيجُْزَوْنَ ا  



wa żarụ ẓāhiral-iṡmi wa bāṭinah, innallażīna yaksibụnal-iṡma sayujzauna bimā 
kānụ yaqtarifụn 

120. Namun, jauhkanlah diri dari dosa,105 yang terang-terangan atau yang 
tersembunyi—sebab, perhatikanlah, orang-orang yang mengerjakan dosa akan 
diberi pembalasan atas segala yang mereka usahakan. 

 
105 Perintah ini berhubungan dengan ayat 118, jadi: “Maka, makanlah apa-apa yang 
terhadapnya disebutkan nama Allah tetapi jauhkanlah diri dari dosa”—yakni, 
“janganlah melampaui apa yang telah Allah halalkan untuk kalian”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 121 
ا تأْكُلوُا وَلَا ِ اسْمُ يذُْكَرِ لمَْ مِمَّ ياَطِينَ وَإِنَّۗ  لفَسِْقٌ وَإِنَّهُ عَليَْهِ اللَّه أَوْليِاَئِهِمْ إِلىَٰ ليَوُحُونَ الشَّ  

لمَُشْرِكُونَ إِنَّكُمْ أَطَعْتمُُوهمُْ وَإِنْ ۖ ليِجَُادِلوُكُمْ  

wa lā ta`kulụ mimmā lam yużkarismullāhi ‘alaihi wa innahụ lafisq, wa 
innasy-syayāṭīna layụḥụna ilā auliyā`ihim liyujādilụkum, wa in aṭa’tumụhum 
innakum lamusyrikụn 

121. Karena itu, janganlah memakan apa-apa yang terhadapnya tidak disebutkan 
nama Allah: sebab, hal ini sungguh suatu kefasikan. 

Dan, sungguh, dorongan-dorongan jahat [dalam hati manusia] berbisik kepada 
orang-orang yang telah menjadikan dorongan-dorongan itu sebagai milik mereka 
sendiri106 bahwa mereka seharusnya melibatkan kalian dalam perdebatan [tentang 
apa yang merupakan dosa dan apa yang bukan dosa]; dan jika kalian menuruti 
dorongan-dorongan ini, lihatlah! kalian akan menjadi [seperti] orang-orang yang 
menisbahkan ketuhanan kepada makhluk atau kekuatan lain selain Allah.107 

 
106 Lit., “setan-setan berbisik kepada orang-orang yang dekat dengan mereka (ila 
auliya’ ihim)”. Untuk penjelasan tentang kata syayathin yang saya terjemahkan 
menjadi “dorongan-dorongan jahat”, Iihat catatan no. 10 pada Surah Al-Baqarah [2]: 
14 dan catatan no. 31 pada Surah Ibrahim [14]: 22. 

107 Yakni, “dorongan-dorongan jahat kalian mencoba menarik kalian ke dalam 
perdebatan tentang mana yang merupakan dosa dan mana yang bukan sehingga 

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-14
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-14
https://iqro.xyz/surah-ibrahim/#surah-ibrahim-ayat-22


membuat kalian buta terhadap peraturan-peraturan tentang hal ini, yang telah 
disampaikan dengan jelas oleh Allah; dan jika kalian mengikuti penalaran mereka 
{yakni dorongan-dorongan jahat itu—peny.} yang arbitrer dan memperdayakan itu, 
kalian akan menjadikan mereka, demikianlah kira-kira, sebagai pihak yang 
menetapkan aturan-aturan hukum moral dan, dengan begitu, menisbahkan kepada 
mereka hak yang sebenarnya hanya dimiliki Allah”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 122 
الظُّلمَُاتِ فيِ مَثلَهُُ كَمَنْ النَّاسِ فيِ بهِِ يمَْشِي نوُرًا لهَُ وَجَعَلْناَ فأَحْييَْناَهُ مَيْتاً كَانَ أَوَمَنْ  
لكَِ ۚ مِنْهاَ بخَِارِجٍ ليَْسَ يعَْمَلوُنَ كَانوُا مَا للِْكَافرِِينَ زُيِّنَ كَذَٰ  

a wa mang kāna maitan fa aḥyaināhu wa ja’alnā lahụ nụray yamsyī bihī fin-nāsi 
kamam maṡaluhụ fiẓ-ẓulumāti laisa bikhārijim min-hā, każālika zuyyina lil-kāfirīna 
mā kānụ ya’malụn 

122. LALU, APAKAH orang yang telah mati [semangatnya] dan yang Kami beri 
kehidupan setelah itu, dan yang Kami berikan kepadanya cahaya, yang dengan 
cahaya itu dia dapat melihat jalannya di antara manusia108—[lalu apakah dia] serupa 
dengan orang [yang tersesat] di dalam pekatnya kegelapan, yang darinya dia tidak 
dapat keluar? 

[Akan tetapi,] demikianlah: orang-orang yang mengingkari kebenaran itu 
memandang baik semua perbuatan mereka. 

 
108 Lit., “yang dengannya dia berjalan di antara manusia”. Seluruh mufasir setuju 
bahwa ungkapan “orang yang telah mati” bersifat metaforis, dan mengacu pada 
orang yang menjadi hidup secara spiritual karena iman dan, setelah itu, mampu 
menjalani hidup mereka dengan benar. 

 

Surah Al-Anam Ayat 123 
لكَِ بأَنْفسُِهِمْ إِلَّا يمَْكُرُونَ وَمَاۖ  فيِهاَ ليِمَْكُرُوا مُجْرِمِيهاَ أَكَابرَِ قرَْيةٍَ كُلِّ فيِ جَعَلْناَ وَكَذَٰ  

يشَْعُرُونَ وَمَا  



wa każālika ja’alnā fī kulli qaryatin akābira mujrimīhā liyamkurụ fīhā, wa mā 
yamkurụna illā bi`anfusihim wa mā yasy’urụn 

123. Dan, dengan cara inilah Kami jadikan orang-orang besar di setiap negeri 
sebagai orang-orang zalimnya [yang terbesar],109 di sanalah mereka menyusun 
rencana makar mereka: namun, rencana makar itu hanyalah merugikan mereka 
sendiri—dan mereka tidak menyadarinya. 

 
109 Karena merasa penting, “orang-orang besar” sedikit-banyak menjadi kebal 
terhadap kritikan, dan biasanya, jika dibandingkan orang lain, kurang tertarik untuk 
mempersoalkan aspek-aspek moral dari perilaku mereka sendiri. Akibatnya, sikap 
“merasa suci” ini justru sering kali mengakibatkan mereka melakukan perbuatan 
yang sangat buruk. 

 

Surah Al-Anam Ayat 124 
مِنَ لنَْ قاَلوُا آيةٌَ جَاءَتْهمُْ وَإِذَا تىَٰ حَتَّىٰ نؤْ ِ رُسُلُ أُوتيَِ مَا مِثْلَ نؤْ ُۘ  اللَّه حَيْثُ أَعْلمَُ اللَّه  

ِ عِنْدَ صَغَارٌ أَجْرَمُوا الَّذِينَ سَيصُِيبُۗ  رِسَالتَهَُ يجَْعَلُ كَانوُا بمَِا شَدِيدٌ وَعَذَابٌ اللَّه  
 يمَْكُرُونَ

wa iżā jā`at-hum āyatung qālụ lan nu`mina ḥattā nu`tā miṡla mā ụtiya rusulullāh, 
allāhu a’lamu ḥaiṡu yaj’alu risālatah, sayuṣībullażīna ajramụ ṣagārun ‘indallāhi wa 
‘ażābun syadīdum bimā kānụ yamkurụn 

124. Dan, manakala sebuah pesan [Ilahi] datang kepada mereka. mereka berkata, 
“Karni tidak akan beriman kecuali kalau kami diberikan yang serupa dengan yang 
telah diberikan kepada rasul-rasul Allah!”110 [Akan tetapi,] Allah lebih mengetahui 
kepada siapa pesan-Nya harus diberikan. 

Kehinaan dalam pandangan Allah akan menimpa orang-orang yang berdosa karena 
berbuat zalim, dan penderitaan yang dahsyat karena semua rencana makar yang 
biasa mereka susun. 

 
110 Yakni, wahyu secara langsung. 

 



Surah Al-Anam Ayat 125 
ُ يرُِدِ فمََنْ مِ صَدْرَهُ يشَْرَحْ يهَْدِيهَُ أَنْ اللَّه سْلَا لْإِ ضَيِّقاً صَدْرَهُ يجَْعَلْ يضُِلَّهُ أَنْ يرُِدْ وَمَنْ ۖ ل  

دُ كَأَنَّمَا حَرَجًا عَّ مَاءِ فيِ يصََّ لكَِۚ  السَّ ُ يجَْعَلُ كَذَٰ جْسَ اللَّه مِنوُنَ لَا الَّذِينَ عَلىَ الرِّ يؤْ  

fa may yuridillāhu ay yahdiyahụ yasyraḥ ṣadrahụ lil-islām, wa may yurid ay 
yuḍillahụ yaj’al ṣadrahụ ḍayyiqan ḥarajang ka`annamā yaṣṣa”adu fis-samā`, 
każālika yaj’alullāhur-rijsa ‘alallażīna lā yu`minụn 

125. Dan, siapa pun yang Allah kehendaki untuk diberi petunjuk, Dia melapangkan 
dada orang itu untuk berserah diri [kepada-Nya); dan siapa pun yang Allah 
kehendaki untuk dibiarkan sesat, Dia menjadikan dadanya sesak lagi sempit, 
seolah-olah dia sedang mendaki ke langit: demikianlah Allah menimpakan kenistaan 
kepada orang-orang yang tidak beriman. 

 

Surah Al-Anam Ayat 126 
ذَا لْناَ قدَْ ۗ مُسْتقَيِمًا رَبِّكَ صِرَاطُ وَهَٰ ياَتِ فصََّ يذََّكَّرُونَ لقِوَْمٍ الْآ  

wa hāżā ṣirāṭu rabbika mustaqīmā, qad faṣṣalnal-āyāti liqaumiy yażżakkarụn 

126. Dan, tidaklah menyimpang jalan Tuhanmu ini.111 

Sungguh, Kami telah menjelaskan pesan-pesan ini dengan sejelas-jelasnya kepada 
orang-orang yang [mau] merenungkannya! 

 
111 Lit., “dan inilah jalan Pemeliharamu, (jalan) yang lurus”—yakni, hukum sebab dan 
akibatnya tidak berubah, dan berlaku pula dalam kehidupan batin manusia. 

Kata rijs pada kalimat sebelumnya, yang saya terjemahkan menjadi “horror” 
(kenistaan), berarti apa pun yang pada dasarnya memuakkan, menjijikkan, atau 
buruk sekali; dalam kasus ini, kata itu tampaknya menunjukkan perasaan sia-sia 
yang amat hebat yang, cepat-lambat, menerpa setiap orang yang tidak percaya 
bahwa hidup memiliki arti dan tujuan. 

 



Surah Al-Anam Ayat 127 
مِ دَارُ لهَمُْ يعَْمَلوُنَ كَانوُا بمَِا وَليُِّهمُْ وَهوَُۖ  رَبِّهِمْ عِنْدَ السَّلَا  

lahum dārus-salāmi ‘inda rabbihim wa huwa waliyyuhum bimā kānụ ya’malụn 

127. Bagi merekalah tempat kediaman yang damai bersama Pemelihara mereka; dan 
Dia akan menjadi dekat dengan mereka disebabkan apa-apa yang telah mereka 
kerjakan. 

 

Surah Al-Anam Ayat 128 
نْسِ مِنَ اسْتكَْثرَْتمُْ قدَِ الْجِنِّ مَعْشَرَ ياَ جَمِيعًا يحَْشُرُهمُْ وَيوَْمَ لْإِ همُْ وَقاَلَۖ  ا مِنَ أَوْليِاَؤُ  

نْسِ لْإِ لْتَ الَّذِي أَجَلنَاَ وَبلَغَْناَ ببِعَْضٍ بعَْضُناَ اسْتمَْتعََ رَبَّناَ ا مَثْوَاكُمْ النَّارُ قاَلَۚ  لنَاَ أَجَّ  
ُ شَاءَ مَا إِلَّا فيِهاَ خَالدِِينَ عَليِمٌ حَكِيمٌ رَبَّكَ إِنَّۗ  اللَّه  

wa yauma yaḥsyuruhum jamī’ā, yā ma’syaral-jinni qadistakṡartum minal-ins, wa 
qāla auliyā`uhum minal-insi rabbanastamta’a ba’ḍunā biba’ḍiw wa balagnā 
ajalanallażī ajjalta lanā, qālan-nāru maṡwākum khālidīna fīhā illā mā syā`allāh, inna 
rabbaka ḥakīmun ‘alīm 

128. DAN, PADA HARI ketika Dia akan menghimpun mereka [semua] 
bersama-sama, [Dia akan berfirman,] “Wahai, kalian yang hidup dalam jalinan 
hubungan yang erat dengan makhluk-makhluk tak terlihat [yang jahat]! Amat 
banyak manusia [lainnya] yang telah kalian jerat!”112 

Dan, manusia-manusia yang dekat dengan mereka113 akan berkata, “Wahai, 
Pemelihara kami! Kami memang menikmati persahabatan satu sama lain [dalam 
kehidupan]; tetapi [kini setelah] kami sampai pada akhir batas-waktu 
kami—batas-waktu yang telah Engkau tetapkan bagi kami—[kami melihat kesalahan 
jalan kami]!” 

[Akan tetapi,] Dia akan berfirman, “Api akan menjadi tempat tinggal kalian, 
berkediaman di dalamnya—kecuali kalau Allah menghendaki sebaliknya.”114 Sungguh, 
Pemeliharamu Mahabijaksana, Maha Mengetahui. 

 



112 Menurut kebanyakan mufasir, makhluk-makhluk tak terlihat (al-jinn) yang 
disebutkan di sini adalah “kekuatan-kekuatan jahat” (syayathin) di antara mereka, 
sebagaimana yang disebutkan dalam ayat 112 surah ini. Pada umumnya, 
diasumsikan bahwa kepada makhluk-makhluk atau kekuatan-kekuatan inilah ayat di 
atas ditujukan; tetapi makna utama kata ma’syar yang disebutkan dalam konteks ini, 
menurut pendapat saya, membenarkan adanya kesimpulan yang berbeda. Memang 
benar bahwa kata ini sering digunakan untuk menunjuk pada kelompok, komunitas, 
atau golongan makhluk hidup berperasaan yang memiliki kesamaan karakteristik 
tertentu: sebuah arti yang konvensional—dan tidak diragukan lagi, dapat 
dibenarkan—yang didasarkan pada verba ‘asyarahu, yang berarti “dia berkawan 
[atau ‘memiliki hubungan yang akrab’] dengannya” atau “menjalani hubungan yang 
erat dengannya”. Akan tetapi, justru verba ‘asyarahu inilah yang memberikan 
petunjuk pada kita, apa sebenarnya makna ma’syar ini. Karena, dalam makna 
utamanya, “ma’syar seseorang” menunjuk pada orang-orang yang memiliki 
hubungan yang akrab, atau yang menjalani hubungan yang erat dengannya 
(bdk. Lisan Al-‘Arab: “Ma’syar seseorang adalah keluarganya”), kita dapat 
menganggap bahwa ia mempunyai makna yang sama dalam frasa Al-Quran di atas. 
Jadi, menurut saya, seruan ya ma’syar al-jinn tidak berarti, “Wahai, kalian, golongan 
makhluk-makhluk gaib [yang jahat]”, alih-alih, “Wahai, kalian yang berada dalam 
[atau ‘hidup dalam jalinan’] hubungan yana erat dengan makhluk-makhluk gaib 
[yang jahat]”: dengan kata lain, seruan ini ditujukan kepada manusia yang tersesat, 
yang telah terbujuk oleh “kebenaran-kebenaran semu nan indah-kemilau, yang 
dimaksudkan untuk memperdaya pikiran” (ayat 112). Penafsiran ini dikuatkan dengan 
kalimat, “Apakah belum datang kepada kalian rasul-rasul dari kalangan kalian 
sendiri“, yang terdapat dalam ayat 130 selanjutnya: sebab, Al-Quran selalu 
berbicara tentang rasul-rasul yang berasal dari ras manusia saja, dan tidak pernah 
berbicara tentang rasul-rasul dari kalangan jin. (Makna jinn dijelaskan lebih luas 
pada artikel Istilah dan Konsep Jin dalam Islam.) 

113 Yakni, dekat dengan makhluk-makhluk tak terlihat (gaib) yang jahat itu. Hendaknya 
diingat bahwa makna utama kata wali (jamak: auliya’) adalah “seorang yang dekat 
[dengan yang lainnya]”. 

114 Yakni, kecuali Dia mengasihi mereka dengan rahmat-Nya (lihat ayat 12 surah ini 
dan catatannya). Beberapa teolog besar Muslim menyimpulkan dari frasa di atas 
dan dari frasa yang mirip dalam Surah Hud [11]: 107 (serta dari beberapa hadis sahih) 
bahwa—berlawanan dengan kebahagiaan surga, yang jangka waktunya tidak 
terbatas—penderitaan para pendosa dalam kehidupan akhirat akan dibatasi oleh 
rahmat Allah. (Dalam kaitan ini, lihat hadis-hadis yang dikutip dalam catatan no. 10 
pada Surah Ghafir [40]: 12.) 

https://iqro.xyz/jin-dalam-islam/
https://iqro.xyz/surat-hud/#surah-hud-ayat-107
https://iqro.xyz/surat-al-ghafir/#surah-alghafir-ayat-12
https://iqro.xyz/surat-al-ghafir/#surah-alghafir-ayat-12


 

Surah Al-Anam Ayat 129 
لكَِ يكَْسِبوُنَ كَانوُا بمَِا بعَْضًا الظَّالمِِينَ بعَْضَ نوَُلِّي وَكَذَٰ  

wa każālika nuwallī ba’ḍaẓ-ẓālimīna ba’ḍam bimā kānụ yaksibụn 

129. Dan, dengan cara inilah Kami jadikan orang-orang zalim itu saling 
membujuk115 melalui perbuatan-perbuatan [zalim] mereka. 

 
115 Lit., “dekat antara satu dan lainnya”, atau “satu sama lain saling berhubungan”. 
Ungkapan “dengan cara inilah” (kadzalika), yang mengawali ayat di atas, jelas 
menunjuk pada cara makhluk-makhluk jahat itu “saling membisikkan 
kebenaran-kebenaran semu nan indah-kemilau, yang dimaksudkan untuk 
memperdaya pikiran” (ayat 112 surah ini). 

 

Surah Al-Anam Ayat 130 
نْسِ الْجِنِّ مَعْشَرَ ياَ لْإِ ونَ مِنْكُمْ رُسُلٌ يأْتكُِمْ أَلمَْ وَا لقِاَءَ وَينُْذِرُونكَُمْ آياَتيِ عَليَْكُمْ يقَصُُّ  

ذَا يوَْمِكُمْ تْهمُُ ۖ أَنْفسُِناَ عَلىَٰ شَهِدْناَ قاَلوُاۚ  هَٰ نْياَ الْحَياَةُ وَغَرَّ أَنَّهمُْ أَنْفسُِهِمْ عَلىَٰ وَشَهِدُوا الدُّ  
كَافرِِينَ كَانوُا  

yā ma’syaral-jinni wal-insi a lam ya`tikum rusulum mingkum yaquṣṣụna ‘alaikum 
āyātī wa yunżirụnakum liqā`a yaumikum hāżā, qālụ syahidnā ‘alā anfusinā wa 
garrat-humul-ḥayātud-dun-yā wa syahidụ ‘alā anfusihim annahum kānụ kāfirīn 

130. [Dan, Allah akan melanjutkan firman-Nya,] “Wahai, kalian yang menjalin 
hubungan yang erat dengan makhluk-makhluk gaib [yang jahat] dan 
manusia-manusia [yang berpikiran serupa]! Apakah belum datang kepada kalian 
rasul-rasul dari kalangan kalian sendiri, yang menyampaikan kepada kalian 
pesan-pesan-Ku dan mengingatkan kalian akan kedatangan Hari [Pengadilan]mu 
ini?” 



Mereka akan menjawab, “Kami menjadi saksi terhadap diri kami sendiri!”—sebab, 
kehidupan dunia ini telah menipu mereka; dan demikianlah, mereka akan menjadi 
saksi terhadap diri mereka sendiri bahwa mereka telah mengingkari kebenaran. 

 

Surah Al-Anam Ayat 131 
لكَِ غَافلِوُنَ وَأَهْلهُاَ بظِلُْمٍ الْقرَُىٰ مُهْلكَِ رَبُّكَ يكَُنْ لمَْ أَنْ ذَٰ  

żālika al lam yakur rabbuka muhlikal-qurā biẓulmiw wa ahluhā gāfilụn 

131. Dan, demikianlah, Pemeliharamu tidak akan pernah membinasakan suatu 
masyarakat116 karena kezalimannya selama penduduknya masih belum menyadari 
[makna benar dan salah]: 

 
116 Lit., “masyarakat-masyarakat”. Kata qaryah (lit., “kota”, “kampung”, atau “negeri”) 
juga berarti penduduk suatu kota atau negeri—singkatnya, “masyarakat”—dan dalam 
pengertian inilah kata ini paling banyak, kendatipun tidak selalu, digunakan dalam 
Al-Quran. 

 

Surah Al-Anam Ayat 132 
ا دَرَجَاتٌ وَلكُِلٍّ ا بغَِافلٍِ رَبُّكَ وَمَا ۚ عَمِلوُا مِمَّ يعَْمَلوُنَ عَمَّ  

wa likullin darajātum mimmā ‘amilụ, wa mā rabbuka bigāfilin ‘ammā ya’malụn 

132. karena semuanya akan dinilai berdasarkan perbuatan-perbuatan [sadar] 
mereka117—dan Pemeliharamu tidak lengah akan apa yang mereka kerjakan. 

 
117 Lit., “semua akan mendapatkan derajat-derajat dari apa yang telah mereka 
kerjakan”, yakni secara sadar—karena Allah tidak menghukum suatu kaum 
disebabkan kesalahan-kesalahan yang mungkin telah mereka lakukan, kecuali kalau 
mereka secara sadar melanggar hukum moral yang sudah dijelaskan kepada 
mereka oleh para nabi. 

 



Surah Al-Anam Ayat 133 
حْمَةِ ذُو الْغَنيُِّ وَرَبُّكَ أَنْشَأَكُمْ كَمَا يشََاءُ مَا بعَْدِكُمْ مِنْ وَيسَْتخَْلفِْ يذُْهِبْكُمْ يشََأْ إِنْ ۚ الرَّ  

يَّةِ مِنْ آخَرِينَ قوَْمٍ ذُرِّ  

wa rabbukal-ganiyyu żur-raḥmah, iy yasya` yuż-hibkum wa yastakhlif mim 
ba’dikum mā yasyā`u kamā ansya`akum min żurriyyati qaumin ākharīn 

113. Dan, hanya Pemeliharamu Yang Mahacukup, rahmat-Nya tiada terhingga. Jika 
Dia menghendaki, Dia dapat memusnahkan kalian dan setelah itu menjadikan 
orang-orang yang Dia kehendaki menggantikan kalian—sebagaimana Dia telah 
menciptakan kalian dari benih orang-orang lain. 

 

Surah Al-Anam Ayat 134 
تٍ توُعَدُونَ مَا إِنَّ بمُِعْجِزِينَ أَنْتمُْ وَمَا ۖ لَآ  

inna mā tụ’adụna la`ātiw wa mā antum bimu’jizīn 

134. Sungguh, [perhitungan] yang dijanjikan kepada kalian pasti akan datang dan 
kalian tidak sanggup mengelakkannya! 

 

Surah Al-Anam Ayat 135 
ارِ عَاقبِةَُ لهَُ تكَُونُ مَنْ تعَْلمَُونَ فسََوْفَ ۖ عَامِلٌ إِنِّي مَكَانتَكُِمْ عَلىَٰ اعْمَلوُا قوَْمِ ياَ قلُْ ۗ الدَّ  
الظَّالمُِونَ يفُْلحُِ لَا إِنَّهُ  

qul yā qaumi’malụ ‘alā makānatikum innī ‘āmil, fa saufa ta’lamụna man takụnu lahụ 
‘āqibatud-dār, innahụ lā yufliḥuẓ-ẓālimụn 

135. Katakanlah: “Wahai, kaumku [yang tidak beriman]! Lakukanlah apa pun yang 
mampu kalian lakukan, [sementara] aku, perhatikanlah, akan berjuang [di jalan 
Allah]; dan kelak kalian akan mengetahui milik siapakah masa depan itu.118 Sungguh, 
orang-orang zalim itu tidak akan pernah meraih kebahagiaan! 



 
118 Lit., “milik siapakah akhir kediaman [yang bahagia] itu”. Kata “kediaman/tempat 
tinggal” (dar) digunakan dalam Al-Quran untuk menunjuk baik pada kehidupan di 
dunia ini (dar al-dunya) maupun kehidupan di akhirat (dar al-akhirah). Mayoritas 
mufasir berpendapat bahwa ia mengacu pada kehidupan akhirat; tetapi, menurut 
Al-Zamakhsyari, ia mengacu pada kehidupan dunia. Karena kedua penafsiran ini 
dapat diterima dan dibenarkan, saya memilih terjemahan seperti di atas yang 
mencakup keduanya.  

 

Surah Al-Anam Ayat 136 
ِ وَجَعَلوُا لِلَّه ا  لْأَنْعَامِ الْحَرْثِ مِنَ ذَرَأَ مِمَّ ذَا فقَاَلوُا نصَِيباً وَا ِ هَٰ لِلَّه ذَا بزَِعْمِهِمْ  ۖ لشُِرَكَائِناَ وَهَٰ  

ِ إِلىَ يصَِلُ فلَا لشُِرَكَائِهِمْ كَانَ فمََا ِ كَانَ وَمَا ۖ اللَّه لِلَّه مَا سَاءَۗ  شُرَكَائِهِمْ إِلىَٰ يصَِلُ فهَوَُ   
 يحَْكُمُونَ

wa ja’alụ lillāhi mimmā żara`a minal-ḥarṡi wal-an’āmi naṣīban fa qālụ hāżā lillāhi 
biza’mihim wa hāżā lisyurakā`inā, fa mā kāna lisyurakā`ihim fa lā yaṣilu ilallāh, wa 
mā kāna lillāhi fa huwa yaṣilu ilā syurakā`ihim, sā`a mā yaḥkumụn 

136. DAN, mereka memperuntukkan bagi Allah suatu bagian dari tanam-tanaman 
dan hewan ternak yang telah Dia ciptakan, seraya berkata, “Ini milik Allah”—atau 
mereka [dengan keliru] menyatakan119—“dan ini untuk makhluk-makhluk yang, kami 
yakini, berserikat dalam ketuhanan Allah.”120 Namun, apa-apa yang diperuntukkan 
bagi makhluk-makhluk yang dalam pikiran mereka dihubung-hubungkan dengan 
Allah itu tidak mendekatkan [mereka] dengan Allah—sedangkan apa-apa yang 
diperuntukkan bagi Allah itu [tidak lain hanyalah] mendekatkan [mereka] dengan 
makhluk-makhluk itu, yang mereka persekutukan dengan-Nya.121 Betapa buruknya 
penilaian mereka itu! 

 
119 Dengan keliru—karena segala sesuatu yang ada, pada hakikatnya, adalah milik 
Allah semata. 

120 Lit., “untuk sekutu-sekutu [Tuhan] kita”—yakni, “yang kami anggap berserikat 
dengan Allah”. Untuk penjelasan mengenai kata syarik, lihat catatan no. 15 pada ayat 
22 surah ini. Orang-orang Arab pra-Islam biasa mempersembahkan sebagian hasil 
pertanian dan peternakan mereka kepada beberapa tuhan mereka, dan 
sebagiannya lagi dipersembahkan untuk Allah, yang mereka anggap sebagai salah 



satu—meskipun yang paling agung—di antara tuhan-tuhan mereka. Namun, sejalan 
dengan metode Al-Quran, ayat di atas menyangkut bukan saja aspek sejarah dari 
kehidupan orang-orang Arab pra-Islam, melainkan juga memiliki implikasi yang 
lebih luas dan umum: yakni, ia mengacu tidak hanya pada pembagian “hak-hak” 
ibadah antara Allah dan tuhan-tuhan imajiner, tetapi juga pada penisbahan bagian 
apa pun dari kekuatan-kekuatan kreatif-Nya kepada siapa pun atau apa pun 
selain-Nya. 

121 Yakni, fakta bahwa mereka memperuntukkan “sebagian” pengabdian mereka 
untuk Allah tidak memperkuat keimanan mereka pada Dia, alih-alih menunjukkan 
penyangkalan atas keesaan-Nya yang transendental dan, dengan demikian, 
membuat mereka semakin bergantung pada “perantara-perantara” Ilahi atau 
semi-Ilahi yang imajiner itu. 

 

Surah Al-Anam Ayat 137 
لكَِ دِهِمْ قتَْلَ الْمُشْرِكِينَ مِنَ لكَِثيِرٍ زَيَّنَ وَكَذَٰ همُْ أَوْلَا عَليَْهِمْ وَليِلَْبسُِوا ليِرُْدُوهمُْ شُرَكَاؤُ  
ُ شَاءَ وَلوَْ ۖ دِينهَمُْ يفَْترَُونَ وَمَا فذََرْهمُْ ۖ فعََلوُهُ مَا اللَّه  

wa każālika zayyana likaṡīrim minal-musyrikīna qatla aulādihim syurakā`uhum 
liyurdụhum wa liyalbisụ ‘alaihim dīnahum, walau syā`allāhu mā fa’alụhu fa żar-hum 
wa mā yaftarụn 

137. Dan, demikian pula, kepercayaan mereka kepada makhluk-makhluk atau 
kekuatan-kekuatan yang dianggap berserikat dalam ketuhanan Allah [bahkan] 
menjadikan122 pembunuhan anak-anak mereka tampak baik bagi banyak orang yang 
menisbahkan ketuhanan kepada apa pun selain Allah sehingga menghancurkan 
mereka dan mengacaukan keimanan mereka.123 

Namun, kecuali kalau Allah menghendaki, mereka tidak akan melakukan semua 
ini:124 karena itu, jauhilah mereka dan semua rekaan-rekaan batil mereka! 

 
122 Lit., “sekutu-sekutu [Tuhan] mereka menjadikan”. Sebagaimana diungkapkan 
Al-Razi, sejumlah mufasir awal berpendapat bahwa ungkapan syuraka’uhum (lit., 
“sekutu-sekutu mereka”) di sini berarti “makhluk-makhluk jahat” atau 
“kekuatan-kekuatan jahat” (syayathin) dari kalangan manusia dan jinn yang dirujuk 
dalam ayat 112, 121, 128, dan 130 surah ini. Namun, menurut saya, apa yang 
dimaksudkan di sini—sebagaimana dalam ayat sebelumnya—adalah kepercayaan 



akan adanya apa pun yang dapat “diperserikatkan” dengan Allah; karena itu, saya 
menerjemahkan frasa di atas menjadi “kepercayaan mereka kepada 
makhluk-makhluk atau kekuatan-kekuatan yang dianggap …” dan seterusnya. 

123 Hal ini mengacu pada adat-istiadat yang berlaku di kalangan orang-orang Arab 
pra-Islam. Mereka mengubur hidup-hidup anak-anak yang tidak diinginkan, 
terutama anak perempuan, dan kadang-kadang juga mempersembahkan anak 
laki-laki untuk dikorbankan kepada salah satu dari berhala-berhala mereka 
(Al-Zamakhsyari). Terlepas dari acuan historisnya, ayat Al-Quran di atas tampaknya 
menunjukkan, secara tersirat, fakta psikologis bahwa tindakan menisbahkan 
ketuhanan kepada apa pun atau siapa pun selain Allah akan diikuti oleh suatu sikap 
kebergantungan yang semakin lama semakin besar terhadap segala jenis kekuatan 
imajiner yang harus “dirayu” lewat ritus-ritus formal yang sering kali absurd dan 
kejam: dan, pada gilirannya, hal ini mengakibatkan hilangnya kemerdekaan spiritual 
dan hancurnya moral. 

124 Yakni, Dia mengizinkan mereka untuk berperilaku demikian karena Dia 
menginginkan agar mereka menggunakan akal dan kehendak-bebas yang telah Dia 
anugerahkan kepada manusia. 

 

Surah Al-Anam Ayat 138 
ذِهِ وَقاَلوُا مَتْ وَأَنْعَامٌ بزَِعْمِهِمْ نشََاءُ مَنْ إِلَّا يطَْعَمُهاَ لَا حِجْرٌ وَحَرْثٌ أَنْعَامٌ هَٰ حُرِّ  

ِ اسْمَ يذَْكُرُونَ لَا وَأَنْعَامٌ ظهُوُرُهاَ يفَْترَُونَ كَانوُا بمَِا سَيجَْزِيهِمْۚ  عَليَْهِ افْترَِاءً عَليَْهاَ اللَّه  

wa qālụ hāżihī an’āmuw wa ḥarṡun ḥijrul lā yaṭ’amuhā illā man nasyā`u biza’mihim 
wa an’āmun ḥurrimat ẓuhụruhā wa an’āmul lā yażkurụnasmallāhi ‘alaihaftirā`an 
‘alaīh, sayajzīhim bimā kānụ yaftarụn 

138. Dan, mereka berkata, “Hewan-hewan ternak dan buah-buah dari ladang ini 
dan ini adalah suci; tidak ada yang boleh memakannya kecuali orang-orang yang 
kami kehendaki [untuk memakannya]”—begitulah mereka mengklaim [dengan 
keliru];125 dan [mereka menyatakan bahwa] haram untuk membebani punggung jenis 
hewan ternak tertentu; dan ada hewan ternak yang terhadapnya mereka tidak 
menyebut nama Allah126—(mereka) dengan batil menisbahkan [asal-usul kebiasaan 
ini] kepada Allah. [Namun,] Dia akan membalas mereka disebabkan semua 
rekaan-rekaan batil mereka. 

 



125 Orang-orang Arab pra-Islam dengan keliru telah mengklaim bahwa 
pantangan-pantangan ini ditetapkan oleh Allah, sebagaimana tampak jelas di bagian 
akhir ayat ini. Salah satu “aturan” khayal yang arbitrer ini menetapkan bahwa hanya 
para pendeta dari berhala yang bersangkutan serta beberapa laki-laki dari suku 
tertentu yang boleh memakan daging hewan korban semacam itu, sedangkan 
perempuan dilarang memakannya (Al-Zamakhsyari). 

126 yakni, ketika mereka mengorbankannya kepada berhala-berhala mereka (lihat 
juga Surah Al-Ma’idah [5]: 103 dan catatannya). Dari paparan ini tampak bahwar 
biasanya, orang-orang musyrik Arab memang mengucapkan nama Allah—yang 
mereka anggap sebagai tuhan tertinggi—ketika menyembelih hewan-hewan itu; 
tetapi, dalarn kasus pengecualian yang disebutkan di atas, mereka tidak melakukan 
yang demikian itu karena mereka percaya bahwa Allah sendiri telah melarang hal 
itu. 

 

Surah Al-Anam Ayat 139 
ذِهِ بطُوُنِ فيِ مَا وَقاَلوُا لْأَنْعَامِ هَٰ مٌ لذُِكُورِناَ خَالصَِةٌ ا يكَُنْ وَإِنْ ۖ أَزْوَاجِناَ عَلىَٰ وَمُحَرَّ  

عَليِمٌ حَكِيمٌ إِنَّهُ ۚ وَصْفهَمُْ سَيجَْزِيهِمْ ۚ شُرَكَاءُ فيِهِ فهَمُْ مَيْتةًَ  

wa qālụ mā fī buṭụni hāżihil-an’āmi khāliṣatul liżukụrinā wa muḥarramun ‘alā 
azwājinā, wa iy yakum maitatan fa hum fīhi syurakā`, sayajzīhim waṣfahum, innahụ 
ḥakīmun ‘alīm 

139. Dan, mereka berkata, “Segala yang ada dalam perut hewan-hewan ternak anu 
dikhususkan untuk lelaki-lelaki kami dan diharamkan bagi perempuan-perempuan 
kami; tetapi jika ia dilahirkan mati, laki-laki dan perempuan sama-sama boleh 
memperoleh bagian darinya.” [Allah] akan membalas mereka disebabkan semua 
yang [secara salah] mereka nisbahkan [kepada-Nya]: perhatikanlah, Dia 
Mahabijaksana, Maha Mengetahui. 

 

Surah Al-Anam Ayat 140 
دَهمُْ قتَلَوُا الَّذِينَ خَسِرَ قدَْ مُوا عِلْمٍ بغَِيْرِ سَفهَاً أَوْلَا ُ رَزَقهَمُُ مَا وَحَرَّ ِ عَلىَ افْترَِاءً اللَّه ۚ اللَّه  
مُهْتدَِينَ كَانوُا وَمَا ضَلُّوا قدَْ  

https://iqro.xyz/surat-al-maidah/#surah-almaidah-ayat-103


qad khasirallażīna qatalū aulādahum safaham bigairi ‘ilmiw wa ḥarramụ mā 
razaqahumullāhuftirā`an ‘alallāh, qad ḍallụ wa mā kānụ muhtadīn 

140. Sungguh rugilah mereka yang, dalam kebodohan akal mereka, membunuh 
anak-anak mereka, dan mengharamkan apa yang telah Allah rezekikan kepada 
mereka, dengan menisbahkan secara keliru [larangan-larangan seperti itu] kepada 
Allah: mereka telah tersesat dan tidak menemukan jalan yang benar. 

 

Surah Al-Anam Ayat 141 
رْعَ وَالنَّخْلَ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ جَنَّاتٍ أَنْشَأَ الَّذِي وَهوَُ أُكُلهُُ مُخْتلَفِاً وَالزَّ  

يْتوُنَ انَ وَالزَّ مَّ يوَْمَ حَقَّهُ وَآتوُا أَثْمَرَ إِذَا ثمََرِهِ مِنْ كُلوُاۚ  مُتشََابهٍِ وَغَيْرَ مُتشََابهِاً وَالرُّ  
الْمُسْرِفيِنَ يحُِبُّ لَا إِنَّهُ ۚ تسُْرِفوُا وَلَا ۖ حَصَادِهِ  

wa huwallażī ansya`a jannātim ma’rụsyātiw wa gaira ma’rụsyātiw wan-nakhla 
waz-zar’a mukhtalifan ukuluhụ waz-zaitụna war-rummāna mutasyābihaw wa gaira 
mutasyābih, kulụ min ṡamarihī iżā aṡmara wa ātụ ḥaqqahụ yauma ḥaṣādihī wa lā 
tusrifụ, innahụ lā yuḥibbul-musrifīn 

141. Karena Dia-lah yang telah menjadikan kebun-kebun—[baik] yang ditanam 
maupun yang tumbuh liar127—dan pohon kurma, tanam-tanaman yang 
bermacam-macam buahnya, pohon zaitun dan delima: [semuanya] begitu serupa, 
tapi tetap saja sangat berbeda satu sama lain!128 Makanlah buahnya apabila ia 
berbuah, dan berikanlah [kepada yang miskin] hak mereka pada waktu panen. Dan, 
janganlah memboroskan [karunia Allah]: sungguh, Allah tidak menyukai 
orang-orang yang boros! 

 
127 Inilah penjelasan kata ma’rusyat dan ghaira ma’rusyat (lit., “pohon-pohon yang 
daunnya menjari dan tidak menjari”) yang diterima secara umum. Penyebutan 
“kebun-kebun” di sini dimaksudkan untuk mengilustrasikan doktrin bahwa segala 
sesuatu yang hidup dan tumbuh—seperti segala sesuatu yang lainnya dalam alam 
semesta—mendapatkan eksistensinya dari Allah semata dan, karenanya, 
mengaitkan hal-hal itu secara kausal dan devosional dengan kekuatan lain mana 
pun, baik yang nyata maupun yang imajiner, merupakan suatu penghinaan 
kepada-Nya. 



128 Lihat catatan no. 85 pada ayat 99 surah ini.  

 

Surah Al-Anam Ayat 142 
لْأَنْعَامِ وَمِنَ ا كُلوُا ۚ وَفرَْشًا حَمُولةًَ ا ُ رَزَقكَُمُ مِمَّ يْطَانِ خُطوَُاتِ تتََّبعُِوا وَلَا اللَّه إِنَّهُۚ  الشَّ  
مُبيِنٌ عَدُوٌّ لكَُمْ  

wa minal-an’āmi ḥamụlataw wa farsyā, kulụ mimmā razaqakumullāhu wa lā 
tattabi’ụ khuṭuwātisy-syaiṭān, innahụ lakum ‘aduwwum mubīn 

142. Dan, di antara hewan ternak yang dijadikan untuk pengangkutan dan yang 
diambil dagingnya, makanlah rezeki yang telah diberikan Allah kepada kalian, dan 
janganlah mengikuti langkah-langkah setan:129 perhatikanlah, dia adalah musuh yang 
nyata bagi kalian! 

 
129 Yakni, mengharamkan, berdasarkan takhayul, apa yang telah Allah halalkan bagi 
manusia. Semua rujukan terhadap pantangan jahiliah yang disebutkan dalam ayat 
138-140 serta 142-144 dimaksudkan untuk menekankan kehalalan semua makanan 
(dan, secara tersirat, semua kenikmatan fisik lainnya) yang tidak dilarang oleh Allah 
melalui wahyu. 

 

Surah Al-Anam Ayat 143 
أْنِ مِنَۖ  أَزْوَاجٍ ثمََانيِةََ كَرَيْنِ قلُْۗ  اثْنيَْنِ الْمَعْزِ وَمِنَ اثْنيَْنِ الضَّ مَ آلذَّ لْأُنْثيَيَْنِ أَمِ حَرَّ ا ا أَمَّ  

لْأُنْثيَيَْنِ أَرْحَامُ عَليَْهِ اشْتمََلتَْ صَادِقيِنَ كُنْتمُْ إِنْ بعِِلْمٍ نبَِّئُونيِ ۖ ا  

ṡamāniyata azwāj, minaḍ-ḍa`niṡnaini wa minal-ma’ziṡnaīn, qul āż-żakaraini 
ḥarrama amil-unṡayaini ammasytamalat ‘alaihi ar-ḥāmul-unṡayaīn, nabbi`ụnī 
bi’ilmin ing kuntum ṣādiqīn 

143. [Pengikut-pengikutnya akan menyatakan bahwa, dalam kasus-kasus tertentu, 
mana pun di antara] empat jenis hewan ternak, baik yang jantan maupun yang 
betina, [diharamkan bagi manusia]: domba dan kambing, baik yang jantan maupun 
yang betina.130 Tanyakanlah [kepada mereka]: “Apakah dua yang jantan yang Dia 
haramkan ataukah dua yang betina, ataukah yang ada dalam kandungan dua betina 



itu? Terangkanlah kepadaku apa yang kalian ketahui tentang ini131 jika apa yang kalian 
katakan itu benar.” 

 
130 Lit., “delapan [dalam] pasang[-an]—domba dua pasang dan kambing dua pasang” 
(dua pasang lainnya disebutkan pada ayat selanjutnya). Ini merupakan contoh yang 
menonjol dari eliptisisme yang sering digunakan dalam Al-Quran: sebuah gaya 
ungkapan yang tidak bisa diterjemahkan dengan tepat ke dalam bahasa lain mana 
pun tanpa menggunakan sisipan-sisipan penjelasan. Kata zauj berarti “sepasang” 
dan juga “masing-masing unsur dari pasangan itu”: karenanya, saya 
menerjemahkan kalimat tsamaniyat azwaj (lit., “delapan [dalam] pasang[-an]”) 
menjadi “empat jenis hewan ternak, baik yang jantan maupun yang betina”. 
Takhayul yang dirujuk oleh ayat ini dan ayat berikutnya barangkali sama dengan 
yang disebutkan dalam Surah Al-Ma’idah [5]: 103. 

131 Lit., “beri tahukan kepadaku dengan pengetahuan”—yakni, bukan berdasarkan 
praduga, melainkan berdasarkan pengetahuan yang diperoleh melalui wahyu yang 
autentik. Pertanyaan-pertanyaan ironis sebelum dan sesudahnya dimaksudkan 
untuk menunjukkan ketidakjelasan dan inkonsistensi segala larangan yang 
berdasarkan takhayul ini, yang dibebankan manusia terhadap dirinya sendiri. 

 

Surah Al-Anam Ayat 144 
بلِِ وَمِنَ لْإِ كَرَيْنِ قلُْۗ  اثْنيَْنِ الْبقَرَِ وَمِنَ اثْنيَْنِ ا مَ آلذَّ لْأُنْثيَيَْنِ أَمِ حَرَّ ا ا عَليَْهِ اشْتمََلتَْ أَمَّ  

لْأُنْثيَيَْنِ أَرْحَامُ اكُمُ إِذْ شُهدََاءَ كُنْتمُْ أَمْۖ  ا ُ وَصَّ ذَا اللَّه نِ أَظْلمَُ فمََنْۚ  بهَِٰ ِ عَلىَ افْترََىٰ مِمَّ اللَّه  
َ إِنَّۗ  عِلْمٍ بغَِيْرِ النَّاسَ ليِضُِلَّ كَذِباً الظَّالمِِينَ الْقوَْمَ يهَْدِي لَا اللَّه  

wa minal-ibiliṡnaini wa minal-baqariṡnaīn, qul āż-żakaraini ḥarrama 
amil-unṡayaini ammasytamalat ‘alaihi ar-ḥāmul-unṡayaīn, am kuntum syuhadā`a iż 
waṣṣākumullāhu bihāżā, fa man aẓlamu mim maniftarā ‘alallāhi każibal 
liyuḍillan-nāsa bigairi ‘ilm, innallāha lā yahdil-qaumaẓ-ẓālimīn 

144. Dan, [demikian pula mereka nyatakan haram] unta dan sapi, baik yang jantan 
maupun yang betina.132 Tanyakanlah [kepada mereka]: “Apakah dua yang jantan yang 
Dia haramkan ataukah dua yang betina, ataukah yang ada dalam kandungan dua 
betina itu? Atau, apakah kalian [sendiri] menyaksikan pada waktu Allah 
memerintahkan [semua] ini kepada kalian?” 

https://iqro.xyz/surat-al-maidah/#surah-almaidah-ayat-103


Dan, siapakah yang lebih zalim daripada orang yang, tanpa pengetahuan [yang 
benar], menisbahkan rekaan-rekaan dustanya sendiri kepada Allah, dan akibatnya 
menyesatkan manusia?133 Perhatikanlah, Allah tidak merahmati orang-orang zalim 
[seperti itu] dengan petunjuk-Nya. 

 
132 Lit., “dan dua unta, dan dua sapi”—jadi, menggenapi uraian “delapan jenis [yakni, 
empat pasang] hewan ternak”. 

133 Lit., “[lalu] untuk menyesatkan manusia”. Namun, kata hubung li yang diimbuhkan 
sebagai awalan bagi verba yudhill (“dia menyesatkan”) di sini tidak 
menunjukkan—sebagaimana biasanya—suatu maksud (“supaya”), alih-alih suatu 
akibat logis (“dan akibatnya …”): suatu fungsi yang digambarkan oleh ahli tata 
bahasa sebagai lam al-‘aqibah, “huruf lam yang menunjukkan sebuah rangkaian 
sebab-akibat”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 145 
مًا إِليََّ أُوحِيَ مَا فيِ أَجِدُ لَا قلُْ دَمًا أَوْ مَيْتةًَ يكَُونَ أَنْ إِلَّا يطَْعَمُهُ طَاعِمٍ عَلىَٰ مُحَرَّ  

ِ لغَِيْرِ أُهِلَّ فسِْقاً أَوْ رِجْسٌ فإِنَّهُ خِنْزِيرٍ لحَْمَ أَوْ مَسْفوُحًا باَغٍ غَيْرَ اضْطرَُّ فمََنِ ۚ بهِِ اللَّه  
رَحِيمٌ غَفوُرٌ رَبَّكَ فإِنَّ عَادٍ وَلَا  

qul lā ajidu fī mā ụḥiya ilayya muḥarraman ‘alā ṭā’imiy yaṭ’amuhū illā ay yakụna 
maitatan au damam masfụḥan au laḥma khinzīrin fa innahụ rijsun au fisqan uhilla 
ligairillāhi bih, fa maniḍṭurra gaira bāgiw wa lā ‘ādin fa inna rabbaka gafụrur raḥīm 

145. Katakanlah [wahai Nabi]: “Tiadalah aku mendapati dalam segala yang 
diwahyukan kepadaku, sesuatu pun yang haram dimakan, jika seseorang mau 
memakannya,134 kecuali makanan itu bangkai, darah yang mengalir, atau daging 
babi—karena, perhatikanlah, itu menjijikkan—atau suatu sesajian penuh dosa135 yang 
disembelih atas nama selain Allah. Namun, apabila seseorang dalam keadaan 
terpaksa—tanpa menginginkannya dan tidak melebihi kebutuhannya saat itu—maka 
[ketahuilah bahwa], perhatikanlah, Pemeliharamu Maha Pengampun, Sang Pemberi 
Rahmat.”136 

 
134 Lit., “dilarang bagi seorang pemakan untuk memakan darinya”. 



135 Lit., “kefasikan” (fisq)—yang di sini berarti sesajian yang berbau praktik 
keberhalaan. 

136 Bdk. Surah Al-Baqarah [2]: 173 dan Surah Al-Ma’idah [5]: 3. 

 

Surah Al-Anam Ayat 146 
مْناَ هاَدُوا الَّذِينَ وَعَلىَ مْناَ وَالْغَنمَِ الْبقَرَِ وَمِنَ ۖ ظفُرٍُ ذِي كُلَّ حَرَّ إِلَّا شُحُومَهمَُا عَليَْهِمْ حَرَّ  

لكَِۚ  بعَِظْمٍ اخْتلَطََ مَا أَوْ الْحَوَاياَ أَوِ ظهُوُرُهمَُا حَمَلتَْ مَا وَإِنَّاۖ  ببِغَْيهِِمْ جَزَيْناَهمُْ ذَٰ  
 لصََادِقوُنَ

wa ‘alallażīna hādụ ḥarramnā kulla żī ẓufur, wa minal-baqari wal-ganami ḥarramnā 
‘alaihim syuḥụmahumā illā mā ḥamalat ẓuhụruhumā awil-ḥawāyā au makhtalaṭa 
bi’aẓm, żālika jazaināhum bibagyihim, wa innā laṣādiqụn 

146. Dan, [hanya] bagi orang-orang yang mengikuti keakinan Yahudi, Kami 
haramkan segala hewan yang berkuku;137 dan Kami haramkan bagi mereka lemak 
sapi dan domba, selain lemak yang melekat di punggung keduanya atau yang di 
perut besar dan usus atau yang di dalam tulang:138 demikianlah Kami balas mereka 
disebabkan kezaliman mereka—karena, perhatikanlah, Kami menepati janji Kami!139 

 
137 Susunan kalimat di atas memberikan kejelasan bahwa larangan ini diberlakukan 
secara khusus bagi orang-orang Yahudi, sehingga tidak berlaku bagi orang-orang 
yang beriman pada masa-masa kemudian (Al-Razi). 

138 Bdk. Kitab Imamat 7: 23 (di mana “segala” lemak dari lembu, domba, ataupun 
kambing diharamkan). 

139 Lihat Surah Alu ‘Imran [3]: 93. 

 

Surah Al-Anam Ayat 147 
الْمُجْرِمِينَ الْقوَْمِ عَنِ بأْسُهُ يرَُدُّ وَلَا وَاسِعَةٍ رَحْمَةٍ ذُو رَبُّكُمْ فقَلُْ كَذَّبوُكَ فإِنْ  

https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-173
https://iqro.xyz/surat-al-maidah/#surah-almaidah-ayat-3
https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-93


fa ing każżabụka fa qur rabbukum żụ raḥmatiw wāsi’ah, wa lā yuraddu ba`suhụ 
‘anil-qaumil-mujrimīn 

147. Dan, jika mereka mendustakanmu,140 katakanlah: “Rahmat Pemelihara kalian 
tiada terhingga; tetapi siksa-Nya tidak dapat ditolak dari kaum yang tersesat dalam 
dosa.” 

 
140 Yakni, berkenaan dengan pernyataan Al-Quran (dalam ayat 145) bahwa Allah 
hanya mengharamkan beberapa jenis makanan, yang telah dijelaskan secara 
gamblang. Kata ganti “mereka” mengacu pada orang-orang Yahudi dan juga 
orang-orang musyrik Arab yang telah dibicarakan dalam ayat-ayat 
sebelumnya—keduanya mengklaim bahwa Allah telah menetapkan untuk manusia 
berbagai larangan yang rumit menyangkut makanan. Menurut Al-Quran, klaim 
orang-orang Yahudi itu salah karena mereka melupakan fakta bahwa ketatnya 
syariat Musa menyangkut makanan itu merupakan hukuman atas kesalahan mereka 
pada masa lalu (lihat Surah Alu ‘Imran [3]: 93) dan, karena itu, aturan itu hanya 
diperuntukkan bagi mereka; dan orang-orang musyrik Arab pun salah karena aturan 
pantangan mereka tidak memiliki dasar Ilahi apa pun dan hanya berdasarkan 
takhayul. 

 

Surah Al-Anam Ayat 148 
ُ شَاءَ لوَْ أَشْرَكُوا الَّذِينَ سَيقَوُلُ ناَ وَلَا أَشْرَكْناَ مَا اللَّه مْناَ وَلَا آباَؤُ لكَِۚ  شَيْءٍ مِنْ حَرَّ كَذَٰ  

إِنْۖ  لنَاَ فتَخُْرِجُوهُ عِلْمٍ مِنْ عِنْدَكُمْ هلَْ قلُْ ۗ بأْسَناَ ذَاقوُا حَتَّىٰ قبَْلهِِمْ مِنْ الَّذِينَ كَذَّبَ  
تخَْرُصُونَ إِلَّا أَنْتمُْ وَإِنْ الظَّنَّ إِلَّا تتََّبعُِونَ  

sayaqụlullażīna asyrakụ lau syā`allāhu mā asyraknā wa lā ābā`unā wa lā ḥarramnā 
min syaī`, każālika każżaballażīna ming qablihim ḥattā żāqụ ba`sanā, qul hal 
‘indakum min ‘ilmin fa tukhrijụhu lanā, in tattabi’ụna illaẓ-ẓanna wa in antum illā 
takhruṣụn 

148. ORANG-ORANG yang berkukuh menisbahkan ketuhanan kepada apa pun 
selain Allah akan berkata, “Andaikan Allah menghendaki, kami tidak akan 
menisbahkan ketuhanan kepada apa pun selain-Nya, tidak pula nenek moyang kami 
[melakukan yang demikian]; dan tidak pula akan kami nyatakan haram apa pun 
[yang telah Dia halalkan].” Bahkan, demikian pulalah orang-orang yang hidup 

https://iqro.xyz/surat-al-imran/#surah-ali-imran-ayat-93


sebelum mereka telah mendustakan kebenaran141—hingga mereka merasakan 
hukuman Kami! 

Katakanlah: “Adakah kalian mempunyai pengetahuan [tertentu] yang dapat kalian 
kemukakan kepada Kami?142 Kalian hanyalah mengikuti dugaan [orang lain] belaka, 
dan kalian sendiri tidak melakukan apa pun selain menduga-duga.” 

 
141 Yakni, kebenaran bahwa Allah telah menganugerahkan kepada manusia 
kemampuan untuk memilih antara yang benar dan yang salah. Ayat di atas 
menegaskan penolakan total terhadap doktrin “predestinasi (serbanasib)” dalam 
pengertiannya yang diterima umum. 

142 Yakni, pengetahuan tentang “takdir”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 149 
ةُ فلَلَِّهِ قلُْ أَجْمَعِينَ لهَدََاكُمْ شَاءَ فلَوَْ ۖ الْباَلغَِةُ الْحُجَّ  

qul falillāhil-ḥujjatul-bāligah, falau syā`a lahadākum ajma’īn 

149. Katakan: “Maka [ketahuilah,] bahwa bukti akhir [tentang semua kebenaran] ada 
pada Allah saja; dan andaikan Dia menghendaki, Dia pasti telah memberi petunjuk 
kepada kalian semuanya.”143 

 
143 Dengan kata lain, kaitan sebenarnya antara pengetahuan Allah tentang masa 
depan (dan, karena itu, “tidak-dapat-dihindarkannya” apa yang memang akan 
terjadi di masa depan) di satu sisi, dan kehendak-bebas manusia di sisi yang 
lain—dua proposisi yang sepintas lalu tampak saling bertentangan—berada di luar 
pemahaman manusia; tetapi karena keduanya dipostulatkan oleh Allah, keduanya 
pasti benar. Konsep tentang “Allah” itu sendiri mensyaratkan kemahatahuan-Nya; 
dan konsep tentang moralitas dan tanggung jawab moral pada dasarnya 
mensyaratkan kehendak-bebas manusia. Andai Allah memang menghendaki, setiap 
manusia dapat saja dipaksa untuk hidup secara saleh; tetapi hal ini berarti 
menghilangkan kehendak-bebas manusia dan moralitas dengan segala 
pengertiannya. 

 



Surah Al-Anam Ayat 150 
َ أَنَّ يشَْهدَُونَ الَّذِينَ شُهدََاءَكُمُ هلَمَُّ قلُْ مَ اللَّه ذَا حَرَّ وَلَا ۚ مَعَهمُْ تشَْهدَْ فلَا شَهِدُوا فإِنْۖ  هَٰ  

بوُا الَّذِينَ أَهْوَاءَ تتََّبعِْ مِنوُنَ لَا وَالَّذِينَ بآِياَتنِاَ كَذَّ خِرَةِ يؤْ يعَْدِلوُنَ برَِبِّهِمْ وَهمُْ باِلْآ  

qul halumma syuhadā`akumullażīna yasy-hadụna annallāha ḥarrama hāżā, fa in 
syahidụ fa lā tasy-had ma’ahum, wa lā tattabi’ ahwā`allażīna każżabụ bi`āyātinā 
wallażīna lā yu`minụna bil-ākhirati wa hum birabbihim ya’dilụn 

150. Katakanlah: “Bawalah saksi-saksi kalian yang dapat memberi kesaksikan bahwa 
Allah telah mengharamkan [semua] ini!”144—dan jika mereka memberi kesaksian 
[dengan palsu], janganlah ikut menjadi saksi bersama mereka; dan janganlah 
mengikuti pandangan sesat dari orang-orang yang telah mendustakan pesan-pesan 
Kami, dan tidak juga dari orang-orang yang tidak beriman pada kehidupan akhirat, 
dan yang memandang kekuatan-kekuatan lain sebagai tandingan Pemelihara 
mereka!145 

 
144 Sebuah acuan terhadap larangan-larangan arbitrer yang disebutkan dalam 
ayat-ayat sebelumnya. 

145 Lit., “menjadikan [yang lain] setara dengan Pemelihara mereka”: yakni, melekatkan 
kualitas Ilahi atau semi-Ilahi terhadap kekuatan-kekuatan alami tertentu—misalnya, 
percaya pada evolusi kreatif “spontan”, atau percaya pada alam “yang tercipta 
dengan sendirinya”, atau percaya pada suatu elan vital yang misterius dan 
impersonal, yang diduga mendasari semua eksistensi, dan sebagainya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 151 
مَ مَا أَتْلُ تعََالوَْا قلُْ وَلَاۖ  إِحْسَاناً وَباِلْوَالدَِيْنِ ۖ شَيْئًا بهِِ تشُْرِكُوا أَلَّا ۖ عَليَْكُمْ رَبُّكُمْ حَرَّ  

دَكُمْ تقَْتلُوُا قٍ مِنْ أَوْلَا مِنْهاَ ظَهرََ مَا الْفوََاحِشَ تقَْرَبوُا وَلَا ۖ وَإِيَّاهمُْ نرَْزُقكُُمْ نحَْنُ ۖ إِمْلَا  
مَ الَّتيِ النَّفْسَ تقَْتلُوُا وَلَاۖ  بطََنَ وَمَا ُ حَرَّ لكُِمْ ۚ باِلْحَقِّ إِلَّا اللَّه اكُمْ ذَٰ تعَْقلِوُنَ لعََلَّكُمْ بهِِ وَصَّ  

qul ta’ālau atlu mā ḥarrama rabbukum ‘alaikum allā tusyrikụ bihī syai`aw wa 
bil-wālidaini iḥsānā, wa lā taqtulū aulādakum min imlāq, naḥnu narzuqukum wa 
iyyāhum, wa lā taqrabul-fawāḥisya mā ẓahara min-hā wa mā baṭan, wa lā 



taqtulun-nafsallatī ḥarramallāhu illā bil-ḥaqq, żālikum waṣṣākum bihī la’allakum 
ta’qilụn 

151. Katakanlah: “Marilah, kusampaikan kepada kalian apa yang [benar-benar] 
diharamkan Allah bagi kalian: 

“Janganlah menisbahkan ketuhanan, dengan cara apa pun, kepada apa pun selain 
Dia; dan [janganlah menyakiti hati, alih-alih] berbuat baiklah kepada kedua orangtua 
kalian;146 dan janganlah membunuh anak-anak kalian karena takut miskin [sebab,] 
Kami-lah yang akan memberi rezeki kepada kalian serta kepada mereka;147 dan 
janganlah melakukan perbuatan-perbuatan yang memalukan, baik yang 
terang-terangan maupun yang tersembunyi; dan janganlah mengambil nyawa 
manusia mana pun—[nyawa] yang telah Allah nyatakan suci—kecuali dengan [tujuan 
untuk memperoleh] keadilan: inilah yang Dia perintahkan kepada kalian agar kalian 
menggunakan akal kalian;148 

 
146 Menurut konsensus para mufasir, frasa yang saya sisipkan di dalam kurung secara 
jelas tersirat dalam perintah di atas karena ia disebutkan di antara hal-hal yang 
telah dilarang Allah—dan berbuat baik kepada orangtua bukan hanya tidak dilarang, 
melainkan, sebaliknya, bahkan berulang-ulang diperintahkan dalam Al-Quran. 

147 Hal ini mungkin mengacu pada aborsi karena pertimbangan ekonomi. 

148 Dengan kata lain, “tidak menggunakan kekerasan dan kekejaman ketika 
kepentingan pribadi kalian dirugikan”. Ungkapan “kecuali dengan [tujuan untuk 
memperoleh] keadilan” mengacu pada eksekusi hukuman yang sah, atau pada 
pembunuhan yang dilakukan dalam perang—yakni perang defensif—atau 
pembunuhan untuk membela diri. 

 

Surah Al-Anam Ayat 152 
هُ يبَْلغَُ حَتَّىٰ أَحْسَنُ هِيَ باِلَّتيِ إِلَّا الْيتَيِمِ مَالَ تقَْرَبوُا وَلَا وَالْمِيزَانَ الْكَيْلَ وَأَوْفوُا ۖ أَشُدَّ  

ِ وَبعَِهْدِۖ  قرُْبىَٰ ذَا كَانَ وَلوَْ فاَعْدِلوُا قلُْتمُْ وَإِذَا ۖ وُسْعَهاَ إِلَّا نفَْسًا نكَُلِّفُ لَا ۖ باِلْقسِْطِ اللَّه  
لكُِمْ ۚ أَوْفوُا اكُمْ ذَٰ تذََكَّرُونَ لعََلَّكُمْ بهِِ وَصَّ  

wa lā taqrabụ mālal-yatīmi illā billatī hiya aḥsanu ḥattā yabluga asyuddah, wa 
auful-kaila wal-mīzāna bil-qisṭ, lā nukallifu nafsan illā wus’ahā, wa iżā qultum 



fa’dilụ walau kāna żā qurbā, wa bi’ahdillāhi aufụ, żālikum waṣṣākum bihī 
la’allakum tażakkarụn 

152. dan janganlah menyentuh harta anak yatim—kecuali untuk 
mengembangkannya—sebelum dia cukup umur.149 

Dan, [dalam segala urusan kalian,] sempurnakanlah takaran dan 
timbangan150 dengan adil: [bagaimanapun,] Kami tidak membebani seorang manusia 
pun melebihi kemampuannya;151 dan apabila kalian menyuarakan suatu pendapat, 
bersikap adillah, kendatipun itu [melawan] karib kerabat kalian.152 

Dan, penuhilah [selalu] ikatan kalian dengan Allah:153 ini diperintahkan-Nya kepada 
kalian agar kalian mengingatnya. 

 
149 Yakni, setelah anak yatim yang berada dalam pengurusan seseorang telah cukup 
umur, pengurusnya boleh “menyentuh” harta kekayaannya—secara sah–dengan 
meminjam atau sebaliknya menggunakannya atas izin sang pernilik. Frasa yang saya 
terjemahkan menjadi “kecuali untuk mengembangkannya” secara harfiah berbunyi, 
“dengan cara yang terbaik”, yang menyiratkan maksud memperbaikinya. 

150 Secara metonimia, ayat ini merujuk pada semua kesepakatan antara manusia, dan 
tidak hanya pada transaksi komersial: karenanya, saya menyisipkan frasa “dalam 
segala urusan kalian”. 

151 Maknanya adalah bahwa Allah tidak mengharapkan manusia untuk berperilaku 
adil secara “matematis”—yang, mengingat banyaknya faktor nonmateriel yang 
terlibat, jarang dapat dicapai dalam muamalah antarmanusia—tetapi 
mengharapkannya untuk melakukan yang terbaik demi mencapai tujuan ideal ini. 

152 Menurut Al-Razi, frasa “apabila kalian menyuarakan suatu pendapat” (secara 
harfiah berarti, “ketika kalian berbicara”) digunakan untuk mengungkapkan 
pendapat tentang masalah apa saja, apakah hal itu berhubungan secara pribadi atau 
tidak; tetapi, acuan berikutnya terhadap “karib kerabat” boleh jadi menunjukkan 
bahwa perintah di atas mengacu, khususnya, pada pemberian bukti dalam 
kasus-kasus yang diperselisihkan. 

153 Lihat Surah Al-Baqarah [2], catatan no. 19. 

 



Surah Al-Anam Ayat 153 
ذَا وَأَنَّ بلَُ تتََّبعُِوا وَلَاۖ  فاَتَّبعُِوهُ مُسْتقَيِمًا صِرَاطِي هَٰ قَ السُّ لكُِمْۚ  سَبيِلهِِ عَنْ بكُِمْ فتَفَرََّ ذَٰ  

اكُمْ تتََّقوُنَ لعََلَّكُمْ بهِِ وَصَّ  

wa anna hāżā ṣirāṭī mustaqīman fattabi’ụh, wa lā tattabi’us-subula fa tafarraqa 
bikum ‘an sabīlih, żālikum waṣṣākum bihī la’allakum tattaqụn 

153. Dan, [ketahuilah] bahwa inilah jalan yang lurus menuju-Ku: maka, ikutilah ia dan 
janganlah mengikuti jalan-jalan yang lain agar jalan-jalan itu tidak menjadikan kalian 
menyimpang154 dari jalan-Nya. 

[Semua] ini diperintahkan-Nya kepada kalian agar kalian tetap sadar akan Allah. 

 
154 Lit., “tercerai-berai”. 

 

Surah Al-Anam Ayat 154 

وَرَحْمَةً وَهدًُى شَيْءٍ لكُِلِّ وَتفَْصِيلًا أَحْسَنَ الَّذِي عَلىَ تمََامًا الْكِتاَبَ مُوسَى آتيَْناَ ثمَُّ  
مِنوُنَ رَبِّهِمْ بلِقِاَءِ لعََلَّهمُْ يؤْ  

ṡumma ātainā mụsal-kitāba tamāman ‘alallażī aḥsana wa tafṣīlal likulli syai`iw wa 
hudaw wa raḥmatal la’allahum biliqā`i rabbihim yu`minụn 

154. DAN, SEKALI LAGl:155 Kami telah memberikan kitab Ilahi kepada Musa sebagai 
penyempurnaan [nikmat Kami] kepada orang-orang yang tekun dalam berbuat 
kebaikan, dengan menjelaskan segala sesuatu sejelas-jelasnya,156 dan [dengan 
demikian memberikan] petunjuk dan rahmat agar mereka beriman pada pertemuan 
[akhir] dengan Pemelihara mereka. 

 
155 Lihat catatan no. 31 terhadap paragraf terakhir ayat 38 surah ini. Dalam hal ini, 
penekanan yang disiratkan dalam penggunaan tsumma tampaknya menunjuk pada 
ayat 91 surah ini. 



156 Yakni, segala sesuatu yang mereka butuhkan melalui aturan-aturan dan perintah 
yang sesuai dengan zaman dan tingkat perkembangan mereka (Al-Razi). Dalam 
kaitan ini, lihat frasa, “Kepada masing-masing di antara kalian, telah Kami berikan 
aturan dan jalan hidup [yang berbeda-beda]”, yang terdapat pada Surah Al-Ma’idah 
[5]: 48, dan catatannya (no. 66). 

 

Surah Al-Anam Ayat 155 
ذَا ترُْحَمُونَ لعََلَّكُمْ وَاتَّقوُا فاَتَّبعُِوهُ مُباَرَكٌ أَنْزَلْناَهُ كِتاَبٌ وَهَٰ  

wa hāżā kitābun anzalnāhu mubārakun fattabi’ụhu wattaqụ la’allakum tur-ḥamụn 

155. Dan, ini pun adalah kitab Ilahi yang telah Kami turunkan, yang diberkahi: maka, 
ikutilah ia dan sadarlah akan Allah agar kalian dirahmati dengan belas kasih-Nya. 

 

Surah Al-Anam Ayat 156 
لغََافلِيِنَ دِرَاسَتهِِمْ عَنْ كُنَّا وَإِنْ قبَْلنِاَ مِنْ طَائِفتَيَْنِ عَلىَٰ الْكِتاَبُ أُنْزِلَ إِنَّمَا تقَوُلوُا أَنْ  

an taqụlū innamā unzilal-kitābu ‘alā ṭā`ifataini ming qablinā wa ing kunnā ‘an 
dirāsatihim lagāfilīn 

156. [Telah diturunkan kepada kalian] agar kalian tidak berkata, “Kitab Ilahi 
diturunkan kepada dua kelompok orang saja, [keduanya] sebelum masa kami157—dan 
kami benar-benar tidak mengetahui ajaran-ajarannya”; 

 
157 Yakni, kepada orang-orang Yahudi dan Nasrani. Pada masa itu, hanya dua 
komunitas inilah yang diketahui oleh bangsa Arab sebagai pemilik kitab-kitab 
wahyu.  

 

Surah Al-Anam Ayat 157 



وَهدًُى رَبِّكُمْ مِنْ بيَِّنةٌَ جَاءَكُمْ فقَدَْۚ  مِنْهمُْ أَهْدَىٰ لكَُنَّا الْكِتاَبُ عَليَْناَ أُنْزِلَ أَنَّا لوَْ تقَوُلوُا أَوْ  
نْ أَظْلمَُ فمََنْ ۚ وَرَحْمَةٌ ِ بآِياَتِ كَذَّبَ مِمَّ عَنْ يصَْدِفوُنَ الَّذِينَ سَنجَْزِيۗ  عَنْهاَ وَصَدَفَ اللَّه  

يصَْدِفوُنَ كَانوُا بمَِا الْعَذَابِ سُوءَ آياَتنِاَ  

au taqụlụ lau annā unzila ‘alainal-kitābu lakunnā ahdā min-hum, fa qad jā`akum 
bayyinatum mir rabbikum wa hudaw wa raḥmah, fa man aẓlamu mim mang 
każżaba bi`āyātillāhi wa ṣadafa ‘an-hā, sanajzillażīna yaṣdifụna ‘an āyātinā 
sū`al-‘ażābi bimā kānụ yaṣdifụn 

157. atau agar kalian tidak berkata, “Jika sebuah kitab Ilahi diturunkan kepada kami, 
kami pasti telah mengikuti petunjuknya lebih baik daripada mereka.”158 

Dan demikianlah, sebuah bukti yang nyata tentang kebenaran telah datang kepada 
kalian dari Pemelihara kalian, dan petunjuk, serta rahmat. Maka, siapakah yang lebih 
zalim daripada orang yang mendustakan pesan-pesan Allah dan berpaling seraya 
mencibirnya? 

Kepada orang-orang yang berpaling dari pesan-pesan Kami seraya mencibirnya, 
Kami akan berikan balasan dengan penderitaan yang buruk disebabkan 
berpalingnya mereka! 

 
158 Meskipun ayat ini pertama-tama mengacu pada orang-orang Arab di zaman Nabi, 
pesannya tidak terbatas untuk mereka saja, tetapi mencakup semua orang, di setiap 
zaman, yang menolak beriman pada wahyu, kecuali jika mereka sendiri yang 
menerimanya secara langsung. 

 

Surah Al-Anam Ayat 158 
ئِكَةُ تأْتيِهَمُُ أَنْ إِلَّا ينَْظرُُونَ هلَْ يأْتيِ يوَْمَ ۗ رَبِّكَ آياَتِ بعَْضُ يأْتيَِ أَوْ رَبُّكَ يأْتيَِ أَوْ الْمَلَا  

إِيمَانهِاَ فيِ كَسَبتَْ أَوْ قبَْلُ مِنْ آمَنتَْ تكَُنْ لمَْ إِيمَانهُاَ نفَْسًا ينَْفعَُ لَا رَبِّكَ آياَتِ بعَْضُ  
مُنْتظَِرُونَ إِنَّا انْتظَِرُوا قلُِ ۗ خَيْرًا  

hal yanẓurụna illā an ta`tiyahumul-malā`ikatu au ya`tiya rabbuka au ya`tiya ba’ḍu 
āyāti rabbik, yauma ya`tī ba’ḍu āyāti rabbika lā yanfa’u nafsan īmānuhā lam takun 
āmanat ming qablu au kasabat fī īmānihā khairā, qulintaẓirū innā muntaẓirụn 



158. Atau, apakah mereka menunggu munculnya malaikat-malaikat di hadapan 
mereka, atau munculnya Pemeliharamu [sendiri], atau munculnya sebagian dari 
tanda-tanda [akhir] Pemeliharamu?159 [Akan tetapi,] pada Hari ketika tanda-tanda 
[akhir] Pemeliharamu benar-benar muncul, tiada gunanya lagi beriman bagi siapa 
pun yang sebelumnya tidak beriman, atau bagi yang, kendati beriman, namun tidak 
berbuat baik.160 

Katakanlah: “[Maka,] tunggulah, [Hari Kiamat, wahai orang-orang yang tidak 
beriman:] perhatikanlah, kami [orang-orang yang beriman] juga menunggu!” 

 
159 Yakni, tanda-tanda pemberitahuan Hari Pengadilan. 

160 Lit., “atau [tidak] mendapatkan kebaikan dari imannya”: jadi, dalam ayat ini, iman 
tanpa amal saleh disamakan dengan tidak beriman sama sekali (Al-Zamakhsyari). 

 

Surah Al-Anam Ayat 159 
قوُا الَّذِينَ إِنَّ ِ إِلىَ أَمْرُهمُْ إِنَّمَاۚ  شَيْءٍ فيِ مِنْهمُْ لسَْتَ شِيعًَا وَكَانوُا دِينهَمُْ فرََّ ينُبَِّئُهمُْ ثمَُّ اللَّه  

يفَْعَلوُنَ كَانوُا بمَِا  

innallażīna farraqụ dīnahum wa kānụ syiya’al lasta min-hum fī syaī`, innamā 
amruhum ilallāhi ṡumma yunabbi`uhum bimā kānụ yaf’alụn 

159. SUNGGUH, adapun orang-orang yang telah memecah belah kesatuan iman 
mereka dan menjadi aliran~aliran—tiada urusanmu terhadap 
mereka.161 Perhatikanlah, urusan mereka bergantung pada Allah: dan kelak Allah akan 
menjadikan mereka memahami apa yang telah mereka perbuat. 

 
161 Sebuah acuan yang pada dasarnya ditujukan kepada orang-orang Yahudi dan 
Nasrani, yang telah meninggalkan prinsip-prinsip dasar religius yang awalnya 
mereka anut secara menyeluruh, dan yang telah terpecah-pecah ke dalam berbagai 
mazhab doktrin dan etika (bdk. Surah Alu ‘Imran [3]: 105). Namun, di luar acuan 
“utama” ini, ayat di atas secara logs terkait dengan ayat 153 di muka, inilah jalan 
yang lurus menuju-Ku: maka, ikutilah ia dan janganlah mengikuti jatan-lalan yang 
lain, agar jalan-jalan itu tidak menjadikan kalian menyimpang dari jalan-Nya”—dan 
kemudian secara profetik, terkait juga dengan para pengikut Al-Quran: dengan kata 
lain, ia mengecam segala sektarianisme yang lahir dari klaim-klaim yang tidak 



toleran dan eksklusif, misalnya mengaku sebagai “satu-satunya pengamal sejati” 
ajaran-ajaran Al-Quran. Demikianlah, ketika ditanya tentang penjelasan ayat ini, 
Sahabat Nabi, Abu Hurairah, menjawab, “Ayat itu diwahyukan dalam kaitannya 
dengan masyarakat [kita] ini” (Al-Thabari). 

 

Surah Al-Anam Ayat 160 
يِّئَةِ جَاءَ وَمَنْۖ  أَمْثاَلهِاَ عَشْرُ فلَهَُ باِلْحَسَنةَِ جَاءَ مَنْ لَا وَهمُْ مِثْلهَاَ إِلَّا يجُْزَىٰ فلَا باِلسَّ  

 يظُْلمَُونَ

man jā`a bil-ḥasanati fa lahụ ‘asyru amṡālihā, wa man jā`a bis-sayyi`ati fa lā yujzā 
illā miṡlahā wa hum lā yuẓlamụn 

160. Siapa pun yang datang [ke hadapan Allah] dengan perbuatan baik akan 
memperoleh sepuluh kali lipat darinya; tetapi siapa pun yang datang dengan 
perbuatan jahat hanya akan diberi balasan yang setimpal dengannya; dan tiada 
seorang pun yang akan dizalimi.162 

 
162 Lit., “dan mereka tidak akan dizalimi”. Sehubungan dengan ini, lihatlah pernyataan 
bahwa Allah “telah menetapkan atas diri-Nya hukum rahmat dan belas kasih”, yang 
terdapat pada ayat 12 surah ini dan catatannya (no. 10). 

 

Surah Al-Anam Ayat 161 
مِنَ كَانَ وَمَاۚ  حَنيِفاً إِبْرَاهِيمَ مِلَّةَ قيِمًَا دِيناً مُسْتقَيِمٍ صِرَاطٍ إِلىَٰ رَبِّي هدََانيِ إِنَّنيِ قلُْ  

 الْمُشْرِكِينَ

qul innanī hadānī rabbī ilā ṣirāṭim mustaqīm, dīnang qiyamam millata ibrāhīma 
ḥanīfā, wa mā kāna minal-musyrikīn 

161. KATAKAN: “Perhatikanlah, Pemeliharaku telah memberiku petunjuk menuju 
sebuah jalan yang lurus melalui keimanan yang senantiasa benar—jalan Ibrahim, 
yang berpaling dari segala yang batil dan yang tidak termasuk orang-orang yang 
menisbahkan ketuhanan kepada apa pun selain Allah.” 



 

Surah Al-Anam Ayat 162 
تيِ إِنَّ قلُْ ِ وَمَمَاتيِ وَمَحْياَيَ وَنسُُكِي صَلَا لِلَّه الْعَالمَِينَ رَبِّ   

qul inna ṣalātī wa nusukī wa maḥyāya wa mamātī lillāhi rabbil-‘ālamīn 

162. Katakan: “Perhatikanlah, shalatku, [seluruh] laku ibadahku, hidupku, dan matiku 
[hanyalah] untuk Allah, Pemelihara seluruh alam, 

 

Surah Al-Anam Ayat 163 
لكَِ ۖ لهَُ شَرِيكَ لَا لُ وَأَناَ أُمِرْتُ وَبذَِٰ الْمُسْلمِِينَ أَوَّ  

lā syarīka lah, wa biżālika umirtu wa ana awwalul-muslimīn 

163. tiada sekutu dalam ketuhanan-Nya: sebab, demikianlah aku diperintahkan—dan 
aku akan [selalu] menjadi yang terkemuka di antara orang-orang yang menyerahkan 
diri mereka kepada-Nya.” 

 

Surah Al-Anam Ayat 164 
ِ أَغَيْرَ قلُْ تزَِرُ وَلَا ۚ عَليَْهاَ إِلَّا نفَْسٍ كُلُّ تكَْسِبُ وَلَاۚ  شَيْءٍ كُلِّ رَبُّ وَهوَُ رَباًّ أَبْغِي اللَّه  

تخَْتلَفِوُنَ فيِهِ كُنْتمُْ بمَِا فيَنُبَِّئُكُمْ مَرْجِعُكُمْ رَبِّكُمْ إِلىَٰ ثمَُّ ۚ أُخْرَىٰ وِزْرَ وَازِرَةٌ  

qul a gairallāhi abgī rabbaw wa huwa rabbu kulli syaī`, wa lā taksibu kullu nafsin illā 
‘alaihā, wa lā taziru wāziratuw wizra ukhrā, ṡumma ilā rabbikum marji’ukum fa 
yunabbi`ukum bimā kuntum fīhi takhtalifụn 

164. Katakanlah: “Apakah aku akan mencari pemelihara selain Allah, padahal Dia-lah 
Pemelihara segala sesuatu?” 

Dan, [kesalahan] apa pun yang dilakukan oleh seseorang bergantung padanya saja; 
dan tiada seorang pun penanggung beban akan dijadikan menanggung beban orang 
lain.163 Dan kelak, kalian pasti akan kembali kepada Pemelihara kalian: dan kemudian 



Dia akan menjadikan kalian [benar-benar] memahami segala sesuatu yang biasa 
kalian perselisihkan.164 

 
163 Pernyataan ini—yang juga ditemukan dalam Surah Al-Isra’ [17]: 15, Surah Fathir 
[35]: 18, Surah Az-Zumar [39]: 7, dan Surah An-Najm [53]: 38—merupakan suatu 
penolakan total terhadap doktrin “dosa asal” dan “penebusan dosa” Kristen. Untuk 
implikasi etis yang lebih jauh tentang pernyataan ini, lihat Surah An-Najm [53]: 38, 
tempat pernyataan ini muncul untuk pertama kalinya dalam kronologi pewahyuan.  

164 Lihat Surah Al-Baqarah [2], catatan no. 94. 

 

Surah Al-Anam Ayat 165 
ئِفَ جَعَلكَُمْ الَّذِي وَهوَُ لْأَرْضِ خَلَا مَا فيِ ليِبَْلوَُكُمْ دَرَجَاتٍ بعَْضٍ فوَْقَ بعَْضَكُمْ وَرَفعََ ا  
رَحِيمٌ لغََفوُرٌ وَإِنَّهُ الْعِقاَبِ سَرِيعُ رَبَّكَ إِنَّ ۗ آتاَكُمْ  

wa huwallażī ja’alakum khalā`ifal-arḍi wa rafa’a ba’ḍakum fauqa ba’ḍin darajātil 
liyabluwakum fī mā ātākum, inna rabbaka sarī’ul-‘iqābi wa innahụ lagafụrur raḥīm 

165. Karena, Dia-lah yang menjadikan kalian mewarisi bumi,165 meninggikan derajat 
sebagian kalian di atas sebagian yang lain agar Dia dapat menguji kalian melalui apa 
yang telah Dia berikan kepada kalian.166 

Sungguh, Pemeliharamu amat cepat dalam menghukum: walaupun begitu, 
perhatikanlah, Dia sungguh Maha Pengampun, Sang Pemberi Rahmat. 

 
165 Lihat Surah Al-Baqarah [2]: 30 dan catatan no. 22. 

166 Yakni, melalui karakter, kekuatan, pengetahuan, status sosial, kekayaan, dan 
lain-lain. 

 

https://iqro.xyz/surat-al-isra/#surah-alisra-ayat-15
https://iqro.xyz/surat-fatir/#surah-fatir-ayat-18
https://iqro.xyz/surat-fatir/#surah-fatir-ayat-18
https://iqro.xyz/surat-az-zumar/#surah-azzumar-ayat-7
https://iqro.xyz/surah-an-najm/#surah-annajm-ayat-38
https://iqro.xyz/surah-an-najm/#surah-annajm-ayat-38
https://iqro.xyz/surat-al-baqarah/#surah-albaqarah-ayat-113

