
 
 
Escritoras/es africanas/os e afrodescendentes: um projeto 
descolonial ao Sul? 

 
 
DISCIPLINA: PGL510123 - Crítica feminista e as geografias do poder 
MINISTRANTE: Simone Pereira Schmidt 

(simonepschmidt@gmail.com) 
HORÁRIO: segundas-feiras, 14 às 17h 
SEMESTRE: 2016.2 
 
 
 
 

1.​ PROPOSTA:  
 
 
Dentro de um amplo espectro de interesses de investigação ligados à 

produção literária de autoria feminina, destaca-se o trabalho desenvolvido 

no campo que, de modo muito sumário, tem recebido a denominação de 

“resgate de escritoras”. O termo, na verdade, diz pouco sobre a densidade 

do trabalho desenvolvido pelas pesquisadoras que atuam nesta área. 

Dirigindo sua atenção crítica à releitura do cânone literário, tais pesquisas 

se dedicam a “escavar” o silêncio e as lacunas produzidas pelo processo de 

canonização (que, como sabemos, institui legitimidades e consagra nomes e 

obras na mesma medida em que produz apagamentos e instaura silêncios 

sobre outros nomes e outras obras), trazendo à luz do dia os trabalhos de 

escritoras que ficaram à margem da instituição literária. Mais ainda, 

empreendem um trabalho teórico de grande importância, que é o de 

indagar e, em certa medida, desconstruir, o próprio cânone. Não por acaso, 

pode-se dizer que, graças a tais empreendimentos críticos e teóricos, as 

pesquisadoras que se debruçam sobre a historiografia literária foram 

responsáveis por um alargamento significativo do campo da crítica 

feminista, pela divulgação de autoras e textos desconhecidos do público, e 

pela visibilidade concedida aos mesmos no meio acadêmico e no ambiente 

cultural. Especialmente em nações jovens e/ou periféricas, como é o caso 

dos países africanos que há menos de um século se libertaram do jugo 

colonial, é de se imaginar o peso e a definitiva contribuição de um trabalho 

que busca resgatar a existência e a produção de escritoras que, conforme a 

lição de Walter Benjamin, foram de antemão deixadas à margem, como 



“vencidas da História”. O sopro vivificador lançado em sua direção por este 

trabalho de “resgate” se assemelha àquela tarefa de “salvação” que, 

segundo o pensador alemão, seria a missão do historiador (BENJAMIN, 

1986, p.222-232).   

Se dirigirmos nosso foco para o contexto brasileiro, ou para outros 

contextos fortemente marcados pelas heranças da história colonial, 

encontraremos um debate atual sobre a necessidade de se rever o 

apagamento, até então predominante, de representação das mulheres 

negras nos discursos culturais em geral. Com escasso acesso ao ambiente 

acadêmico, mas fortemente vinculadas aos movimentos sociais, as 

feministas negras tiveram que percorrer um caminho muito particular, de 

afirmação de sua presença em espaços onde não eram percebidas, além de 

se contrapor a algumas construções discursivas de grande poder, como é o 

caso, no ambiente cultural brasileiro, do mito da mestiçagem como fator de 

democracia racial e o elogio da mulata como elemento simbólico da 

“cordialidade”, sexual e racial, sobre a qual se assentam  tais discursos.  

Assim, o trabalho de conferir visibilidade a autoras pouco conhecidas na 

tradição literária opera no sentido contrário ao que Boaventura de Sousa 

Santos considera “um epistemicídio maciço” que “tem vindo a decorrer nos 

últimos cinco séculos” (SANTOS, 2010, p. 61), fruto de uma experiência 

histórica que, tendo iniciado com o colonialismo europeu, irradia ainda no 

presente os seus modos de operar e violentar seus ‘outros’, sob renovadas 

formas e a partir de novos e antigos lugares. Através desse divisão abissal 

do poder político e epistemológico, entre aqueles que detêm esse poder e 

aqueles que não se constituem como sujeitos de poder e de saber, segundo 

Sousa Santos, “uma riqueza imensa de experiências cognitivas tem vindo a 

ser desperdiçada” (SANTOS, 2010, p. 61).  

 No caso das escritoras africanas e afrodescendentes às quais este 

curso pretende se dedicar, a questão da alteridade se torna ainda mais 

complexa, pelo fato de terem sido historicamente posicionadas, em várias 

dimensões, no lugar do “outro”. Em primeiro lugar, por sua condição de 

mulheres. Tornou-se muito conhecida, desde Simone de Beauvoir, a 

compreensão de que, num universo predominantemente masculino, tal 

como se constituiu o mundo público das ideias, das ações e das palavras, a 

‘mulher’ não se posicionou lado a lado com o ‘homem’, este sim, sujeito das 



ações, ideias e palavras. Posicionada como não-sujeito, à mulher não coube 

o papel de uma segunda voz, uma ação secundária, mas sim o de um vazio, 

já que o paradigma exclusivo foi constituído como masculino.  

É no sentido da denúncia e da desconstrução de um sistema de poder 

assim construído e perpetuado na história, que as feministas têm vindo a 

atuar desde seus primeiros estudos mais conhecidos. De fato, a inclusão 

dos ‘menores ou ‘marginais’ no cânone ocidental (incluídas nesta condição 

não apenas as mulheres, mas diversas perspectivas de sujeitos que não se 

enquadram no perfil modelar da cultura ocidental hegemônica até, 

aproximadamente, a metade do século XX, tais como sujeitos não-brancos, 

não-europeus, não-heterossexuais, não enquadrados, enfim, num padrão 

identitário e comportamental pré-determinado e bastante exclusivo) 

ameaça as linhas mestras da cultura ocidental moderna, erigida através de  

séculos em monumentos tais como o cânone literário. Ao fundo de um tal 

empreendimento de revisão das exclusões perpetradas, e da reivindicação 

de inclusão e visibilidade, encontra-se um gesto ainda mais radical de crítica 

da autoridade e da legitimidade do pensamento moderno.  

E é justamente por sua radicalidade, pela mudança profunda que 

propõe à concepção de sujeito moderno, que o feminismo, juntamente com 

outros estudos que buscam operar transformações semelhantes (como os 

estudos culturais e, posteriormente, os estudos subalternos e os estudos 

pós-coloniais), é considerado por diversos teóricos recentes, tais como 

Andreas Huyssen (1994, p. 15-80) e Stuart Hall (2000), um movimento 

social e um conjunto de proposições epistemológicas fundamentais para a 

reflexão sobre o contemporâneo.  

Definitivamente, não há como reivindicar um “mundo humano” – tal 

como propõe Homi Bhabha (1998), apoiando-se em Hannah Arendt - sem 

se problematizar a desigualdade de gênero. É nesse sentido que teóricas 

como Gayatri Spivak buscam interpelar o sujeito pós-colonial. Ao indagar, 

em seu célebre ensaio, se “pode o subalterno falar” (2010), Spivak dedica 

especial atenção à figura da “mulher subalterna”, que mesmo, no seio das 

teorias que escrutinam a cultura na perspectiva dos oprimidos, corre 

permanente risco de continuar “tão muda como sempre esteve” (SPIVAK, 

2010, p. 86). Defendendo a articulação do sujeito do feminismo ao sujeito 

pós-colonial, a autora propõe o questionamento da “inquestionável mudez 



da mulher subalterna, mesmo no projeto anti-imperialista dos estudos 

subalternos” (SPIVAK, 2010, p. 88).  

 Contudo, se levarmos em conta a reflexão de inúmeras autoras que 

buscam falar da experiência das mulheres, e das desigualdades de gênero, 

a partir de lugares distanciados das matrizes do pensamento ocidental, 

podemos perceber que o “privilégio feminino” a que se refere Spivak (o qual 

posiciona mulheres em diferentes e desiguais lugares na perspectiva de 

classe, etnia, raça, nacionalidade, sexualidade, etc.), está longe ainda de 

ser desaprendido. Ao examinarmos os modos de representação das 

mulheres africanas pelos discursos do Ocidente, não é difícil percebermos 

um profundo abismo entre feministas do “norte” e do “sul”, reafirmado por 

discursos que ainda hoje reproduzem o modelo colonial, reduzindo e 

essencializando a figura da ‘mulher africana’ como figura exótica em sua 

diferença, passiva e inerte diante de sua condição de vítima de sua própria 

cultura. 

No caso brasileiro, intelectuais negras como Lélia Gonzalez, Sueli 

Carneiro e muitas outras, dedicam-se a mostrar a importância de se 

articular gênero e raça na produção de um pensamento feminista 

contemporâneo. Denunciando aquilo que considera o viés eurocêntrico do 

feminismo brasileiro, Carneiro evoca “toda uma história de resistências e de 

lutas”, em que as mulheres negras têm sido protagonistas “graças à 

dinâmica de uma memória cultural ancestral” (Carneiro, 2002, p. 191). Essa 

história, tornada invisível nos processos de canonização letrada da 

historiografia brasileira, omite, segundo a autora, a centralidade da questão 

racial nas hierarquias de gênero presentes em nossa sociedade, assim como 

universaliza valores de uma cultura particular (ocidental e burguesa) para o 

conjunto das mulheres – sem levar em conta os aspectos de dominação e 

violência que historicamente caracterizaram as reações entre brancos e não 

brancos. No mesmo sentido – e num momento de grande significado para a 

luta contra o preconceito e a discriminação racial, a realização da III 

Conferência Mundial contra o Racismo, em Durban 2001 – a feminista 

afro-americana Kimberlé Crenshaw reivindica “formas de entender como as 

experiências únicas de mulheres étnica e racialmente identificadas são por 

vezes obscurecidas ou marginalizadas nos discursos sobre direitos” , e 



propõe, como resposta política,  “novas metodologias que desvendem as 

formas como várias estruturas de subordinação convergem”(2002, p. 183). 

Enfim, é a partir do desejo de uma aproximação ao discurso dessa 

alteridade radical em que se constitui a escritora africana e afrodescendente  

- alteridade como mulher dentro de culturas patriarcais, como sujeito 

(pós)-colonial diante de perspectivas epistemológicas que invisibizaram os 

‘outros’, situados para além da linha abissal, como propõe Boaventura de 

Sousa Santos, como sujeito feminino subalterno sem voz  nos discursos 

pós-coloniais, como sugere Gayatri Spivak, e por fim, como ‘mulher dos 

outros’ (como sugere Catarina Martins), sob o olhar exotizante e vitimizador 

do feminismo eurocêntrico – que se propõe esta discussão. 

Nesse sentido, o objetivo de se investigar a formulação de um ‘projeto 

descolonial ao Sul’ se vale das proposições de Boaventura de Sousa Santos, 

compreendendo o conceito de Sul como uma potente metáfora “do 

sofrimento humano sistêmico e injusto provocado pelo capitalismo global e 

pelo colonialismo” (SANTOS, 2007, p. 85), e também como proposta 

epistemológica. O conjunto de esforços epistemológicos e políticos 

reivindicados por Sousa Santos tem por meta a construção de um 

cosmopolitismo subalterno, capaz de fazer frente - e colocar-se como 

alternativa - a  todo um processo histórico de construção do pensamento e 

do poder ocidental hegemônico, que determinou, segundo uma lógica 

estrita e abissal, a quem pertencia o direito ao saber, ao poder, ao transitar, 

ao dominar, conquistar, vencer.  

 
 
 
 
 

2.​ TÓPICOS PARA DISCUSSÃO: 
 

a)​ Violência epistêmica e colonialidade 
 

b)​  Poéticas/políticas africanas e afrodescendentes – ancestralidade, 
historicidade e diásporas sob enfoque de gênero 
 

c)​  Pensamento descolonial e formulações ao Sul 
 
 
 
 



 
 
 

3.​ BIBLIOGRAFIA  BÁSICA: 
 

ANZALDÚA, Gloria.  “La conciencia de la mestiza/Rumo a uma nova 
consciência”.  Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v.13, n.3, 
p.704-719, set.-dez. 2005.  

 
 
APPIAH, Kwame A. Na casa de meu pai; a África na filosofia da 

cultura.  Rio de Janeiro: Contraponto, 1997. 
 
AZEVEDO- HARMAN, Elisabete et al. Grandes lições. Lisboa: 

Tinta-da-China; Fundação Calouste Gulbenkian, 2013.  v.2. 
 
BÂ, Amadou Hampâte. “A noção de pessoa na África negra”. 

Disponível in: 
http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/amadou_ha
mpat%C3%A9_b%C3%A2_-_a_no%C3%A7%C3%A3o_de_pessoa_na_%C
3%A1frica_negra.pdf 
 
BAHRI, Deepika.  “Feminismo e/no pós-colonialismo”.  Revista Estudos 
Feministas, Florianópolis, vol.21, n.2, p. 659-688, maio-ago. 2013. 
 
BAKARE-YUSSUF, Bibi. “Além do determinismo: A fenomenologia da 
existência feminina africana.” (2003).  Disponível in: 
 
http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/bibi_bakare
-yusuf_-_al%C3%A9m_do_determinismo._a_fenomenologia_da_exist%C3
%AAncia_feminina_africana.pdf 

 
BHABHA, Homi K.  O local da cultura.  Belo Horizonte: Ed. UFMG, 

1998.  
 

BIDASECA, Karina; LABA, Vanessa V. (orgs.). Feminismos y poscolonialidad. 
Descolonizando el feminismo desde y em América Latina. Buenos Aires: 
Godot, 2011.  
 
BIDASECA, Karina. “Cartografias descoloniales de los feminismos del Sur”. 
Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v.22, n.2, p.585-591, maio-ago. 
2014.  
 
CARDOSO, Claudia Pons.  “Amefricanizando o feminismo: o pensamento de 
Lélia Gonzalez”.  Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v.22, n.3, 
p.965-986, set.-dez. 2014.  
 
CARNEIRO, Sueli. (2001), “Ennegrecer el feminismo”. Disponível in: 
www.mujeresdelsur.org/portal/images/descargas/ennegrecer%20el%20femi
nismo_sueli%20carneiro.pdf. 
 
 

http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/amadou_hampat%C3%A9_b%C3%A2_-_a_no%C3%A7%C3%A3o_de_pessoa_na_%C3%A1frica_negra.pdf
http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/amadou_hampat%C3%A9_b%C3%A2_-_a_no%C3%A7%C3%A3o_de_pessoa_na_%C3%A1frica_negra.pdf
http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/amadou_hampat%C3%A9_b%C3%A2_-_a_no%C3%A7%C3%A3o_de_pessoa_na_%C3%A1frica_negra.pdf
http://www.mujeresdelsur.org/portal/images/descargas/ennegrecer%20el%20feminismo_sueli%20carneiro.pdf
http://www.mujeresdelsur.org/portal/images/descargas/ennegrecer%20el%20feminismo_sueli%20carneiro.pdf


 COETZEE, Peter H.; ROUX, Abraham P.J. (eds). The African Philosophy 
Reader. New York: Routledge, 2002. 
 



CURIEL, Ochy. “Crítica pós-colonial desde las prácticas políticas del 
feminismo antirracista”. Nómadas, Universidade Central, Colombia, n.26. p. 
92-101, abr.2007.  
___. . “Descolonizando el feminismo: uma perspectiva desde America Latina 
y el Caribe”. Conferência apresentada no Primer Coloquio Latinoamericano 
sobre Praxis y Pensamiento Feminista (Grupo Latinoamericano de Estudios, 
Formación y Acción Feminista; Instituto de Género de la Universidad de 
Buenos Aires), Buenos Aires, jun. 2009. Disponível em: < 
http://feministas.org/IMG/pdf/Ochy_Curiel.pdf>  
 
 
FANON, Frantz.  Pele negra, máscaras brancas.  Salvador: EdUFBA, 2008. 
 
___. Piel negra, máscaras blancas.  Madrid: Akal, 2009. 
 
FIGUEIREDO, Eurídice.  Representações de etnicidade: perspectivas 
interamericanas de literatura e cultura.  Rio de Janeiro: 7Letras, 2010. 
 
FONSECA, Maria Nazareth S.; CURY, Maria Zilda F. (orgs.).  África: 
dinâmicas culturais e literárias.  Belo Horizonte: Ed. PUC-Minas, 2012. 
 
GILROY, Paul.  O Atlântico negro; modernidade e dupla consciência.  São 
Paulo: Ed.34; Rio de Janeiro: Universidade Cândido Mendes, 2001. 
 
GOMES, Nilma L. Sem perder a raiz: corpo e cabelo como símbolos da 
identidade negra.  2.ed.  Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 
 
GROSSEGESSE, Orlando; THORAU, Henry.  À procura da Lisboa africana. Da 
encenação do Império Ultramarino às realidades suburbanas.  Braga: 
Universidade do Minho – Centro de estudos Humanísticos, 2009. 
 
GYEKYE, Kwame.  “Pessoa e comunidade no pensamento africano”.  (2002).  
Disponível in: 
 
http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/kwame_gye
kye_-pessoa_e_comunidade_no_pensamento_africano.pdf 
 
 
HOOKS, bell. Ain’t i a woman: black women and feminism.  New York: 
South End Press, 1981. 
 
JABARDO, Mercedes (ed.).  Feminismos negros; una antología.  Madrid: 
Traficantes de Sueñis, 2012. 
 
LUGONES, María. “Colonialidad y género: hacia un feminismo descolonial”. 
In: MIGNOLO, Walter (org.). Género y descolonialidad. Buenos Aires; Del 
Signo, 2008. p. 13-54.  
 
___.  “Rumo a um feminismo descolonial”.  Revista Estudos Feministas, 
Florianópolis, v.22, n.3, p.935-952, set-dez. 2014. 
 

http://feministas.org/IMG/pdf/Ochy_Curiel.pdf
http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/kwame_gyekye_-pessoa_e_comunidade_no_pensamento_africano.pdf
http://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/kwame_gyekye_-pessoa_e_comunidade_no_pensamento_africano.pdf


MAMA, Amina et al.  Africana; aportaciones para la descolonización del 
feminismo.  Barcelona: Oozebap, 2013.   
 
MARTINS, Catarina (org.).  Outras Áfricas – heterogeneidades, 
(des)continuidades, expressões locais. E-Cadernos, Coimbra, Centro de 
Estudos Sociais, Univ. Coimbra, n.12, 2011. 
 
MATA, Inocência.  A literatura africana e a crítica pós-colonial: 
reconversões.  Manaus: UEA Ed., 2013. 
 
MBEMBE, Achille. Sair da grande noite; ensaio sobre a África descolonizada.  
Odivelas: Pedago; Luanda: Mulemba, 2014. 
 
___.  “A universalidade de Frantz Fanon”.  Disponível in: 
http://www.artafrica.info/html/artigotrimestre/artigo.php?id=36 
 

MEDDEB, Abdelwahab.  Grandes lições. Lisboa: Tinta-da-China; 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2013.  v.1. 
 
 
MIGNOLO, Walter. Histórias locais, projetos globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2003.  
___. (org.). Género y descolonialidad. Buenos Aires; Del Signo, 2008.  
 
___. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF, Dossiê Literatura, língua 
e identidade, Niterói, n. 34, p. 287-324, 2008. 
 
___. Frantz Fanon y la opción descolonial: el conocimiento y lo político. In: 
FANON, Frantz. Piel negra, máscaras blancas. Madrid: Akal, 2009. p. 
309-326.  
 
MILLÁN, Márgara (coord.).  Más allá del feminismo: caminhos para andar.  
México: Red de Feminismos descoloniales, 2014. 
 
MIÑOSO,Yuderkys Espinosa.“Una crítica descolonial a la epistemologia 
feminista crítica”. Cotidiano, p. 7-12, mar-abr.2014. Disponível in: 
http://www.elcotidianoenlinea.com.mx/pdf/18402.pdf 
 
___ et al. (orgs). Tejiendo de outro modo: feminismo, epistemologia y 
apuestas descoloniales em Abya Yala.  Popayán: Editorial Universidad del 
Cauca, 2014. 
 
MOHANTY, Chandra Talpade. “Under western eyes: feminist scholarship and 
colonial discourses”. In: LEWIS, Reina e MILLS, Sara (eds.). Feminist 
postcolonial theory; a reader. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2003. 
p. 49-74.  
 
MOORE, Carlos.  Racismo e sociedade: novas bases epistemológicas para 
entender o racismo. 2.ed.  Belo Horizonte: Nandyala, 2012. 
 

http://www.artafrica.info/html/artigotrimestre/artigo.php?id=36
http://www.elcotidianoenlinea.com.mx/pdf/18402.pdf


MUDIMBE, V.Y. A invenção de África: gnose, filosofia e a ordem do 
conhecimento.  Odivelas: Pedago;  Luanda: Mulemba, 2013. 
 
MUELLE, Camila Esguerra.  “Dislocación y borderland: uma mirada oblícua 
desde el feminismo descolonial al entramado migración, regímen 
heterossexual, (pos) colonialidad y globalización”. Revista Javeriana, 
Bogotá, v. 78, n.78, 2014. 
 
NAVAZ, Liliana S.; CASTILLO, Rosalva A.H. (eds.).  Descolonizando el  
feminismo: teorias y prácticas desde los márgenes. Madrid: Cátedra, 2008 
 
OBENGA, Théophile.  O sentido da luta contra o africanismo eurocentrista. 
Odivelas: Pedago;  Luanda: Mulemba, 2013 
 
PAREDES, J. (2008), Hilando fino. Desde el feminismo comunitario, La Paz, 
Bolivia: Centro de Defensa de la Cultura/Mujeres Creando 

Comunidad. 
 

RUGGI, Lennita O.; BARBOZA, Rose (orgs.).  E-Cadernos; Epistemologias 
feministas: ao encontro da crítica radical, Coimbra, Centro de Estudos 
Sociais, Univ. Coimbra n.18,  2012.  

 
SANTOS, Boaventura de Sousa.  “Para além do pensamento abissal: das 
linhas globais a uma ecologia de saberes”. In: ___; MENESES, Maria Paula 
(orgs.). Epistemologias do Sul.  São Paulo: Cortez, 2010. p. 31-83. 
 
SANTOS, José Henrique F.; RISO, Ricardo (orgs.).  Afro-rizomas na diáspora 
negra: as literaturas africanas na encruzilhada brasileira.  Rio de Janeiro: 
Kitabu, 2013. 
 

SPIVAK, Gayatri C. Pode o subalterno falar?  Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2010. 
 

 
 
 
 
 
REFERÊNCIAS DA PROPOSTA: 
 
BENJAMIN, Walter. “Sobre o conceito de História”.  In: ___. Obras escolhidas.  
2.ed.  São Paulo: Brasiliense, 1986.  p.222-232 
 
CARNEIRO, Sueli. “Gênero e raça”. In: BRUSCHINI, Cristina e UNBEHAUM, 
Sandra G. (orgs). Gênero, democracia e sociedade brasileira. São Paulo: 
Fundação Carlos Chagas/Ed. 34, 2002, p. 167-193. 
 
CRENSHAW, Kimberlé.  “Documento para o encontro de especialistas em 
aspectos da discriminação racial relativos ao gênero”.  Revista Estudos 
Feministas, Universidade Federal de Santa Catarina, v.10, n.1, p. 171-188, 
2002 - Dossiê III Conferência Mundial contra o Racismo. 
 



HALL, Stuart.  A identidade cultural na pós-modernidade. 4.ed. Rio de 
Janeiro: DP&A, 2000.  
 
HUYSSEN, Andreas. “Mapeando o pós-moderno”.  In: HOLLANDA, Heloísa 
Buarque de (org.).  Pós-modernismo e política.  2.ed.  Rio de Janeiro: Rocco, 
1991.  p. 15-80. 
 
MARTINS, Catarina.  “Nós e as mulheres dos Outros. Feminismos entre o 
Norte e a África”. (artigo no prelo; cedido pela autora. 28 p.). 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa.  “Para além do pensamento abissal: das 
linhas globais a uma ecologia de saberes”. Novos Estudos CEBRAP, n. 79, p. 
71-94, 2007. 
 
___.  “Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia 
de saberes”. In: ___; MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias do Sul.  
São Paulo: Cortez, 2010. p. 31-83. 
 
SPIVAK, Gayatri C. Pode o subalterno falar?  Belo Horizonte: Editora UFMG, 
2010. 
 
 
 
 


