CRISTOLOGIA I

Jesus tuvo conciencia de su filiacion divina. Su humanidad perfecta, santificada en plenitud, excluye la posibilidad del pecado e
implica un conocimiento y libertad plenamente humanos.

1. LA ENCARNACION DEL HIJO DE DIOS.

Jxto es hombre como nosotros y es Dios como el Padre. La encarnacion es el tiempo de la plenitud: el cuerpo y la carne del

hombre. Xto no trae consigo solamente la revelacion: es El mismo la REVELACION, la epifania de Dios. La gracia de Dios, dice

san Pablo, “ahora se ha manifestado con la aparicion de nuestro Sefior, Xto Jesus” (2Tim 1,10). Es decir, en Jxto, la agape de

Dios, “Dios ha manifestado su bondad y su amor por los hombres” (Tit 3,4). En Jxto, “la vida se ha manifestado” (1Jn 1,2-3).

Gracias al signo de la humanidad de Xto, Juan pudo ver, escuchar y palpar al Verbo encarnado. Jxto es hombre como nosotros

y es Dios como el Padre. Dios se encarné para salvarnos. Hubiera podido hacerlo de otro modo, pero el Verbo se encarnd

para gue toda la creacion, especialmente el hombre, pueda existir orientada a Dios.
La encarnacion tiene multiples consecuencias para la inteligencia de la revelacion:

v La encarnacion sefiala como el Hijo tomd la carne del hombre por la unién hipostatica, y la revelacién sefiala la
manifestacién de D. por los caminos de la carne y del lenguaje. Al revelarse, D se da; y al darse por la encarnacion, D. se
revela.

v Todas las dimensiones del hombre son asumidas y utilizadas para servir de expresion a la persona absoluta. El amor
de Xto es el amor de Dios en su visibilidad, las palabras y las acciones de Xto son las acciones y las palabras humanas de
Dios.

v Asume las diversas culturas de la humanidad para decir la salvacion xtna a cada pueblo y para llevar a esas culturas a su
perfeccion. En virtud de su trascendencia, salva a las culturas, incluso la suya, de sus desviaciones y las perfecciona.

v/ Xto viene a revelar a los hombres, un nuevo estilo de vida, una praxis. Pues bien, la revelacion de este nuevo estilo de
vida por el Unico camino de una ensefianza oral hubiera sido muy poco eficaz y sin un verdadero impacto. Habia que “ilustrar”,
“‘ejemplificar”, vivir ese nuevo estilo de vida. Por eso Xto, Hijo del Padre en el seno de la Trinidad, vino a los hombres para
revelarles su condicién de hijos tomando EI mismo una condicién de hijo. Escuchando a Xto y contemplandolo, viéndole obrar,
es como se nos revela nuestra condicion de hijos y aprendemos con qué amor ama el Padre al Hijo y a los hombres, sus hijos
adoptivos.

1.1. LA UNION HIPOSTATICA.

La unién hipostatica es la union de dos naturalezas en una sola persona o sujeto. El caso unico es el de Xto: Dios y hombre. La
unién hipostatica se realiza en el momento mismo de la encarnacion: la naturaleza humana es asumida en el seno de la Virgen
Maria por el Verbo, sin que ese hombre que entonces comienza a existir carezca de nada de lo que corresponde al ser humano.
1.2. SIGNIFICADO DE LA UNION HIPOSTATICA.

Es un dato biblico fundamental el que, por una parte, Dios en su bondad y sabiduria tiende a comunicarse al hombre, y, por otra,
el hombre tiende a unirse lo mas posible a Dios (respuesta). En el acontecimiento histdrico de la encarnacion de Xto se produce el
punto de maxima realizaciéon del encuentro entre el hombre y Dios. En Xto, Verbo de Dios encarnado, la humanidad alcanza la
autotransccendencia absoluta y, por €so, su plena realizacién. Y por otra parte, el Salvador absoluto, como personalidad que entra
en el espacio y en el tiempo de una historia que permanece abierta, sefiala el comienzo de la autocomunicacion divina que llega a
su fin. La unién hipostatica, en cuanto unién de una naturaleza humana con la naturaleza divina, no sélo es un grado
simplemente superior de la continua autotrascendencia del mundo hacia Dios, sino sobre todo el modo peculiar en el que se
realiza la divinizacion de la criatura Espiritual.

2. JESUS, VERDADERO HOMBRE Y VERDADERO DIOS.
Con esta afirmacion no se pretende simplemente reiterar la ensefianza calcedonense de la unién hipostatica, sino mas bien,
ilustrar a la luz del evangelio que EI compartio la vida de sus contemporaneos, adoptd sus actitudes y sentimientos.

Pero ;cual es propiamente la imagen del hombre-Jesus que se desprende de los evangelios? ¢ Cuales son sus rasgos
fundamentales que la caracterizan? Ante todo, los textos ofrecen noticias suficientes sobre el ambiente familiar y social en que
crecio: (origen, familia, amigos...). Jesus es un hombre de su tiempo: judio de raza y de cultura, fiel al culto del Templo y a la Ley.
Su lengua materna es el arameo, y conocedor del hebreo.



2

De su aspecto fisico poca cosa sabemos por los evangelios. Conoce el cansancio, el hambre y la sed, y sabe apreciar la
hospitalidad de una casa amiga. Sobre su caracter sabemos que era un hombre resuelto, con un claro conocimiento de su
vocacion y con una gran firmeza y voluntad para llevarla a cabo. Una persona leal, fiel y coherente. Posee valor, escogiendo el
camino del “rebajamiento”, profetizado en los “cantos del siervo del Sefior”, y nunca cedié ante la animadversion de los judios. Asi
mismo, los evangelios nos presentan a Jesls como un hombre sensible, experto en humanidad y muy emotivo... En cuanto a la
emotividad los evangelios nos muestran su modo apasionado de sentir, sus reacciones de enojo, su celo ardiente por “las cosas
de su Padre”. Jesus hace suya la voluntad del Padre con una profunda participacioén personal.

Jesus se presenta como alguien que concibe su vida como servicio a los hermanos por amor a Dios. Vio en el
amor a los hermanos la “regla de oro” de su vida y de la vida de sus discipulos. Ama al préjimo como a ti mismo (Mt 22,39)... Este
amor concreto es la clave de su existencia. Jesus no establece discriminaciones; ama a los hombres, a pesar de saber que son
pecadores, fragiles e imperfectos. Adopta hacia ellos una actitud de misericordiosa comprensién: recomienda la penitencia, sabe
esperar con paciencia el momento de la conversion, prohibe a sus discipulos condenar o juzgar apresuradamente, les invita a ser
tolerantes, y a perdonar siempre.

Su relacién con Dios es asidua, la oracion ocupa realmente el puesto central de su vida. Jesus pasa a menudo las
noches en oracion (Mt 14,23), se retira aparte a orar (Lc 9,18). Y se dirige al Padre en los momentos decisivos de la vida: el
bautismo (Lc 3,21), la eleccién de los doce (Lc 6,12), la transfiguracion (Lc 9,28s) y la pasion (Mt 14, 32-39), los evangelios nos
advierten que para El la oracion era la actitud habitual (Mc 1,35; Lc¢ 5,16).

3. EL CONOCIMIENTO HUMANO DE XTO.

El conocimiento humano de Xto fue limitado y a la vez progresivo, segun se afirma el NT: “Crecia en sabiduria...”. También

sabemos que poseia un conocimiento extraordinario dificil de explicar humanamente. La Iglesia ha profundizado el tema de la

psicologia y el conocimiento de Jesus a lo largo de los siglos, teniendo en cuenta la mentalidad de las diversas épocas:

v Patristica: Hasta la crisis nestoriana se admitia sin dificultad el caracter limitado del conocimiento humano de Jesus;
solo posteriormente se fue atribuyendo a Xto un conocimiento perfecto ya desde el primer instante de su existencia.

v Teologia Medieval: Santo Tomas afirma la presencia en Jesus de una ciencia triple: beatifica, infusa y adquirida.

v/ Principios del siglo XX: Reconocimiento de |la presencia en Jesus de una ciencia adquirida sélo relativamente perfecta,
0 sea, condicionada por el contexto historico, y la atribucion a la ciencia beatifica de la conciencia de su personalidad
divina.

JesUs en las diversas épocas es en todo semejante a nosotros, excepto en el pecado; pudo equivocarse y errar en su

conocimiento, pero nunca como resultado de alguna imperfeccién moral.

Xto conocia su identidad, sabia que era el Hijo de Dios y conocia con certeza que era una persona divina. ; Cémo pudo
saberlo?: Algunos afirman que mediante la vision beatifica; otros que directamente con su conocimiento humano pero potenciado
por su pertenencia al Verbo y otros que fuera el Verbo mismo el que tomara conciencia de si mediante la conciencia asumida.

En los ultimos decenios, K. Rahner, afirma que Jesus, como hombre, debia ser consciente, en alguna medida, desde la

encarnacion de su identidad divina a través de una “vision inmediata” de ella. Esto es posible por la misma union hipostatica: el

sujeto de este conocimiento es el Verbo y el conocimiento divino que el Verbo posee de su identidad divina esta sujeto en la
encarnacion a la ley de la Kenosis (abajamiento, condicion humana). De aqui que el conocimiento humano que tiene Xto de su
identidad divina reviste caracter intuitivo y global y es susceptible de desarrollo.

En resumen, las conclusiones sobre la autoconciencia de Jesus que parecen mas seguras y convincentes son:

v/ Larealidad del conocimiento humano de Xto sobre su identidad divina.

v’ El sujeto de este conocimiento es el Verbo encarnado.

v/ El conocimiento divino que el Verbo posee de su identidad divina esta sujeto en la encarnacion a la ley de la Kenosis.

v El cdmo de esta autoconciencia de Xto esta arraigada en una toma de conciencia inmediata de su divinidad.

4. LA CONCIENCIA DE JXTO.

Nos introduce en el misterio insondable de la persona de Jxto y de su singular originalidad. Se trata de la misma palabra de Dios
que nos urge a dar razén de la esperanza que hay en nuestro corazon (cKIEIRE) mediante la verificacion de la verdad de la
conciencia filial y mesianica de nuestro Salvador. Pero, ademas, Jxto ha pedido una respuesta concreta en relacion con su
persona, cuando pregunto: “Y vosotros, ¢quién decis que soy yo?” (Mt 16,15).

Hay que dejar claro que no tratamos aqui de la conciencia divina de Jesus, sino solo de su conciencia humana. Y por
“‘conciencia humana” entendemos “el conocimiento psicoldgico interior que una persona tiene de si misma’. La existencia
de esta autoconciencia en Jesus es una nueva confirmacion de la integridad y de la perfeccidn de su naturaleza humana (cf.
Constantinopla |, Calcedonia), que tiene una voluntad propia y operaciones auténticamente humanas (cf. Constantinopla ll),
distintas de la voluntad y de las operaciones divinas.

Conviene aclarar también que en los Evangelios sélo podemos obtener las manifestaciones de la conciencia humana de
Jxto: “No hay ningun episodio evangélico donde se afirme directamente la conciencia divina”. De sus actitudes humanas, de las



3

palabras y de las acciones del Jesus historico es de donde se pueden sacar indicaciones Utiles sobre la conciencia que tenia de si
mismo y de su mision.

Partiendo de datos neotestamentarios nos preguntaremos primeramente sobre el contenido y sobre el sujeto de esta
autoconciencia, y después sobre el modo de conocer de Jesus, es decir, sobre la ciencia humana.

4.1. Conciencia “filial” de Jesus.
La existencia terrena de Jxto manifiesta sobre todo la conciencia que tenia de estar en relacion filial con el Padre. Este es un dato
primario del Jesus historico, que llamaba a Dios “abba”, con una audacia y una originalidad equivalente a la conciencia que tenia
de la realidad y de la verdad de esta afirmacion. Todos los Evangelios testimonian esto (SHNIRE AR EREI), pero
Juan es el que desarrolla mas ampliamente la relacion unica antolégica y psicolégica de Jesus, Hijo de Dios encarnado, con el
Padre: “Yo y el Padre somos una sola cosa” (\glIU8lN): “El Padre esta en miy yo en el Padre” (Jn 10,38); “Quien me ha visto a mi
ha visto al Padre” (MiJNER); “Creedme, yo estoy en el Padre y el Padre en mi; sino, creed a las obras” (MNENN]). Sus
contemporaneos captaron la inaudita gravedad de esta afirmacion. De hecho, “por eso los judios los buscaban para matarlo:
porque no solo violaba el sabado, sino que llamaba Dios a su Padre, haciéndose igual a Dios” ().

Jesus fue consciente de ser el Hijo del Padre, de ser el enviado del Padre, con un poder semejante al del Padre: “El Hijo
no puede hace nada por su cuenta, sino lo que ve hacer al Padre; lo que el hace, eso lo hace el Hijo [...] Como el Padre resucita a
los muertos y les da vida asi también el Hijo da la vida a los que quiere” (ViR La autoridad de Jesus es la de Dios, puesto

que se presenta como el nuevo legislador (cf. ), por encima de todos los profetas y reyes (JIBPRAE). El es el tnico
Maestro (gMYi#%Xs), cuyas palabras nunca pasaran ( ).

Apoyada en esta realidad, la primera predicacion apostolica proclamé a Jesus Hijo de Dios. Pablo anuncia al “Hijo de
Dios, Jxto” m), el “evangelio de Dios [...] referente a su Hijo" (eI, “e/ evangelio de su Hijo”
mismo anuncio se encuentra en las férmulas de misién: “Cuando llego la plenitud de los tiempos, envié Dios a su Hijo” |
RUEE). A través de su conciencia humana, Jesis manifiesta su relacion tnica con Dios, su Padre.

4.2. Conciencia “Mesianica” de Jesus.

Toda su existencia terrena atestigua su “conciencia mesianica”. Esto se manifiesta en el anuncio del Reino presente en su
persona, en su predicacion, en sus actitudes, en sus acciones poderosas, en su pasion y muerte, en su resurreccion. En resumen,
toda su vida terrena, desde la concepcion virginal a la glorificacion, es una mision salvifica. Jesus es consciente de haber
“‘venido” (\144Nl), de haber sido “enviado” para anunciar el R. de D. (NJEXXRIRENL), para llevar a cumplimiento la ley (
oW4), para llamar a los pecadores ( ), para servir y dar su vida en rescate por muchos (VISNIVRSHEEWZ), para buscar y
salvar lo que estaba perdido (| ).

En el 4° evangelio, Jesis manifiesta el origen divino de su misién por parte del Padre: “de Dios he salido y vengo; no he
venido por mi mismo, sino que El me ha enviado” (e R#). La suya no es una de tantas misiones proféticas, confiada desde fuera
en un momento concreto de su existencia terrena, en el bautismo o en el seno materno, como le sucedié a Jeremias (V=g o al
Bautista (WKIKE). Su mision se identifica con su misma vida (cHiNIENEL) y es su alimento: “Mi alimento es hacer Ia voluntad del
que me ha enviado a cumplir su obra” (JUEEReEZ]). Jesus es consciente de que su mision tiene en Dios su eficacia salvifica.

La Iglesia primitiva capt6 la originalidad de este acontecimiento, presentando la encarnacién como Kénosis de la gloria

divina del Hijo (cf. [flWIMK). Para ella, el Verbo hecho hombre (%“probado en todo, como nosotros, excepto en el
pecado” (MK, creci6 humanamente “en edad, sabiduria y gracia” (| ), aprendio a obedecer (), a
afrontar las tentaciones (JICHRENRAEIBE a sufrir, a morir “por nuestros pecados, sequn las Escrituras” (({SeJgil®e). EI kerigma
primitivo concentro en formulas significativas esta dimension soteriologica de la existencia de Jesus, afirmando que su nacimiento
en la carne (IR, bajo la ley (EEIEMA), en la pobreza y en la humillacion (FPARE) tenia un fin esencialmente salvifico: el de
hacer a los hombres “ricos con su pobreza” (ASRRE) “justo” (QSEIH), “hijos adoptivos” del Padre (cf. [[UIRE). La intencion
salvifica de JesUs queda especificada ulteriormente con su voluntad de fundar la Iglesia y de salvar a todos los hombres.
Son dos, por tanto, los contenidos esenciales de la conciencia humana de Jesus:
v su autoconciencia “filial” en su relacién con Dios como Padre, y
v/ su conciencia “mesianica” en relacion con la salvacion de la humanidad.

La primera funda la segunda y esta Ultima supone la primera. Esta claro que se trata de la Unica conciencia humana de Jxto,

cuyo doble contenido manifiesta su origen divino, en cuanto enviado del Padre para manifestar sus palabras (VilSHEERRPALS v
cumplir su voluntad salvifica (VEReIOREReISHECRE).

4.3. EL SUJETO DE LA CONCIENCIA HUMANA DE JESUS.

4.3.1. Hipétesis de un “yo” humano junto al “Yo” divino.
v Hay autores que, queriendo salvaguardar la distincion y la independencia de la conciencia humana con respecto a la
conciencia divina, atribuyen a Jesus, ademés de un “Yo” divino, un “yo” humano como centro de los actos de su conciencia



4

humana. Habria en El, por tanto, dos “yo”, el del Verbo y el de Xto hombre. Este ltimo, “el hombre asumido”, seria el sujeto

de sus acciones humanas.

v/ Otros ven en JesUs un “yo” humano independiente, que, sin embargo, no es persona. Este “yo” humano seria el sujeto
de los actos psiquicos de la naturaleza humana de Xto. Este “yo” humano independiente es el que se manifestaria en los
Evangelios.

v/ Otros autores, finalmente, lanzan la hipétesis del tinico “Yo” de la persona divina del Verbo encarnado con dos “mes”
como centros de conciencia respectivamente divina y humana.

Estas teorias, cuyo fin era defender la realidad de la psicologia humana de Xto, tienen, sin embargo, el riesgo de disolver la
unidad de su persona. Atribuyendo un “yo” humano a la conciencia humana de Xto, en la practica se la considera una persona.
Ahora bien, esto introduce una dualidad inaceptable en el misterio de la unica persona de Xto. En la psicologia humana de Xto es
preciso afirmar la autonomia de la naturaleza humana, pero no su independencia de la persona- Es el “Yo” divino del Hijo el sujeto
de los actos psiquicos de su naturaleza humana asumida. El “Yo” es el que resume y expresa la unicidad personal de Jesus. En el
“Yo” se capta la persona en su ineludible originalidad y distincion de la naturaleza. Por tanto, en Xto el “Yo” personal divino es el
sujeto de los actos psiquicos de su naturaleza humana. La actuacion de Jesus no puede dejar de seguir su estructura
ontolégica. Atribuyendo un “yo” humano a su naturaleza humana, se alteraria esa ontologia. En El, aunque permanece la
naturaleza humana como principio natural de la actividad humana, la persona del Verbo es la que constituye el principio
personal de esa actividad humana. “Segun la ontologia de Xto, no puede haber mas que un "yo" en su psicologia: el "yo" del
Hijo de Dios. Hay que excluir un segundo “yo”, un segundo sujeto de actividad consciente y libre”.

El dato biblico es la base de la afirmacion teoldgica de la realidad del Unico “yo” de Xto. El “Yo” del Verbo es el sujeto de su

conciencia humana. Una manifestacion tipica de esa unidad de sujeto reside en el uso Xtologico de la formula “Yo soy” o “soy

Yo” en el cuarto evangelio y en los sindpticos. Dirigiéndose a sus oyentes, Jesus afirma: “Si no creéis que Yo soy, moriréis en

vuestros pecados” (). E inmediatamente afiade: “Cuando hayais elevado al Hijo del hombre, entonces sabréis que Soy yo y

no hago nada por mi cuenta, sino que hablo lo que me ha ensefiado mi Padre” (). Y concluye: “En verdad, en verdad os

digo: antes que Abrahan existiera, Yo soy” (VMgk#Js)). Y también, dirigiéndose a sus discipulos reunidos en la ultima cena, Jesus les
dice: “Os lo digo ahora, antes de que suceda, para que cuando suceda creais que Yo soy” (SUENE). La expresion “Yo soy” se
encuentra también en otros pasajes joaneos: en el encuentro con la Samaritana (CM), en la aparicion a los discipulos en el
lago de Genesaret durante la tempestad (cf. ), en la escena de la detencion de Jesus en Getsemani, cuando dice “Soy yo”

(M). Hay un dato impresionante: “En cuanto (Jesus) dijo: Soy yo, se echaron para atras y cayeron en tierra” ().

Esta afirmacion misteriosa y fuerte, que aterra al que la escucha, forma parte del lenguaje de revelacién de Yahvé en el AT
en relacion con la gran teofania de [S@RE! o con la formula habitual: “Yo, yo soy el Sefior (EREEN AR NI R
ISR R R VA R B CE I AR KPS . Al usar este lenguaje, Jesus se muestra consciente de que su presencia
entre los hombres significa una intervencion actual de Dios en la historia, de una importancia decisiva para los destinos
de la humanidad. Ademas, en el contexto de los “signos” y de las “obras” que caracterizan el evangelio de Juan, la formula “Yo
soy” recuerda y sugiere la intervencion en la historia de un “Yo” divino que pretende darse a conocer como el Unico Dios y el Unico
Salvador. Subrayando su absoluta trascendencia y su unidad de accién con el Padre, Jesus manifiesta aqui su “Yo” divino como
sujeto de la historia de la salvaciéon. Como indica el “Yo soy” de Jesus es el de su persona divina preexistente,
confrontada con la historicidad de la existencia de Abrahan.

También las formulas joaneas “Yo soy” seguidas de un predicado -el pan de vida, la luz, el camino, la verdad y la vida, la
resurreccion el pastor—acenttan el “Yo divino” de Xto, Unica fuente para los hombres de todos los bienes sobrenaturales. Estos
dones de Xto, sin embargo, son inseparables de su persona. Cuando Jesus da el pan de vida, se da a si mismo. No solo trae la
luz, sino que es la luz, no solo hace resurgir a Lazaro, sino que el mismo es la resurreccién, no solo muestra el camino que
conduce al Padre, sino que el mismo es el camino. Porque es “la vida®, y tiene “la vida en si mismo”, la puede dar en abundancia.
Llamandose “buen pastor”, Jesus hace suyo un titulo que califica a Dios en el AT (qRlClIaN R AT W2 = o i B (O M [T RC R
RERYERE). Su “Yo divino” lo manifiesta de tal manera, que forma una sola cosa con el Padre. Y cuando dice “Yo soy /a
verdadera vid”, Jesus reivindica la prerrogativa de ser el unico principio de vida sobrenatural.

El Yo soy es, por tanto, la manifestacion del “Yo” divino de Jesus a través de su conciencia humana. A la luz del
uso joaneo, puede explicarse también la enigmatica frase de Jesus: “Muchos vendran en mi nombre diciendo: "Soy yo", y
engafiaran a muchos” (\[SNENSHEMNERY). El evangelista quiere decir que muchos se presentaran, jactandose de las prerrogativas
divinas que son propias y exclusivas de Jesus. El “Yo” divino esta presente también en expresiones con las que Jesus manda a
los demonios ((Y[eReW43), los expulsa (VIMPVIAREERE), cura (YUkN), envia [(YIPRRZ). Muy expresivo el “Pero yo os digo” del
sermon de la montafa (VISR YRS ICIRAL) .

4.4. LA CIENCIA DE JESUS.
4.4.1. PLURALIDAD DE INTERPRETACIONES.



5

Hemos afirmado que el sujeto unico de la conciencia humana de Jxto es el “Yo” personal del Verbo y que el contenido de
esta conciencia consiste en la conciencia de su identidad de Hijo de Dios “conciencia filial” y de su mision salvifica
“conciencia mesianica”. Ahora afrontamos el problema del modo de conocer del Verbo y del origen de su ciencia humana.

Todos estan de acuerdo en admitir en El una ciencia experimental, adquirida, limitada a los conocimientos (lengua,
personas, lugares, historia y religiosidad de Israel) necesarios y utiles para una existencia auténticamente humana en el
contexto concreto socio-cultural. Hay acuerdo también en el desarrollo de este conocimiento empirico. Algunos acentos
neotestamentarios son significativos al respecto: “Jesus crecia en sabiduria, en edad y en gracia delante de Dios y de los
hombres’ (M); “Aun siendo Hijo, aprendié a obedecer por lo que padecio y, hecho perfecto, se ha convertido en
causa de salvacion eterna para todos los que le obedecen” (gllofeRegaaMaC NIEREMIRIPA:). En esta ultima afirmacion, el
aprendizaje de JesUs no solo es auténtico, sino también intrinsecamente salvifico.

La conciencia filial y mesianica, el contenido de la revelacion, el plano de la redencién no son fruto de su experiencia
historica. No es su vida terrena la que suscita en El la vocacion mesianica y la que determina el desarrollo concreto de los
acontecimientos salvificos. Sino al contrario, es su profunda conciencia filial la que constituye la fuente y el horizonte del
desarrollo de su historia terrena, orientandola hacia una finalidad mesianica concreta. Y esto desde el comienzo de su vida
consciente. Jesus nifio afirma: “; Por qué me buscabais? ;No sabiais que debo ocuparme de las cosas de mi Padre?” ((Nef2ss)).
Las opiniones compartidas hoy en el mundo catélico pueden reducirse a tres: Doctrina de la triple ciencia humana (santo Tomas.
Teoria de la vision inmediata no beatifica (K. Rahner). Hipétesis de la unica ciencia humana en Jxto (J. Galot).

Las conclusiones sobre la autoconciencia de Jesus que parecen mas seguras y convincentes son:

v La realidad del conocimiento humano de Xto sobre su identidad divina; los evangelios presentan un Jesus que es
ciertamente hombre, que conoce de modo humano y que manifiesta la conciencia de su identidad de Hijo de Dios.

v El sujeto de este conocimiento es el Verbo encarnado; El es quien, aunque consciente en cuanto Dios de su identidad
divina, toma conciencia de ella también de modo humano.

v El conocimiento divino que el Verbo posee de su identidad divina esta sujeto en la encarnacion a la ley de la Kenosis.
Xto entendié muy pronto su identidad, no ya como la de un hombre, sino como la del Hijo de Dios. Este primer conocimiento
fue articulandose poco a poco a través de la experiencia humana de cada dia, pero sobre todo gracias a su relacion con el
Padre en la Oracion, a la confrontacién asidua con las Escrituras y a las vicisitudes de su ministerio, de acuerdo con las leyes
de un desarrollo psicologico normal.

v El como de esta autoconciencia de Xto esta arraigada en una toma de conciencia inmediata de su divinidad. No a
través de la vision beatifica, sino directamente de la intuicidn de la unién de su naturaleza con la divinidad. Asi pues, el Verbo
encarnado toma conciencia de modo humano de su identidad personal en una especie de autotrasparencia, o sea en cuanto
que su realidad humana esta de tal manera trasfigurada e irradiada por la unién hipostatica que lleva el sello de la divinidad. Y,
puesto que Xto, en cuanto hombre, percibe esta irradiacion de modo intuitivo y global, se comprende también el desarrollo de
tal autoconciencia.

Partlendo del dato biblico, nos preguntamos si Ia conciencia filial de Jesus, es decir, la conciencia que El tenia de ser el Hijo del
Padre, es una “conciencia inmediata” y/o solamente un “contacto mistico” que no constituye una misteriosa pero realisima vision
beatificante del Padre, que se revela asi como la estructura psicoldgica que sustenta el ser y el actuar humano del Verbo.

I. “Serior, tu lo sabes todo” (Jn 21,17)

Partiendo del uso joaneo de los verbos “conozco” y “sé” se ha propuesto una significativa distincion de su significado. “Conozco”
indicaria un conocimiento experimental adquirido, mientras que “sé€” designaria el conocimiento como meta alcanzada o poseida.
Referido a Jesus, por tanto, el verbo “conozco” mostraria “un conocimiento natural, que Jesus ha adquirido con medios humanos
ordinarios”. Por ejemplo, se afirma que “llegd a saber que los fariseos habian sido informados de su actividad” (JUERMERENE
CAEHNINE). El mismo verbo es también usado para indicar la mirada penetrante y escrutadora de Jesus en relacion con los
hombres, de lo que tenia mucha experiencia. Consiguientemente, se lee que “Jesus no se fiaba de ellos, porque conocia a todos y
no necesitaba que nadie le diese testimonio del otro, pues sabia lo que hay en cada hombres” (VlWAVARA)).

Sin embargo, en el uso de “sé€” tendriamos indicios de un conocimiento no adquirido desde fuera. Es decir, indicaria el
conocimiento de la realidad divina. Por eso, frente a los que no conocen al Padre, Jesus declara perentoriamente: “Yo /o conozco,
porque vengo de El y El me ha enviado” (icar el origen de su conocimiento del Padre, revela que viene del
Padre (TRIREABREE), porque esta en el Padre (RIKEAPAIPR) Y esta siempre vuelto a EW). “Sabiendo”, por tanto, de
donde viene y adonde va (TiEREBEAREID revela cosas “conocidas”’, porque las ha “visto” ( )

Sin embargo, se ha advertido justamente que esta regla tiene algunas excepciones. En muchos pasajes, el conocimiento
del Padre por parte de Jesus se expresa casi indistintamente con uno u otro verbo (cf. NgRAVA R KRNI TSRS .

Esto no le quita nada al testimonio joaneo de un conocimiento particular “desde arriba” que Jesus tiene en sus relaciones
con el Padre y en relacidn con su mision. Por ejemplo, el conocimiento de la “hora”. El “sabe” que la hora ha llegado (SlEN]).




6

‘Sabe” que el Padre “habia puesto todo en sus manos, que venia de Dios y a Dios volvia” (Si¥s). En el momento de su
prendimiento, Jesus conoce “fodo lo que le iba a suceder” (Mylilske)). Hasta exclamar en la cruz: “Todo esta c).

Este dramatico cuadro de “anticipacién del tiempo”, sin minusvalorar al establecido para su hora (cilelukE)} no puede
dejar de ser un indicio de un misterioso pero real “dominio” que Jesus tenia de su vida histérica, vista y leida totalmente en la
mente del Padre. La anticipacion de su muerte no sucede como en algunas enfermedades graves o experiencias misticas: “En Xto
hay mucho mas. Para comenzar, él conoce esta muerte. A partir del momento en que nosotros lo vemos—en el Bautismo, en la
teofania del Jordan—Xto ha entrado en el proceso que le conduce a la muerte; sabe que tiene que morir pronto, y cual va a ser su
muerte. El testimonio que ofrece a su Padre—Ia fidelidad a su mision—es lo que plantea y estrecha en torno a si su cepo mortal;
anuncia, por tres veces, su pasion, crucifixion y muerte [...] El sabe que esta muerte es "su hora": la ha establecido el Padre”.

Este conocimiento global de los acontecimientos, claro y al mismo tiempo no artificial, lleva a una interpretacion mas
profunda de la misteriosa conciencia humana de Jesus. Antes de pascua, los mismos discipulos lo advirtieron, precisamente en el
ambito de la revelacion de la mision de Jesus por parte del Padre. Le dijeron: “Ahora vemos que lo sabes todo [...]. Por eso
creemos que has venido de Dios” (SJiIEelN). Se trata de la misma afirmaciéon que encontramos inmediatamente después de
pascua, en la conmovida respuesta de Pedro: “Serior, tu lo sabes todo; tu sabes que te amo” (MulAlEs). Ese “saberlo todo”
atestiguado por los discipulos corresponde al conocimiento mismo de Jesus en el momento-sintesis de su existencia salvifica,
cuando exclamo en la cruz: “Todo esta cumplido” (SRERI).

Il. “A Dios nadie lo ha visto nunca: el Hijo unigénito que esta en el seno del Padre es quien nos lo ha revelado”(Jn 1,18).
Con la declaracién inicial, “a Dios nadie lo ha visto nunca’, el evangelista reafirma un principio del AT (=XGERARCERVR X (2
N IARER®E). Incluso la vision de Moisés (cf. [BHRIKIEL) Y la de Isaias (cf. [NORBHRPIA]) son experiencias muy
imperfectas del mundo divino. A pesar de lo extraordinario de la experiencia de Isaias, gratificado de manera particular con luces
sobrenaturales, puede encuadrarse también en lo de “a Dios nadie lo ha visto nunca”.

La fuente de la verdad de su revelacion esta en la conciencia permanente que el Verbo tiene de morar en Dios,
contemplado por El sin descanso. Como es propio de la realidad de la permanencia ontoldgica del Verbo encarnado en Dios que
su conciencia humana alcance su vision constante del Padre. Dice al respecto M.J. Lagrange: “Jesus ha conocido al Padre como
Verbo. Pero lo ha revelado durante su vida humana, y seria sorprendente que su naturaleza humana no hubiera participado del
conocimiento requerido para ser en grado Unico el Revelador. Esto significa que Jesus fue agraciado con la visién beatifica desde
esta vida. La tesis teoldgica parece tener aqui un solido apoyo”.

Es clara la distincion entre conocimientos infusos, concedidos abundantemente a los profetas, y la revelacion divina de
Jxto, si consideramos, por ejemplo, a Isaias. El profeta suele introducir su mensaje con formulas como: “El Serior dice” ([E#),
“‘Escuchad la palabra del Sefior” (ELY). Sin embargo, Jesus proclama con autoridad: “En verdad, en verdad os (o ‘te”) digo”,
con esta formula empleada sobre todo en el cuarto evangelio (VKRR NENRENZ WINPT YRR RN RN Este
doble “en verdad™—corresponde al hebreo “amen”, cuya raiz indica estabilidad, solidez, certeza—traduce la certeza divina que
tiene de la absoluta verdad de sus declaraciones, ya que, en lugar de moverse en el mundo de la fe, tiene evidencia de lo que
dice”. JesUs en persona es, por tanto, el “Amen, el Testigo fiel y veraz” (), la afirmacion ultima y definitiva del Padre (cf.
Cor 1,208

lll. Jesus habla de lo que sabe (Jn 3,11-13; cf. 6,46 8,38).

Mientras el apartado anterior es una reflexion del evangelista, el amplio pasaje de se refiere al pensamiento mismo de
Jesus sobre su revelacion. Respondiendo a Nicodemo, Jesus dice: “En verdad, en verdad te digo: nosotros hablamos de lo que
sabemos y damos testimonio de lo que hemos visto, pero vosotros no acogéis nuestro testimonio. Si 0s he hablado de cosas de la
tierra y no me creéis, ;como vais a creerme si 0S hablo de cosas del cielo? Nadie ha subido al cielo, sino el que ha bajado del
cielo, el Hijo del hombre que esta en el cielo” (ARRNEE]). Aunque atestiguada imperfectamente, la lectura “que esta en el cielo”
(v.13) es aceptada por exegetas cualificados, o porque la omisidn parece ser demasiado exclusivamente egipcia, o porque la
lectura mas dificil es frecuentemente la preferible. Aqui, como en , el Verbo, incluso encarnado, permanece siempre “en el
seno del Padre”.

Planteando una antitesis entre “las cosas de la tierra” y “las cosas del cielo” (v.12), JesUs sefiala dos objetos distintos de
su revelacion. Habla de realidades “terrenas” que todos pueden observar, como el “viento que sopla donde quiere y oyes su ruido,
pero no sabes de donde viene ni adonde va’ (Jn 3,8). Pero habla también de realidades “celestes” que humanamente no pueden
captarse, como la bajada del Hijo del hombre a la tierra por la encarnacion, su exaltacién celeste su relacion filial con el Padre y
las relaciones intratrinitarias. No pocos exegetas ven aqui un lenguaje inspirado en cosa frecuente en Juan. En el
prélogo, el evangelista emplea la doble tradicion veterotestamentaria de la “Sabiduria” y de la “Palabra de Dios”, para presentar a
Jesus como la Sabiduria divina encarnada.

Ahora bien, en la tradicién sapiencial se afirma que la Sabiduria divina “todo lo conoce y todo lo comprende” (SELEANED). Al
identificarse con la Sabiduria, Jesus se presenta a Nicodemo como el perfecto revelador de Dios. Sus palabras provienen de todo
lo que “sabe” y “ha visto”. Su revelacion, por eso, es expresién de una ciencia vinculada a la vision.




7

En tenemos una situacion parecida a la de NIJEIRE. Con la diferencia de que, mientras en el Hijo
unigénito revela al Padre con su encarnacién, en es el Hijo del hombre, que vive en la tierra y que ha bajado del cielo,
el que realiza esta obra. La precision es importante incluso para dar el contenido justo al perfecto “hemos visto”, semejante a los
que se encuentran en [RIERER: “solamente el que viene de Dios ha visto al Padre”, y “Os digo lo que he visto junto al
Padre”. Estos tres perfectos no pueden atribuirse solo a la vision que el Hijo tenia en su preexistencia, antes de la encarnacion.
Habria que leerlos o uniendo (“hemos visto”) con 3,13 (“que esta en el cielo”), o en el contexto de las afirmaciones de Jn
5,19-20, donde todos los verbos estan en presente: “En verdad, en verdad os digo: el Hijo no puede hacer nada sino lo que ve
hacer al Padre; lo que él hace, también lo hace el Hijo. El Padre ama al Hijo y le manifiesta todo lo que hace”. Los tres perfectos
se refieren a una accion cuyo efecto dura también en el presente (como sucede a menudo en griego). Por tanto, se trata “de una
vision que ha existido siempre y que dura a lo largo de toda la vida terrena del Hijo del hombre”. Y, gracias a esta visién siempre
actualizada, Jesus puede cumplir adecuadamente su funcion de revelacién.

IV. Conocimiento mutuo entre el Padre y el Hijo y la revelacion a los hombres (Mt 11,27; Lc 10,22).

Citamos solamente ({ISkW4: “Todo me ha sido entregado por mi Padre; nadie conoce al Hijo sino el Padre, y nadie conoce al
Padre sino el Hijo y aquel a quien el Hijo se lo quiera revelar’. Es una parte del llamado himno de jubilo (cf. las tres estrofas en Mt
). La afirmacién “Todo me ha sido entregado por mi Padre” puede indicar transmisiéon de un conocimiento y
entrega de un poder (cf. ). El contexto inmediato induce a referirse a la revelacion divina que Jesus aporta. El conocimiento
mutuo entre el Padre y el Hijo recuerda también la tradicién sapiencial, en la que se afirma que solo Dios mantiene con la
Sabiduria una relacién de reciproco conocimiento y amor ((=eloJIEIVRESEIRRE).

En el pasaje de Mateo, en primer lugar, se expresa una situacion permanente de pleno y mutuo conocimiento existente
entre el Padre y el Hijo encarnado. En segundo lugar, el Padre y el Hijo se presentan como un misterio inaccesible al hombre, de
manera que ni las experiencias proféticas y misticas mas elevadas lo pueden penetrar adecuadamente: “has escondido estas
cosas a los sabios y entendidos” (v.25). También Lucas alude a “muchos profetas y reyes” () sumamente carismaticos,
que hubieran querido ver la revelacidén del Sefior, y no la han visto (M§IO¥Z)). En tercer lugar, a la revelacion del Hijo de Dios
encarnado se debe el que este misterio sea comunicado a los hombres. Y finalmente, notemos que la afirmacion de Mateo esta en
presente: “Nadie conoce al Padre sino el Hijo". Es decir, indica que el conocimiento del Padre permanece durante la vida terrena
de Jesus. Puede hablar de las “cosas del cielo” (cf. NJEKF) en la medida en que “conoce” perfectamente al Padre (KA.

V. La transfiguracion.

No es facil sintetizar en pocas lineas la lectura exegética de estos textos (cf. [JIREECHLIRIVLIRR; cf. también
(RRES). Estamos ante una teofania con muchos detalles simbdlicos, que subrayan un momento decisivo de la revelacion divina.
El contexto es el que precede a la pasion. La “Transfiguracion” la anticipacion en la tierra de la vida “pneumatica” de Xto no sélo
no es extraia a la realidad terrena de Jesus, sino que también anuncia su experiencia mas dolorosa desde el punto de vista
humano. Incluso parece constituir el verdadero horizonte existencial de sus misterios dolorosos, en vista de la definitiva
manifestacion gloriosa.

El “monte alto” (JiSKiMl), e! rostro de Jesus que “brilla como el sol’ y sus vestiduras hechas “blancas como la luz’ (
), la presencia de Moisés (la Ley) y Elias (los profetas) que hablan “con EI” (YIS}, las palabras del Padre que le proclaman
“Hijo amado” (\Jif#), alcanzan la cumbre de su significado en el mandamiento explicito de Dios: “Escuchadlo” ().

En la transfiguracion, Jesus, incluso en la Kénosis de la encarnacion, permanece en el esplendor de su realidad divina. Si
su humanidad esta asociada a esta gloria, no parece tan ilegitima la hipdtesis de una visidn actual del Padre por parte de la
conciencia humana del Verbo. Porque, ademas en este contexto Jesus se presenta no como el que recibe la luz, sino como el que
es “la luz” y la da. Se trata de un tema frecuente en el cuarto evangelio, en el que Jesus, incluso “encarnado’, es llamado “/a luz
verdadera, que ilumina a todo hombre” (Sl)). Jesus es consciente de serlo: “Yo soy la luz del mundo” (ksll); “Yo he venido al
mundo como luz” (MgIPRS); “Mientras estoy en el mundo, soy la luz del mundo” (Jn 9,5). Como “luz” en el mundo manifiesta el
misterio de Dios: “Luz inmutable del Padre, oh Verbo, en tu fulgurante luz hemos visto hoy, en el Tabor, la luz que es el Padre y la
luz que es el Espiritu que ilumina toda criatura”. La “luz” que es Jesus no es la profética, sino la misma de Dios, que se manifiesta
también en su humanidad.

5. ASPECTOS DE LA HUMANIDAD DE XTO.

5.1. ¢ IGNORANCIA EN JXTO?

En el evangelio de Marcos aparece la siguiente prediccion de Jesus: “En verdad os digo: no pasara esta generacion sin que
sucedan todas estas cosas. El cielo y la tierra pasaran pero mis palabras no pasaran’. Y en cuanto al dia y la hora ninguno los
conoce, ni los angeles del cielo, ni siquiera el Hijo, solamente el Padre” ({[ERIEEY). Son afirmaciones referentes a los
acontecimientos escatolégicos y al fin del mundo, con relacién a los cuales Jesus confiesa que no conoce la hora. Emplea las
categorias del lenguaje profético y apocaliptico, que no siempre sefialan con claridad las distintas fases del fluir historico. Por eso,
la afirmacién del v.30 (no pasara esta generacion sin que sucedan todas estas cosas) parece contradictoria con lo dicho en el



8

v.32. La oscuridad linguistica y la dificultad interpretativa del v.32 (Y en cuanto al dia y la hora ninguno los conoce, ni los angeles
del cielo, ni siquiera el Hijo, solamente el Padre) sobre la ignorancia de Jesus son un dato a favor de la fidelidad de la tradicién
transmitida por Marcos.
Por eso, algunos han visto en el v.30 una indicacion errnea. Jesus, al anunciar la parusia inminente, no habria previsto el
tiempo de la Iglesia (A. Schweitzer) o habria reducido este tiempo intermedio de la Iglesia a una decena de afios (O. Cullmann).
En realidad, los discipulos preguntaban por el tiempo del fin del mundo, y lo creian contemporaneo a la destruccion del
Templo; Jesus les responde distinguiendo entre acontecimientos “escatoldgicos” (v.30) y el dia y la hora del “fin del mundo” (v.32).
Los acontecimientos escatologicos sucederan enseguida: “no pasara esta generacion sin que sucedan todas estas cosas” (v.30).
En resumen, estos acontecimientos se identifican no con la parusia, sino:
v con la destruccion del templo, es decir, con la muerte misma de Jesus: “Destruid este templo y en tres dias lo levantare” [...] El
hablaba del templo de su cuerpo” (TP RE ARSI
v con la venida del Hijo del hombre sobre las nubes, es decir, con su resurreccion y glorificacion (JTRANR);
v con la mision de la Iglesia ({SRERER)-

JesUs distingue estos acontecimientos, que iran acompafiados de guerras, alteraciones y destrucciones, del fin del mundo:
“Cuando oigais hablar de guerras, no os alarméis; todo eso tiene que suceder, pero todavia no es el final’ (). Antes de! fin
del mundo vendra el tiempo de la Iglesia: “Pero primero es necesario que el evangelio sea proclamado a todas las gentes” (Mc
13,10). Despues que “este evangelio sea anunciado en todo el mundo” ({[PZKE), solo entonces llegara el final.

5.2. LA FE DE JXTO.

¢Jesus tuvo fe? Ni en los evangelios ni en el kerigma primitivo hay testimonios que fundamenten la existencia de la fe en Jxto.
Jesls ama, ve, conoce, ora, invoca al Padre, le obedece. Pero no “cree” en el Padre, precisamente porque estd en intima y
constante unién de vision con El. Pide a los demas la fe en el Padre y en si mismo (cf. [KER]).

Quiza pueda verse una alusion a la fe de Jesus en la respuesta al padre del epiléptico: “/Si puedes! Todo es posible para
el que cree” (JEWE)). En realidad, el contexto alude explicitamente no a la fe de Jesus, sino a la fe en el poder divino del mismo
Jesus. Por eso, el padre del nifio exclama: “Creo, ayuda mi incredulidac” ({e§e#4]). Otro indicio se encuentra en el episodio de la
higuera seca de raiz y en la afirmacion de Jesus: “En verdad os digo: si uno dice a este monte: quitate y arrojate al mar, sin dudar
en su corazon, sino creyendo que lo que dice sucedera, le sera concedido” (JUKEW&)). Sin embargo, también aqui se esta
hablando de la fe de los discipulos. De hecho, la afirmacion va inmediatamente precedida y seguida de una invitacion a los
discipulos a tener fe: “/ Tened fe en Dios!” ({[i¥#); “Todo lo que pidais en la oracion creed que lo habéis consequido y se 0s
concedera” (\(REIZ). En estos dos episodios, mas que de la fe en Jesus, se estd hablando de la fe que Jesus pide a los
hombres.

En San Pablo las expresiones sobre la “fe” se refieren no a la fe vivida personalmente por Jesus, sino a la globalidad de la
revelacion y de la obra de salvacion realizada por Jesus y en Jesus

Hay, sin embargo, un texto que parece hablar de la “fe de Jesus”. En la carta a los Hebreos, los Xtnos son invitados a fijar
la mirada “en Jesus, autor y perfeccionador de la fe” (glloJ#) algunos han encontrado aqui la afirmacion de la fe personal de
Jesus como principio y cumplimiento supremo de la fe cristiana. Pero aqui no se afirma que Jesus haya sido el primero en tener
fe, sino que ha sido el iniciador y el perfeccionador de la obra de nuestra salvacién. No se habla de la fe subjetiva de Jesus, sino
del contenido de la fe cristiana, constituido por el acontecimiento Xto. EI mismo versiculo sefala el titulo de “autor y perfeccionador
de la fe”: Jesus, “en lugar de la gloria que se le proponia, se sometio a la cruz, despreciando la ignominia, y se ha sentado a la
derecha del trono de Dios” (ﬁ!h).

Realmente en el NT Jesus no es presentado nunca como el primer creyente o como el modelo de la fe, sino como el que
es fuente y fin de la fe de los discipulos. Propiamente hablando, Jesus no tiene fe, sino que suscita la fe. Si nuestra fe xtna. es fe
en Jxto, Jesus no ha podido tener fe: “Xto no puede creer en si mismo”. Si la fe es “fundamento de lo que se esperay
prueba de lo que no se ve” (Heb 11,1), Jxto no ha tenido esta fe, puesto que El “ve” al Padre y en El ve el misterioso plan
de redencion y salvacion. El no puede creer en la palabra de Dios y en su mensaje. Siendo el Verbo mismo de Dios, El
solo puede proclamar esa palabra: “las dos caracteristicas de la fe cristiana —adhesién al Evangelio y adhesion a la
persona de Xto, Dios y hombre—no pueden darse en Jesus”.

Hay, sin embargo, un elemento “afectivo” que une nuestra “fe” a la actitud filial de Jesus. Su entrega confiada al Padre, su
obediencia convencida, su disposicion religiosa para la oracidn manifiestan un aspecto psicolégicamente semejante a la confianza
de nuestra fe. Ademas del conocimiento del Padre, Jests manifiesta también una total confianza en El. Frente a la prevision y a
las pruebas dolorosas de la pasidbn —semejante en tantos aspectos a nuestras pruebas de fe—, Jesus ora al Padre y se
abandona confiado en EI (MyN#¥s): “Padre, a tus manos encomiendo mi Espiritu” (Me8¥s)). En este sentido, Jesus puede ser
considerado modelo de confianza en el Padre.

¢ Podria hablarse entonces de una verdadera y propia realidad de “fe” en Jxto? Si se piensa que la vision de Dios es
sumamente dindmica, se podria afirmar como hipétesis que la humanidad de Xto, aun teniendo la vision mas completa, esta en
constante tensién hacia una novedad de conocimiento cada vez mas grande y beatifico. Por eso, incluso en Xto glorificado se



9

podria admitir una vision cada vez mas rica y nueva de Dios acompafiada de una entrega cada vez més confiada y beatifica. En
este sentido, vision y fe en Jxto podrian no estar en oposicién: “La fe de Jesus no quita nada a la inmediatez de su visidn, sino que
le da la densidad de nuestra humanidad, el valor de su existencia, el precio de nuestra redencion”. Asi lo sugiere la liturgia
cuando, ademés del credere Deum (fe en el contenido de la revelacidn) y del credere Deo (fe en Dios que revela), subraya el
credere in Deum (fe como entrega total a Dios). Este Ultimo aspecto, incluso en la visién plena y beatifica de Dios, no podra
menguar ni siquiera en la humanidad glorificada de Xto. En esto consiste su eterna liturgia celeste.

5.3. LA ORACION DE JXTO.

Jesus en oracidn manifiesta un aspecto sugestivo y real de su dialogo intimo y constante con el Padre. El dato biblico atestigua
que Jesus, “nacido bajo la ley” ( ), tomé parte activamente en la oracién y en la Espiritualidad de su pueblo mediante la
recitacion de los salmos (SRY(SRERIHYIWRN), mediante la presencia en las reuniones del sabado en la Sinagoga (eSS4
\Y (o A e ORI MG A e IS (VR 1), mediante |a peregrinacion a Jerusalén con ocasion de la Pascua (g Moty Bl A A R
5,1;7,2-14; 10,228

Sin embargo, los evangelistas subrayan un aspecto original de la oracién de Jesus, que constituye el verdadero ambito
de su existencia. En este abrazo intimo con el Padre JesUs descansa, se recoge, se recrea. Para orar, Jesus se levantaba
temprano por la mafiana, cuando era todavia de noche ([}, se retiraba solo a lugares apartados ([SRSEHEEMIE) o con los
discipulos (IEERE) subia a un monte alto (‘ TR, se dirigia con los discipulos a Getsemani ([SRERIIRIIEENE
PPIE). Su vida se presenta enteramente recogida en el Padre sobre todo en la intimidad de la oracion. En la oracion se confia
al Padre (INKERAEE) v se siente escuchado por &l (REIAES).

La oracion sefiala también las etapas méas importantes de su existencia terrena: el bautismo (Xee#4l); antes de preguntar
a sus discipulos por su identidad ( ); por la fe de Pedro (); se transfigura durante la oracion (Lc 9,29); antes de
afrontar la pasion (NP1 HRNIRYAES); en la cruz pide el perddn para los que le crucifican (MeP&¥Z); muere invocando al
Padre: “Padre, a tus manos encomiendo mi Espiritu” (| . Esta profunda vida de oracién fascind de tal manera a los
discipulos, que un dia le pidieron: “Sefior, enséfianos a orar” | ).

La oracién de Jesus manifiesta la obediencia plena del Hijo en su relacion con el Padre. Es la intrinseca tension de su
voluntad humana por escuchar y satisfacer de lleno las exigencias de la voluntad divina, sobre todo a través de la pasion: “En los
dias de su vida terrena presento oraciones y suplicas con poderoso clamor y lagrimas al que podia librarlo de la muerte y fue
escuchado por su piedad. Aun siendo Hijo aprendié sufriendo a obedecer y llevado a la perfeccion, se convirtio en causa de
salvacion eterna para todos los que le obedecen” (glElJJENE&S). El contenido de la oracidn de Jesus incluye o el agradecimiento al
Padre por su obra redentora (MeglOM4B*#), o la intercesion a favor de la misién de la Iglesia: “Padre quiero que los que me has
dado estén también conmigo para que contemplen mi gloria la que tu me has dado” (MylksWZ3} JesUs orante manifiesta
existencialmente su realidad ontologica de total y vital inmersion en el misterio del Padre en el Espiritu. La oracion sirve de
trasfondo de sus dias y de sus obras: “Asi como en la encarnacion la Palabra sali6 del silencio eterno de comunion con el Padre
asi en la predicacion de Jesus la palabra irrumpe del silencio de su oracién y de su coloquio con el Padre”.

5.4. LA SANTIDAD DE JXTO.

‘Santo” es un titulo aplicado a Jesus desde su concepcion en el seno de la Virgen. En efecto el angel explica a Maria que “el que
va a nacer sera santo” (M) Jesus sera reconocido como “Santo de Dios” por los espiritus impuros (). Como
tal sera confesado también por Simon Pedro: “nosotros creemos y sabemos que tu eres el Santo de Dios” (VgleKsts)). En el discurso
de Pedro bajo el portico de Salomédn el apdstol dice al pueblo: “habéis renegado al Santo y al Justo” (Hch 3,14). Esta calificacion
se emplea en las invocaciones de la primitiva comunidad cristiana tras la liberacion de Pedro y Juan: Sefor “extiende tu mano
para que se cumplan curaciones milagros y prodigios en el nombre de tu santo siervo Jesus” (plegEReKaRE®PAY). El titulo se usa
también en la primera carta de san Juan “vosotros tenéis la uncion recibida del Santo” ( ) y en el Apocalipsis (‘Asi habla el
Santo” Ap 3,7).

En el relato de la anunciacion “Santo” es el nombre de Jesus. Teniendo en cuenta las modalidades singulares de su
concepcion este titulo expresa su realidad ontolégica divina por la que incluso como encarnado continua siendo el Hijo Unico del
Padre. “Santo” referido a Jesus no es un atributo sino su nombre propio. No es como Sansén, Samuel, Juan Bautista que son
“santos” por ser consagrados por Dios. El es santo porque la santidad coincide con su ser. La santidad de Jesus consiste en la
total pertenencia de su naturaleza humana a la persona divina del Verbo. Es la consagracion radical de su humanidad por parte de
Dios y en Dios. Jesus mismo se define como “el que el Padre ha consagrado y ha enviado al mundo” ( esto lo repite

{Hch 10,38

Pedro en su discurso en casa de Cornelio: “Dios consagro en Espiritu Santo y poder a Jesus de Nazaret’ ).

La santidad de JesUs es por tanto intrinsecamente ontolégica. Se da en su concepcion pero recibe su crecimiento y su
progresiva realizacion durante toda su vida terrena -"Jesus crecia en Sabiduria edad y gracia” (Mefe}s¥d) —hasta la cumbre del
misterio pascual. De hecho, en la oracidn sacerdotal Jesus ora al Padre: “por ellos yo me consagro a mi mismo para que también
ellos sean consagrados en la verdad” (TKERE).

La consagracion que implica la totalidad del ser incluye la entrega a la muerte. Esta es la dimension sacrificial de la
‘santidad” de Jesus. Sin embargo su crecimiento en la santidad no significa pasar de menos a mas. Su desarrollo consiste en la



10

actualizacion continua de su intrinseca santidad ontoldgica en correspondencia con los distintos momentos de su existencia
terrena. Por eso la plenitud de su santidad estaba en crecimiento pero sin dejar de ser plenitud.

5.5. IMPECABILIDAD Y LIBERTAD EN JESUS,

La carta a los Hebreos afirma que Jesus ha sido “probado en todo, como nosotros, excepto en el pecado” (Heb 4,15). A pesar de
las tentaciones, la hostilidad de Satanas, la incomprension, el abandono, la traicion, la crucifixién y la muerte, Jesus ha
permanecido “santo, inocente sin mancha, separado de los pecadores’ ( El mismo JesUs se presenta con esta
pretension sobrehumana: “; Quién de vosotros puede acusarme de pecado?” (MaRsRs). Su oracion va dirigida al perdon de los
pecadores, es decir, al perddn de los pecados de otro. Es mas, JesUs es consciente de haber venido no para ser salvado, sino
para salvar. De hecho, es precisamente su perfecta e intrinseca santidad la que constituye la fuente de la salvacién: “Al que no
conocio el pecado, Dios lo tratd como pecado en favor nuestro, para que nosotros seamos por el justicia de Dios” ().
JesUs “no cometié pecado. Por eso, “el cargd con nuestros pecados en su cuerpo sobre el madero de la cruz, para que, muertos
al pecado, vivamos para la justicia” ((|RHYRL).

Esta relacion entre la santidad de JesUs y su misién salvifica queda también subrayada en la 12 carta de Juan: “Vosotros
sabéis que El ha venido para quitar el pecado y que en El no hay pecado” ((JNeRs). Cumpliendo la voluntad del Padre (cf.
(OREANERY]), Jesus ha venido para vencer el origen primero del pecado: “Quien comete pecado viene del demonio, porque el
diablo es pecador desde el principio. Ahora bien, el Hijo de Dios ha venido para destruir las obras del diablo” ().

Este dato Unico y decisivo de Jesus fue reafirmado posteriormente en la definicién de Calcedonia, que afirma que Jesus
fue en todo semejante a nosotros excepto en el pecado.

La intrinseca santidad de Jesus, la entrega total de su humanidad en la persona divina del Verbo, se traduce en esta
impecabilidad, que no es solo ausencia de pecado, sino imposibilidad de pecar. La union hipostatica es la raiz Ultima de este
aspecto excepcional de la humanidad de Xto.

Por otra parte, las fuentes biblicas atestiguan en Jesus una gran libertad y un dominio absoluto sobre sus acciones y
sobre su destino. El entrega libremente su vida: “Nadie me la quita, sino que la entrego yo libremente, porque tengo el poder de
entregarla y el poder de tomarla de nuevo” (TRIRE).

A simple vista, parece inconciliable la impecabilidad con la libertad. Si la libertad se considera como la posibilidad de
poder elegir entre el bien y el mal, la conclusion resulta problematica. Pero con esta definicion tampoco Dios seria libre. Por eso, la
definicion mas adecuada de libertad tendra que estar en la posibilidad de elegir y de autodeterminar la propia accion. Esta es la
libertad de Dios. Y esta es la libertad de Jxto, es decir, la de determinar autonomamente la propia accion y la propia eleccion del
bien. En las tentaciones, Jesus aparece sumamente libre (Mt 4,1-11; Mc 1,12-13; Lc 4,-13) y, eligiendo a Dios, enuncia el principio
de su libertad: “Al Sefior tu Dios adoraras, y a el solo rendiras culto” (Mt 4,10).

La libertad de JesUs consiste en su autodeterminacién obediencial a la voluntad del Padre. La falta de posibilidad de
eleccion del mal hace mas auténtica su libertad humana: “De aqui debe concluirse que, en lugar de oponerse a la verdadera
libertad, la impecabilidad de Xto hace mas perfecta esta libertad, pues era impecable. Xto tenia una facultad mas completa de
determinarse a si mismo en la adhesion a la voluntad del Padre”.

6. ANEXO: CUADRO DE HEREJIAS.

Herejia Contenido Herético Concilio Afirmacion Conciliar
. Niega la humanidad de Xto: . Por nuestra salvacion el Verbo se encarno y se hizo hombre.
Docetismo . Nicea . : y )
. En la encarnacion Xto Jestus es perfecto Dios. El Hijo es de la misma naturaleza que
(Siglo 11-111) ) (325)
asumié un cuerpo aparente. el Padre.
Ebonismo Prosenta a Xio comq mero | Constantinopla Verdad de la filiacion divina de Jesus, consustancialidad con
(Siglo 1I-111) hombre, no- reconocian su / el Padre, preexistencia respecto del mundo y de la Historia
divinidad. (381) ’ '
o Nieg a la dlvm/d,ad de Xto, y En Xto sdlo hay una persona pero dos naturalezas distintas; la
Adopcionismo |admitiendo en él una fuerza Efeso . , ) .
: ) . Virgen Maria es verdaderamente la madre de Dios y siempre
(Siglo IV) superior adquirida por el (431) :
, Virgen.
Bautismo.
Xto no es Dios sino una
Arrianismo |criatura, y niega la realidad | Calcedonia | Unicidad de la persona del Verbo encarnado y la dualidad de
(Siglo IV) de un Dios en ftres (451) naturaleza completa, sin confusion, ni mezcla.
personas.




11

Modalismo | Verbo. El Hijo no es mas

Niega la -encarnacion del Constantinopla | Sélo hay un Dios Padre y un solo Sefior Jesucristo, por medio

I del cual todo existe, y un solo Espiritu Santo., en el cual todo

(Siglo 1) que una modalidad del (553) existe.

Padre.

Apolinarismo

Xto es Dios y en El se halla
la persona divina, el Verbo, | Constantinopla | Se reconoce la “Epistola Dogmatica” como documento de fe,
unido a una naturaleza Il en la que se exponia la doctrina catolica sobre las dos
humana incompleta, un (681) naturalezas de Xto y su union personal.

cuerpo sin alma.

(Siglo 1V)

2
L X4

<,

Adopcionismo: Autor: Teodoto de Bizancia; Pablo de Samosata. Siglo 1. y Il

Niega la divinidad de Xto, admitiendo en El inicamente una fuerza superior adquirida en el Bautismo, rebajandolo asi a una
pura criatura. Xto es mero hombre; pero en El habitaba el Logos impersonal, la virtud de Dios, de una manera mas especial
que en los profetas. Xto , pues, sufrié segun la naturaleza, pero segun otra fuerza o gracia obré milagros. En otra palabra, Xto
no era propiamente Dios, sino puro hombre, levantado o adoptado por una fuerza superior.

Docetismo: Autor: Simon el Mago; Cerinto; Saturnilo. Siglo Il.

Afirma que Xto no tomd un cuerpo verdadero, ya que la materia es esencialmente mala; sino un cuerpo aparente. Se basa en
dos puntos fundamentales provenientes del gnosticismo, el punto basico es la oposicion fundamental y eterna entre el Dios
trascendental e inaccesible, y por otro lado la materia informe concebida como mal; y el segundo punto es la doctrina sobre
los seres intermediarios, llamados eones y procedentes de la emanacion del Ser Supremo, principios eternos y que enlazados
de un modo especial y junto el Ser Supremo formaban el “reino de la luz”; algunos eones cayeron en medio de la materia, y
uno de ellos llamado el demiurgo, se rebeld contra el Ser Supremo y fue arrojado del “reino de la luz”, creando el mundo
material y el hombre; a partir de ahi se entabla una lucha constante entre el hombre y Dios. Ahora bien, para redimir al alma
humana, encerrada en la materia, vino otro Edn fiel al Ser Supremo: el E6n Xto; de ahi que Xto no toma verdadero cuerpo, ya
que la materia es esencialmente mala.

Arrianismo: Autor: Arrio. Siglo IV.

Afirma la unidad absoluta de Dios, etemno, increado e incomunicable. Fuera de El, todo lo demas que existe son meras
criaturas. El Verbo o Xto no es eterno y ha sido creado de la nada, mas no por necesidad, sino por libérrima voluntad y para
que sirviera al Padre Celestial de instrumento para crear el mundo. Por consiguiente, el Verbo no es de la misma naturaleza
que el Padre; es diverso de la divina esencia; por su propia naturaleza, mudable y susceptible de pecado, esto es el Hijo no se
identifica con el Padre, sino que era completamente distinto de El y criatura suya. En consecuencia, la Redencion y todo el
Evangelio quedan completamente destruidos, pues si el Verbo no es Dios, Jesucristo no pudo redimir al mundo.

Modalismo: Autor: Praxeas; Sabelio, Noeto. Siglo Il y Il

También llamado Monarquianismo, Patripasianismo; Hyopatorismo; Sabelianismo.

Pretende dar una solucion al problema de compaginar los dogmas de unidad de Dios y de la divinidad de Xto, pero no
lograron entender como podia conservarse la unidad divina con la distincion de personas, por lo que sacrificaban ésta,
afirmando que en verdad el Hijo era Dios, pero que era el mismo Padre con una forma o modalidad especial. El Hijo no es
persona distinta del Padre, sino la misma divinidad que con una forma o modalidad, fue quien descendié al seno de Maria; El
fue quien padecié y murié en la cruz. Destruye el caracter propio de la encarnacion.

Apolinarismo: Autor: Apolinar el Joven. Siglo IV. Defendia que Xto era realmente Dios y que en El se hallaba la persona
divina, el Verbo; pero unido a una naturaleza humana incompleta, un cuerpo sin alma. Haciendo el Verbo las veces de alma
de dicho cuerpo humano, se explicaban la unidad perfecta del compuesto y la divinidad del Hombre-Dios: Jesucristo.



