
Jacek Bartyzel 
 
 
OJKOFOBIA (z gr. oíkos - dom, środowisko + phóbos - strach, wstręt) - zaburzenie 
osobowości przejawiające się jako niechęć, odraza, a częstokroć i nienawiść do 
własnej, rdzennej wspólnoty osób, zwłaszcza rodzinnej, narodowej i cywilizacyjnej. 
 
Pojęcie "o." jest neologizmem autorstwa współczesnego, brytyjskiego myśliciela 
konserwatywnego - Rogera S c r u t o n a (ur. 1944), ale opisującym zjawisko 
rozpoznawane także wcześniej i przez wielu obserwatorów, acz występujące w 
zasadzie wyłącznie w modernistycznej i postmodernistycznej, dekadenckiej fazie 
cywilizacji zachodniej (euroamerykańskiej), i jako takie będące jej charakterystycznym 
wyróżnikiem i zarazem dowodem głębokiego kryzysu tożsamości. Patologiczna o., czyli 
"nienawiść do swojego domu" (R. Scruton, Oikofobia i ksenofilia, "Arka" 1993, nr 46, 8) 
jest chorobą rozpowszechnioną pośród lewicowych i liberalnych intelektualistów już od 
czasów oświecenia, a jej główną przyczynę postrzega Scruton w sekularyzacji 
społeczeństwa, która pozbawiła pisarza jego niegdyś quasi-kapłańskiej roli; pozbawiony 
poczucia religijnego, które pozwala znosić osamotnienie, intelektualista popada w 
"gorączkową melancholię" i resentyment w stosunku do otaczającego go świata; utracił 
on kontakt z rodzimym dziedzictwem kulturalnym; nie poczuwa się do solidarności z 
grupą, w której (jedynie fizycznie) przebywa, a przede wszystkim z narodem, którego 
realność istnienia bardzo często neguje; więzi łączące go z urodzenia lub wychowania 
traktuje jako niechciane obciążenie i krępujące, zbyteczne zobowiązanie, z którego 
pragnie się co prędzej i jak najpełniej "wyzwolić"; środkiem do tego jest właśnie 
wyobrażenie sobie "Domu" (rodziny, ojczyzny, kultury narodowej i wspólnoty 
cywilizacyjnej) jako czegoś w istocie nie "bliskiego", lecz "dalekiego" i "obcego", jako 
"dusznego więzienia" (w podwójnym sensie: pospolicie przenośnym oraz "więzienia dla 
duszy"), z którego wydostanie się traktowane jest jako konieczny warunek pełnego i 
swobodnego rozwoju osobowości, nazywanego "samorealizacją". Z powodu ciągle 
postępującej egalitaryzacji i uniformizacji kultury, czemu sprzyjają takie zjawiska, jak 
popkultura, globalizacja oraz rozwój nowoczesnych technik komunikacji, współcześnie 
o. nie jest już społecznie marginalnym przejawem wyobcowania części elity 
intelektualnej, lecz zjawiskiem szeroko rozlewającym się wśród pospólstwa, czego 
nieuchronną konsekwencją jest prymitywizacja artykulacji postaw ojkofobicznych. 
 
Do natury o. należy to, że nieomal nigdy nie występuje ona pod swoją własną nazwą, 
lecz pozytywnie prezentuje się jako - nieodmiennie nasączony silną dawką moralnego 
patosu - sprzeciw wobec k s e n o f o b i i, definiowanej bez podawania uściślającego 
kwantyfikatora, jako niechęć i wrogość do "obcych", a przypisywanej, też zazwyczaj bez 



doprecyzowania istoty czy zakresu zarzutów, wspólnotom, do których ojkofob w różnym 
stopniu - od pozorowania troski o ich "uleczenie" (np. z "wirusa" antysemityzmu) do 
deklarowanego jawnie pragnienia ich zniszczenia - się dystansuje; ta walka z 
"ksenofobią" występuje w nieodłącznym akompaniamencie typowych dla kostycznego 
racjonalizmu (oświeceniowego chowu) wygrażań pod adresem "przesądów" i 
"kołtunerii" ("ciemnogrodu"), mobilizowania opinii pod hasłem (zredefiniowanej do 
wszechogarniającego zakresu akceptacji zachowań i poglądów uważanych dotąd 
powszechnie za moralnie i/lub estetycznie naganne) tolerancji, tudzież deklaracji 
dążenia do społeczeństwa "otwartego" i "inkluzywnego", czyli takiego, w którym 
"zniesieniu" (tak jak klasy, państwo i religia w marksizmie) uległyby wszelkie 
zróżnicowania, łącznie z fundamentalnym podziałem na "swoich" i "obcych"; ojkofob 
uważa bowiem, że samo istnienie takiego rozróżnienia jest absurdalne, irracjonalne i 
generuje wszelkie konflikty, w konsekwencji prowadząc do masowych zbrodni i 
szaleństwa; analogiczny do marksistowskiego "społeczeństwa bezklasowego" cel 
główny, wskazywany przez promotorów "walki z ksenofobią", tj. zbudowanie 
"społeczeństwa wielokulturowego", wymaga wyrzeczenie się przez wszystkich 
przywiązania do własnego "Domu": obyczajów, narodowości, kultury, religii etc., to zaś z 
kolei niesie za sobą konieczność zmiany samego paradygmatu językowego, 
przesyconego, zdaniem ojkofobów, kliszami retorycznymi "rasizmu", "homofobii", 
"seksizmu" itp. (typowym przykładem tego postulatu było głośne oskarżenie przez 
badaczkę literatury, Marię Janion, języka i literatury polskiej in toto o antysemityzm, 
dostrzegany przez nią nawet w sposobie prezentowania "pozytywnych" bohaterów 
żydowskich), który winien być dostosowany do wymogów "politycznej poprawności" 
(political corectness), nie tylko werbalnej i zewnętrznej, lecz głęboko zinterioryzowanej. 
W zdominowanym współcześnie przez ideologię demoliberalizmu świecie cywilizacji 
zachodniej do ścigania tych przestępstw "zbrodniomyśli" (crimenthink) wprzęgnięte 
zostało nawet prawodawstwo i wymiar sprawiedliwości, wspomagane przez również 
ponadpaństwowe (jak Europejskie Centrum Monitorowania Rasizmu i Ksenofobii) i 
samozwańcze organizacje "pozarządowe", wyspecjalizowane w piętnowaniu "mowy 
nienawiści", czyli desygnowaniu wrogów publicznych panującego systemu. 
 
Forsowana przez ojkofobów i zataczająca coraz szersze kręgi "walka z ksenofobią" 
(zwaną też wymiennie "etnocentryzmem") posługuje się - wg Zbigniewa Musiała i 
Bogusława Wolniewicza - określeniami zabarwionymi (lub zabarwianymi) emocjonalnie, 
lecz nie posiadającymi wyraźnej treści opisowej; niedoprecyzowane określenia, takie 
jak "ksenofob", "rasista" czy "antysemita" nie są narzędziami komunikacji językowej, 
lecz propagandy i walki politycznej; to "słowa-piętna", czy też "słowa-klątwy" (jak 
islamska fatwa), słowa, które mogą zabijać, lub przynajmniej zmuszać do milczenia, tak 
jak określenia: "kułak", "burżuj", "faszysta" czy "trockista" w systemie stalinowskim. 



Usprawiedliwiając posługiwanie się tymi "anatemami" pragnieniem zbudowania świata 
"bez nienawiści, szowinizmu i przemocy", ojkofobowie nie baczą na fakt naruszania, a 
w konsekwencji niszczenia, realnie istniejącej tkanki społecznej, na czele z więzią i 
solidarnością narodową: "Walka z ksenofobią zmierza - świadomie lub nie (...) - do 
amputowania człowiekowi duszy historycznej. (...) Utopia powszechnego braterstwa 
chce stwarzać człowieka odciętego od historycznych korzeni, które jawią się jej jedynie 
jako źródło 'etnicznych przesądów' i agresji" (Z. Musiał, B. Wolniewicz, Ksenofobia i 
wspólnota, "Arcana" 2002, nr 43, 9). 
 
Zakazująca czynienia jakichkolwiek rozróżnień utopia powszechnego braterstwa 
stanowi negację tak fundamentalnego zjawiska antropologicznego, jakim jest istnienie 
naturalnej wspólnoty, którą stanowi każda zbiorowość ludzka złączona trwałą i 
nieutylitarną (w przeciwieństwie do, na przykład, spółki akcyjnej) więzią duchową, każda 
zaś wspólnota jest i musi być ekskluzywna, czyli identyfikować "swoich" a wykluczać 
"innych"; bez rozróżnienia: "swój" - "obcy" nie ma wspólnoty, tak samo jak nie ma 
zróżnicowania terenu bez istnienia gór i dolin, wyżyn i nizin. Chociaż niektóre wspólnoty 
mogą być częściami wspólnot większych (przykładowo: rodziny mogą być, i są, 
częściami stanów/klas społecznych, te - narodów, a narody - szerszych związków 
państwowo-politycznych czy zespołów cywilizacyjnych), czyli mogą mieć one charakter 
koncentryczny, to nie mogą jednak "krzyżować" się, tzn. dwie i więcej wspólnoty 
paralelne (rodziny, narody, cywilizacje, religie etc.) są zawsze rozłączne; żadna osoba 
nie może być jednocześnie członkiem dwóch narodów czy wyznawcą dwóch religii; 
oczywistości tej nie zmienia fakt deklarowania przez niektórych osobników (z reguły 
właśnie "antyksenofobów") poglądu wprost temu przeciwnego, atoli istnieje bardzo 
prosty sposób falsyfikacji tego mniemania, którym jest moment realnego starcia dwu 
paralelnych wspólnot: wówczas okaże się, że osobnik ów należy faktycznie do tej 
wspólnoty (rodziny, narodu, państwa itp.), po której stronie stanął w walce; w starciu 
wspólnot żaden z ich faktycznych członków nie może zająć pozycji "sędziego", 
"rozjemcy" czy "bezstronnego obserwatora", choćby tego pragnął; niezaangażowanie w 
konflikt ("neutralność") dowodzi obojętności, co wyklucza przynależność do wspólnoty, 
"pokazuje, że się do niej faktycznie już nie należy; że duchowo się z niej już odpłynęło" 
(tamże, 13). 
 
Iluzja co do możliwości jednoczesnego zajmowania pozycji uczestnika wspólnoty oraz 
"bezstronnego" jej rozjemcy czy sędziego jest nawet szczególnie silna i 
charakterystyczna (toteż niezależna i starsza od "postmodernistycznej" political 
corectness) dla pewnej części inteligencji polskiej, wychowanej tyleż na romantycznym 
frazesie "walki za wolność waszą i naszą", co na pozytywistycznej ideologii 
Comte`owskiego altruizmu, a co już Roman Dmowski nazywał ironicznie 



"półpolactwem", wskazując na ludzi, "którzy utracili związek z aspiracjami narodu, 
którzy uważając się za Polaków, interesy polskie o tyle tylko uznają, o ile nie 
sprzeciwiają się one interesom innych ludów, którzy w swych uczuciach narodowych do 
takiej dochodzą rzekomej bezstronności, że w imieniu narodu ze wszystkiego gotowi 
zrezygnować, do czego ktokolwiek rości pretensję. (...) Ludzie ci przyzwyczaili się do 
myśli, że miano Polaka nie będzie nigdy nakładało większych obowiązków ponad te, do 
których oni się poczuwają" (Półpolacy, "Przegląd Wszechpolski" 1902, 801, cyt. za: 
Narodowa Demokracja. Antologia myśli politycznej "Przeglądu Wszechpolskiego" 
(1895-1905), Londyn 1983, 154); polityczny realista zdaje sobie jednak sprawę z tego, 
że "w stosunkach międzynarodowych znamy rozległą sferę spraw, w których nie ma ani 
słuszności, ani krzywdy, jeno współzawodnictwo nie dających się pogodzić interesów, w 
których staje się po jednej lub drugiej stronie nie z poczucia sprawiedliwości, ale z 
poczucia solidarności z jedną ze stron walczących" (tamże, 155). 
 
Oburzanie się na "ksenofobię" jest procederem jałowym i niebezpiecznym, gdyż nie 
towarzyszy mu rozróżnienie i samoświadomość różnych poziomów (stopni) jej 
przejawiania się; prócz poziomu "0", odpowiadającego - z założenia czasowemu (jak w 
wypadku turysty) - przyjmowaniu "obcego" jako zaproszonego gościa, Musiał i 
Wolniewicz wyróżniają cztery poziomy ksenofobii: 1o ostrożność (rezerwa) wobec 
obcych; 2o niechęć do nich z powodu naruszania naszego obyczaju oraz kanonów 
moralnych i estetycznych; 3o wrogość; 4o nienawiść; jeżeli nie uwzględnia się tego 
zróżnicowania, wówczas - jak to faktycznie czynią antyksenofobiczni aktywiści - pragnie 
się wyeliminować, niejako profilaktycznie, każdą postać dystansu wobec "obcych", 
choćby zwykłą ostrożność, co jest taką samą niedorzecznością, jak pragnienie leczenia 
z samolubnego "sobkostwa" przez domaganie się od każdego zaniechania jakiejkolwiek 
troski o siebie, albo uczenie dziecka zaufania do każdego nieznajomego (można 
zauważyć, że w praktyce nie są w stanie przestrzegać tego zalecenia również 
najbardziej entuzjastyczni zwolennicy "społeczeństwa otwartego", czego dowodzi fakt, 
że to właśnie z tych kręgów wychodzą na przykład, przeciwstawiające się pedofilii, 
bombastyczne kampanie ostrzegające dzieci przed nawiązywaniem kontaktów 
bezpośrednich i wirtualnych z nieznajomymi, co jest wprawdzie zdroworozsądkową 
oczywistością, lecz na gruncie ideologii "otwartości" zupełnie zasadnie może być 
zinterpretowane jako pewna forma ksenofobii). 
 
Warunkiem jakiejkolwiek operacyjności pojęcia "ksenofobia" jest również zdefiniowanie 
jej nie jako ogólnikowej niechęci do "obcych", lecz do tych obcych, którzy albo chcą 
wejść, albo już weszli - nieproszeni - do naszego "Domu", do siedliska "naszej" 
wspólnoty, w którym jedynie jej członkowie czują się "u siebie"; tego rodzaju dystans 
jest na poziomie zbiorowości tak samo naturalną barierą immunologiczną, jak na 



poziomie indywidualno-osobniczym odraza, jaką wzbudza przekraczanie fizycznej 
granicy intymności przez osoby nam prywatnie obce; reakcja ksenofobiczna jest przeto 
konstytutywnie zakodowaną w zbiorowości reakcją obronną tego samego typu, co 
(przynajmniej) odsuwanie się od kogoś, kto bez naszego przyzwolenia zbliża się do 
naszego ciała. Wyróżnionym przez Musiała i Wolniewicza czterem poziomom ksenofobii 
odpowiadają również cztery typy statusu obcego i tyleż poziomów reakcji 
ksenofobicznej: 1o ostrożności - status (w zasadzie przypadkowego) przybysza (a w 
mocniejszym wymiarze - przybłędy), "którego obecność na swoim terytorium wspólnota 
znosi bez szczególnej przykrości, a nawet odnosi się do niego z pewnym 
zaciekawieniem" (dz. cyt., 15); 2o niechęci - status intruza, który świadomie i bez 
zachęty wszedł na obszar wspólnoty, ale zachowuje się na tyle powściągliwie, że nie 
zmusza nas do wyraźnej reakcji celem jego ekspulsji; 3o wrogości - status najeźdźcy, 
który wdarł się przemocą na terytorium wspólnoty, co mobilizuje ją do zdecydowanego 
oporu i odporu; 4o nienawiści - status prześladowcy, który nie tylko wdarł się siłą, ale 
usiłuje nas sobie podporządkować i nawet zniszczyć. Dopiero tak wyodrębniając 
poziomy reakcji ksenofobicznej można dokonać wartościującej oceny etycznej, w 
świetle której okaże się, że pierwsze trzy są najzupełniej usprawiedliwione, natomiast 
moralnie co najmniej niebezpieczny, a wielu postaciach reakcji naganny jest dopiero 
czwarty poziom reakcji, ponieważ nienawiść - nawet jeśli często psychologicznie 
uzasadniona - jest zawsze złem moralnym i śmiertelnym niebezpieczeństwem dla 
duszy osoby w niej się pogrążającej; właśnie nienawistny typ ksenofobii winien być 
rozpoznawany w świetle ewangelicznego nakazu "miłowania nieprzyjaciół", który jasno 
wykluczając nienawidzenie wrogów jednocześnie implicite potwierdza ich obiektywne 
istnienie; gdyby zbiór "nieprzyjaciół" był pusty, nakaz ich miłowania byłby albo jedynie 
retoryczną (a stylistycznie oksymoroniczną) wariacją na kanwie banalnego truizmu o 
miłowaniu przyjaciół, albo w ogóle nie miałby sensu. 
 
Musiał i Wolniewicz akcentują psychologiczne i socjologiczne sprzężenie ksenofobii - 
rozumianej nie jako wyzwisko, lecz naturalne uczucie (sposób odczuwania) - z "o j k o f 
i l i ą", czyli przywiązaniem do domu rodzinnego i ziemi ojczystej, idącym w parze z 
(uzasadnionym) poczuciem swoistej, więc wyjątkowej, wartości własnego dziedzictwa 
duchowego. Do o. prowadzi natomiast zobojętnienie ludzi wobec "swoich", jak 
osłabienie więzi rodzinnych, sąsiedzkich i narodowych, które zupełnie zasadnie daje się 
porównać do stanów patologicznych, nazywanych przez psychologię "zespołem rozłąki" 
albo "chorobą sierocą", sama zaś o. - do najwyższego stadium tego schorzenia, 
nazywanego autyzmem. Stwierdzenie to koresponduje ze spostrzeżeniem Scrutona, iż 
ojkofob w rzeczywistości nie tyle "walczy z ksenofobią", co "kultywuje rozwiązłą 
ksenofilię", czyli "wybieranie obcych kultur w supermarkecie postmodernizmu i zabawę 
nimi, tak jak dziecko bawi się przerzucaniem kanałów w odbiorniku telewizyjnym" (dz. 



cyt., 8); nie jest to jednak p r a w d z i w a ksenofilia, albowiem "obce kultury widziane 
są tu zawsze przez sentymentalną mgiełkę i mogą być wymazane z ekranu, gdy tylko 
zaczną wydawać się nieprzyjemne. Postawmy go [ksenofila - J.B.] w środku jakiejś 
kulturowej mniejszości - na przykład w Harlemie, czy w szyickiej wiosce w Iranie - a 
naszego 'wielokulturowego' intelektualistę ogarnie zaraz nostalgia (...) za własnym 
domem. Ale tak długo, jak długo może się on tylko bawić alternatywami (...), fantazje 
chorej ksenofilii mogą swobodnie błądzić w jego umyśle, a on może się tarzać w 
luksusowej oikofobii" (tamże). Trafność tej obserwacji potwierdza uwyraźnienie 
ultymatywnego charakteru rozróżnienia: "przyjaciel - wróg" w realnej sytuacji "zderzenia 
cywilizacji", kiedy to, po 11 IX 2001, wielu "rozwiązłych" ksenofilów nagle objawiło tyleż 
wojowniczą antypatię do islamistów, co osobliwą postać przywiązania do cywilizacji 
zachodniej (jak słynna reporterka Oriana Fallaci, która fundamentalną "wartość" 
Zachodu dostrzegła w nieograniczonym żadnymi zakazami promiskuityzmie). 
 
"Antyksenofobiczna" o. jest nie tylko groźna dla osobowości i szkodliwa społecznie, ale 
w pełni zasługuje też na miano antyintelektualnego zabobonu, ponieważ ignoruje i 
pozostaje w całkowitej sprzeczności z dorobkiem współczesnej socjobiologii i etologii, 
jak również bazującej na nich bio-polityki, których reprezentanci (m.in. Edward A. 
Westermarck, Morley Roberts, Sir Arthur Keith, Robert Ardrey, Edward O. Wilson, 
Roger G. Masters, Steven A. Peterson, Albert Somit, Frans de Waal) zdołali ustalić, że 
człowiek posiada (oraz dąży do ich zaspokojenia) trzy instynktowne potrzeby 
psychologiczne: 1o tożsamości, 2o stymulacji, 3o bezpieczeństwa, których 
przeciwieństwami są odpowiednio: 1o anonimowość, 2o nuda, 3o strach; ze wszystkich 
tych potrzeb najważniejsza jest potrzeba tożsamości, albowiem bez tożsamości nie 
istnieje osobowość, toteż dla jej realizacji człowiek gotów jest poświęcić wszystkie inne; 
na tożsamość człowieka składają się natomiast w pierwszym rzędzie dwa elementy: 
identyfikacja z terytorium - krajem, będącym dla "zwierzęcia politycznego" (dzóon 
politicón) jego "rewirem łowieckim" - oraz identyfikacja z populacją, do której należy 
(rodziną, klanem, plemieniem, a na najwyższym poziomie rozwoju - narodem); pierwszą 
z nich Ardrey określił jako i m p e r a t y w t e r y t o r i a l n y, co do drugiej zaś, to nawet 
twórca teorii ewolucji - Karol Darwin zrewidował swój pierwotnie indywidualistyczny 
pogląd na człowieka, wyrażony 1859 w Pochodzeniu gatunków, i w wydanej 1872 pracy 
O pochodzeniu człowieka stwierdził, że: "Plemię, którego członków cechuje w wysokim 
stopniu rozwinięty duch patriotyzmu, wierności, posłuszeństwa, odwagi i sympatii i stała 
gotowość do wzajemnej pomocy i poświęcenia dla wspólnego dobra, jest w stanie 
pokonać większość innych plemion - i to jest właśnie dobór naturalny". 
 
Przynajmniej na poziomie emocjonalnym istota ludzka może się identyfikować 
wyłącznie z tym, co znane i swojskie, tożsamość tedy nieuchronnie ma charakter 



rozróżniający i wartościujący, więc także "dyskryminujący" tych, którzy są obcy i 
nieznani; pogromcy "ksenofobii" nie rozumieją zatem (albo udają, że nie rozumieją), iż 
"tożsamość nie-dyskryminująca, nie rozróżniająca i nie wartościująca, czyli tożsamość 
globalna jest sprzecznością samą w sobie" (J. Zadencki, Tożsamość partykularna, 
tożsamość globalna, bio-polityka, "Arcana" 2002, nr 48, 93); brakiem realizmu 
antropologicznego jest również związany z ideałem "niedyskryminującej" tożsamości 
globalnej nakaz bezgranicznego altruizmu, gdyż osobnicy i grupy usiłujący go 
praktykować muszą zostać pokonane, a nawet wyeliminowane przez tych, którzy 
"ograniczają swe altruistyczne zachowania do mniejszej części ludzkości, związanej z 
nimi genetycznym pokrewieństwem" (G. Hardin, Rozróżniający altruizm, 1892, cyt. za: 
tamże, 94). Właściwy każdemu gatunkowi zwierzęcemu podwójny kod moralny, 
umożliwiający mu przetrwanie, nazywany przez H. Spencera "kodem przyjaźni" i 
"kodem wrogości", a przez J. Huxley`a "kodem etycznym" i "kodem kosmicznym", 
Ardrey ujął w proste równanie P = W + r, gdzie "P to przyjaźń wewnątrz grupy, W to 
wrogość ze strony innych grup należących do tego samego gatunku, r to ryzyko, czyli 
zagrożenie pochodzące spoza własnego gatunku, tak naturalne jak i ponadnaturalne" 
(cyt. za: tamże, 95), natomiast jego formułą polityczną, zdefiniowaną przez Carla 
Schmitta jest rozróżnienie: "przyjaciel" (Freund) - "wróg" (Feind). Tożsamość 
uniwersalna gatunku ludzkiego jest wprawdzie możliwa, ale wyłącznie za cenę 
powszechnej tyranii, ustanawiającej kontrolę tak kompletną i o takim stopniu 
skrupulatności, że wobec niej zblednąć musiałyby wszystkie doświadczone już przez 
ludzkość totalitaryzmy: "Efektywna organizacja społeczna osiągana jest u naczelnych 
albo poprzez terytorium - rewir albo poprzez tyranię. Nauka nie zna jakiegoś innego 
sposobu" (R. Ardrey, cyt. za: tamże, 94). Te konsekwencje dążenia do wyrugowania 
imperatywów: terytorialnego i grupowego stoją w całkowitej sprzeczności nie tylko - co 
mniej ważne - z intencjonalnym humanitaryzmem wrogów "tożsamości partykularnych", 
ale przede wszystkim z samą, "trzymającą nas na smyczy" (wg obrazowego określenia 
E.O. Wilsona), naturą ludzką; skoro "przez trzy miliardy lat siłą napędową ewolucji było 
dyskryminujące rozróżnianie", to "tragiczną ironią jest fakt, że to właśnie 
dyskryminujące rozróżnianie wyprodukowało gatunek (homo sapiens), który teraz 
proponuje zniszczenie zasady, która doprowadziła go do świetności" (G. Hardin, cyt. za: 
tamże, 95). 
 
Lekarstwem na o. może być tylko to, co w każdej innej dziedzinie życia, umysłowo 
splądrowanej przez racjonalizm oświecenia i irracjonalizm postmodernizmu: powrót do 
cywilizacji klasyczno-chrześcijańskiej, do realistycznej metafizyki i antropologii, 
oświeconej nadprzyrodzonym światłem wiary, jak również do patriotyzmu 
moderowanego chrześcijańskim uniwersalizmem; ponowne oparcie edukacji na nie 



skażonych relatywizmem i nie zafałszowanych ideologią "wielkich tekstach" religijnych, 
filozoficznych i literackich. 
 
E. Westermarck, The Origins and Development of the Moral Ideas, I-II, London 
1906-1908, Freeport 1971[2]; S. Ossowski, Więź społeczna i dziedzictwo krwi, 
Warszawa - Poznań 1939; A. Keith, Evolution and Ethics, New York 1947; A. Keith, A 
New Theory of Human Evolution, London 1948; R. Ardrey, The Territorial Imperative, 
New York 1966; I. Eibl-Eibesfeldt, Ethology, the Biology of Behavior, New York 1970, 
1975[2]; I. Eibl-Eibesfeldt, Miłość i nienawiść [1970], Warszawa 1987, 1997[2]; F. 
Tönnies, Wspólnota i stowarzyszenie [1887], Warszawa 1988; R.G. Masters, The 
Nature of Politics, Yale 1989; C. Schmitt, Glossarium, Aufzeichnungen der Jahre 
1947-1951, Berlin 1991; B. Szacka, J. Szacki (red.), Człowiek, zwierzę społeczne, 
Warszawa 1991; R. Scruton, Oikofobia i ksenofilia, "Arka" 1993, nr 46(4); Richard 
Dawkins, Samolubny gen [1976], Warszawa 1996; A. Somit, S.A. Peterson, A 
Darwinism, Dominance, and Democracy: The Biological Bases of Authoritarianism, 
Westport, Connecticut 1997; A. Mościskier, Spór o naturę ludzką. Socjologia czy 
socjobiologia?, Warszawa 1998; E.O. Wilson, O naturze ludzkiej [1979], Poznań 1998; 
J.W. Smith, G. Lyons, E. Moore, Global Meltdown. Immigration, Multiculturalism and 
National Breakdown in the New World Disorder, Westport, Connecticut 1998; F. de 
Waal, Chimpanzee Politics, Baltimore 2000; E.O. Wilson, A. Wadeley, Socjobiologia 
[1975], Poznań 2001; J. Zadencki, Tożsamość partykularna, tożsamość globalna, 
bio-polityka, "Arcana" 2002, nr 48(6); Z. Musiał, B. Wolniewicz, Ksenofobia i wspólnota, 
Kraków 2003; R. Scruton, Zachód i cała reszta. Globalizacja a zagrożenie 
terrorystyczne [2002], Poznań 2003. 

Wstecz 
 

http://haggard.w.interia.pl/jb.html

