
Año: XXXIX, 1998 No. 915 
Nota del Editor. 
Por cumplirse 20 años de haber el filósofo Robert Nozick publicado su libro “Anarquía, 
estado y utopía” y que los temas por él tratados siguen siendo de mucha relevancia 
publicamos un extracto de su capítulo “La justicia distributiva”. Reproducido con 
autorización. 
 
Redistribución y derechos de propiedad 
 
Aparentemente, los principios pautados permiten a las personas decidir gastar en ellas 
mismas, pero no en otras, aquellas riquezas sobre las cuales tienen derecho (o mejor 
dicho, reciben) según alguna pauta institucional favorecida, D1. Porque si cada 
persona diferente decide gastar algunos de sus recursos D1 en alguna otra, entonces 
esa otra persona recibirá más que su porción D1 alterando la pauta distributiva 
favorecida. ¡Mantener una pauta distributiva es individualismo, con creces! Los 
principios distributivos pautados no dan a la gente lo que los principios retributivos dan, 
sólo mejor distribuidos, porque no dan el derecho a decidir qué hacer con lo que uno 
tiene; no dan el derecho a decidir perseguir un fin que implica (intrínsecamente, o 
como medio) el mejoramiento de la posición de otro. Según tales opiniones, las 
familias son perturbadoras porque dentro de una familia ocurren transferencias que 
alteran la pauta distributiva favorecida. O bien las propias familias se convierten en 
unidades en las que se hace la distribución, ocupantes de la columna (¿en razón de 
qué?), o bien, se prohíbe la conducta afectiva. Debemos notar, de paso, la posición 
ambivalente de los radicales hacia la familia. Sus relaciones afectivas son vistas como 
un modelo para emular y extender por toda la sociedad, al mismo tiempo que se le 
denuncia como una institución sofocante que se debe romper y condenar como foco 
de preocupaciones mezquinas que obstaculizan el logro de fines radicales. 
¿Necesitamos decir que no es apropiado aplicar o hacer obligatoria por toda la 
sociedad en general las relaciones de afecto y cuidado apropiadas dentro de la familia, 
relaciones que se imponen en forma voluntaria?15 Incidentalmente, el amor es un 
ejemplo interesante de otra relación que es histórica y que (como la justicia) depende 
de lo que ocurrió realmente. Un adulto puede llegar a amar a otro debido a las 
características del otro; pero es la otra persona, y no sus características, lo que se 
ama.16 

​
El amor no es trasmisible a alguien más con las misma características, ni siquiera a 
alguien que “supere” estas características. El amor sobrevive a través de los cambios 
de características que lo originaron. Uno ama a la persona particular que uno 
realmente encontró. Por qué el amor es histórico, inseparable de las personas de esta 
manera y no de las características, es una pregunta interesante y enigmática. 
​
Los proponentes de principios pautados de justicia distributiva concentran su atención 
en las normas para determinar quién debe recibir las pertenencias: consideran las 
razones por las cuales alguien debe tener algo y, también, el cuadro completo de las 
pertenencias. Si es o no mejor dar que recibir, los proponentes de principios pautados 
pasan por alto completamente el dar. Al considerar la distribución de bienes, ingresos, 
etcétera, sus teorías son de justicia receptiva; pasan por alto completamente cualquier 



derecho que una persona pudiera tener de dar algo alguien. Aun en intercambios en 
donde cada parte es simultáneamente donador y recipiendario y sus supuestos 
derechos. De esta manera las explicaciones tienden a considerar si las personas 
(deben) tener un derecho a heredar, más que si las personas (deben) tener un 
derecho a legar o si las personas que tienen el derecho de tener también, tiene el 
derecho a decidir que otros tengan en su lugar. No tengo una buena explicación de por 
qué las teorías usuales de justicia distributiva están orientadas en este sentido 
receptivo. Pasar por alto donadores y transmisores y sus derechos es lo mismo que 
pasa por alto productores y sus derechos, Pero ¿por qué se pasa por alto todo esto?​
Los principios pautados de justicia distributiva necesitan actividades redistributivas. Es 
pequeña la probabilidad de que un conjunto de pertenencias al que en realidad se 
llegó libremente se acomoden a una pauta dada, y es nula la probabilidad de que 
continuará acomodándose a la pauta, a medida que la gente intercambia y da. Desde 
el punto de vista de una teoría retributiva la redistribución es una cuestión 
verdaderamente seria, que comprende, como es el caso, la violación de los derechos 
de las personas. (Una excepción la constituye los apoderamientos que caen bajo el 
principio de rectificación de injusticias.) También desde otros puntos de vista es seria.​
El impuesto a los productos del trabajo va a la par con el trabajo forzado. Algunas 
personas encuentran esta afirmación obviamente verdadera: tomar las ganancias de 
horas laborales es como tomar n horas de la persona; es como forzar a la persona a 
trabajar en horas para propósitos de otra.    
​
Para otros, esta afirmación es absurda. Pero aun estos, si objetan el trabajo forzado, 
se opondrían a obligar a hippies desempleados a que trabajaran en beneficio de los 
necesitados, y también objetarían obligar a cada persona a trabajar cinco horas extra a 
la semana para beneficio de los necesitados. Sin embargo, no les parece que un 
sistema que toma el salario de cinco horas en impuesto obliga a alguien a trabajar 
cinco horas, puesto que ofrece a la persona obligada una gama más amplia de opción 
en actividades que la que le ofrece la imposición en especie con el trabajo particular, 
especificado. (Pero podemos imaginar una graduación de los sistemas de trabajo 
forzado, desde uno que especifica una actividad particular, a una que da a escoger 
entre dos actividades, a.…; y así en adelante.) Más aún, la gente considera un sistema 
con algo así como un impuesto proporcional sobre todo aquello que sobre pasa la 
cantidad necesaria para las necesidades básicas. Algunos piensan que esto no obliga 
a algunos a trabajar horas extras, porque no hay un número fijo de horas extras que 
esté forzado a trabajar, y puesto que puede evitar el impuesto en su totalidad ganando 
sólo lo suficiente para cubrir sus necesidades básicas. Esta es una opinión bastante 
poco característica de forzar para aquellos que piensan, también, que las personas 
son forzadas a hacer algo siempre que las alternativas a las que se enfrentan son 
considerablemente peores. Sin embargo, ninguna de estas posturas es correcta. El 
hecho de que otros intencionalmente intervengan, en violación de una restricción 
indirecta contra la agresión, para amenazar con forzar para limitar las alternativas, en 
este caso para pagar impuestos o (presumiblemente la peor alternativa) una 
subsistencia precaria, hace del sistema de impuestos un sistema de trabajo forzado y 
lo distingue de otros casos de opciones limitadas que no son forzadas. 
 ​
El que decide trabajar más horas para obtener un ingreso mayor al suficiente para sus 
necesidades básicas prefiere algunos bienes o servicios extras que la recreación y las 



actividades que podrían realizar durante las horas no laborales posibles; mientras que 
quien decide no trabajar tiempo extra prefiere las actividades recreativas sobre los 
bienes y servicios extras que podría adquirir trabajando más. Dada esta situación, si 
fuera ilegítimo para un sistema impositivo apoderarse de algo de la recreación del 
hombre (trabajo forzado) con el propósito de servir a los necesitados, ¿cómo puede 
ser legítimo para un sistema impositivo apoderarse de algunos de los bienes del 
hombre con tal propósito? 
​
¿Por qué debemos tratar al hombre cuya felicidad requiere de ciertos bienes o 
servicios materiales, de manera diferente de cómo tratamos al hombre cuyas 
preferencias y deseos hacen innecesarios tales bienes para su felicidad? ¿Por qué el 
hombre que prefiere ver una película (y que tiene que ganar el dinero para pagar el 
boleto) debe estar expuesto al requerimiento de ayuda al necesitado, mientras que 
una persona que prefiere observar una puesta de Sol (y, por tanto, no necesita ganar 
dinero extra) no lo está? ¿No es, de hecho, sorprendente que los redistribucioncitas 
decidan desentenderse del hombre cuyos placeres son tan fácilmente alcanzables sin 
trabajo extra, mientras añaden, en cambio, una carga más al pobre infortunado que 
debe trabajar por sus placeres? En todo caso, uno esperaría lo contrario. ¿Por qué se 
le permite a la persona con el deseo no material o no consumista proceder sin 
obstáculos hacia su alternativa posible favorita, mientras que el hombre cuyos 
placeres o deseos suponen cosas materiales y que debe trabajar por dinero extra 
(sirviendo, por ello, a quienquiera que considere que sus actividades son 
suficientemente valiosas para pagarle) se le restringe lo que puede realizar? Quizás no 
hay ninguna diferencia en principio y, tal vez, algunos piensan que la respuesta 
presupone tan sólo conveniencia administrativa. (Estos problemas y cuestiones no 
perturban a quienes piensan que el trabajo obligatorio para servir a los necesitados o 
para realizar alguna pauta de estado final favorecida es aceptable.) En un análisis más 
completo tendríamos (y querríamos) extender nuestro argumento para incluir interés, 
ganancias empresariales, etcétera. Quienes dudan de que esta extensión puede 
llevarse a cabo, y que trazan aquí la línea en el impuesto por productos del trabajo, 
tendrán que establecer principios pautados históricos de justicia distributiva más bien 
complicados, puesto que principios de estado final no distinguirían las fuentes del 
ingreso en ninguna forma. Es suficiente por ahora alejarse de los principios de estado 
final y poner en claro cómo varios principios pautados dependen de opiniones 
particulares sobre las fuentes o la ilegitimidad o menor legitimidad de las utilidades, 
intereses, etcétera; opiniones particulares que muy bien pueden estar equivocadas. 
¿Qué clase de derechos sobre los otros otorga a uno una pauta de estado final 
legalmente institucionalizada? El núcleo central de la noción de un derecho de 
propiedad sobre X, en relación con qué otras partes de la noción se deben explicar, es 
el derecho a determinar qué es lo que se debe hacer con X; el derecho a decidir cuál 
de los limitados conjuntos de opciones referentes a X se deben realizar o intentar. Las 
restricciones son establecidas por otros principios o disposiciones jurídicas que operan 
en la sociedad; en nuestra teoría, por los derechos en el sentido de Locke, que las 
personas poseen (en el Estado mínimo). Mis derechos de propiedad sobre mi cuchillo 
me permiten dejarlo donde yo quiera, pero no en el pecho de otro.​
​
  



Yo puedo escoger cuál de las opciones aceptables que se refieren al cuchillo debe 
realizarse. Esta noción de propiedad nos ayuda a entender por qué teóricos anteriores 
hablaron de que las personas tenían la propiedad de sí mismos y de su trabajo. 
Consideraban que cada persona tenía el derecho a decidir qué es lo que devendría y 
qué haría, y que tenía el derecho a cosechar los beneficios de lo que hizo.​
Ese derecho de seleccionar la alternativa que debe realizarse, a partir del conjunto 
limitado de alternativas, puede tenerlo un individuo o un grupo con algún 
procedimiento para llegar a alguna decisión conjunta; o bien el derecho puede ser 
pasado de un lado a otro, de manera que un año yo decido qué es lo que ha de pasar 
con X y, el año siguiente, usted lo hace (quizás, con la alternativa de destrucción 
excluida); o bien, durante el mismo espacio de tiempo, yo puedo tomar algunos tipos 
de decisiones acerca de X, y usted otras, etcétera. Carecemos de un aparato analítico 
adecuado y fructífero, para clasificar los tipos de límites sobre el conjunto de opciones 
entre las cuales debe tomarse la decisión, y los tipos de formas en que los poderes de 
decisión se pueden tener, dividir y combinar. Una teoría de la propiedad contendría, 
entre otras cosas, tal clasificación de limitaciones y modos de decisión y, a partir de un 
número reducido de principios, se seguiría una multitud de enunciados interesantes 
sobre las consecuencias y efectos de ciertas combinaciones de límites y modos de 
decisión.​
Cuando los principios de resultado final de justicia distributiva se integran en la 
estructura jurídica de una sociedad, otorgan a cada ciudadano (como la mayor parte 
de los principios pautados) una reclamación jurídicamente exigible sobre alguna 
porción del producto social total; esto es, sobre alguna porción de la suma total de los 
productos hechos individual y conjuntamente. Este producto total es creado por los 
individuos que trabajan, usando medios de producción que otros ahorraron para 
producirlos, por personas que organizaron la producción o crearon medios para 
producir cosas originales o cosas de una nueva manera. Esta diversidad de 
actividades individuales, los principios pautados de distribución otorgan a cada 
individuo una reclamación jurídicamente exigible. Cada persona tiene derecho sobre 
las actividades y los productos de las otras personas, con independencia de si las 
otras personas entran en relaciones particulares que den origen a estas 
reclamaciones, e independientemente de si en forma voluntaria se echan a cuestas 
estas reclamaciones, por caridad o a cambio de algo. 
​
Si se hace por medio de impuestos sobre salarios o sobre salarios que superen cierta 
cantidad, por medio de la confiscación de utilidades, o por medio de la existencia de 
una gran olla social, de manera que no es claro de dónde viene qué y a dónde va qué, 
los principios pautados de justicia distributiva suponen la apropiación de acciones de 
otras personas. Apoderarse de los resultados del trabajo de alguien equivale a 
apoderarse de sus horas y a dirigirlo a realizar actividades varias. Si las personas lo 
obligan a usted a hacer cierto trabajo o un trabajo no recompensado por un periodo 
determinado, decide lo que usted debe hacer y los propósitos que su trabajo debe 
servir, con independencia de las decisiones de usted. Este proceso por medio del cual 
privan a usted de estas decisiones los hace copropietarios de usted; les otorga un 
derecho de propiedad sobre usted. Sería tener un derecho de propiedad, tal y como se 
tiene dicho control y poder de decisión parcial, por derecho, sobre un animal u objeto 
inanimado.​
Los principios de estado final y la mayoría de los principios pautados de justicia 



distributiva instituyen la propiedad (parcial) de los otros sobre las personas, sus 
acciones y su trabajo. Estos principios suponen un cambio: de la noción liberal clásica 
de propiedad sobre uno mismo a una noción de derechos de copropiedad sobre otras 
personas.​
Consideraciones como éstas plantean a la concepción de estado final y otras 
concepciones pautadas de justicia la pregunta de si las acciones necesarias para 
lograr las pautas seleccionadas no violan, ellas mismas, restricciones morales 
indirectas. Cualquier opinión que sostenga que existen restricciones morales indirectas 
sobre las acciones, que no todas las consideraciones morales pueden ser integradas 
en estados finales por realizar (véase supra capítulo III), debe enfrentar la posibilidad 
de que algunas de sus metas no sean alcanzables por ningún medio moral permitido 
disponible. Un teórico retributivo enfrentaría tales conflictos en una sociedad que se 
desvía de los principios de justicia en cuanto a la generación de pertenencias, si, y 
sólo si, las únicas acciones disponibles para realizar los principios violan algunas 
restricciones morales. Puesto que la desviación de los dos primeros principios de 
justicia (en la adquisición y en las transferencias) supondría la intervención directa y 
agresiva de otras personas para violar derechos, y puesto que las restricciones 
morales no excluyen acciones defensivas o retributivas en tales casos, el problema del 
teórico retributivo raramente será apremiante. Y cualesquiera que sean las dificultades 
que tiene al aplicar el principio de rectificación a personas que por sí mismas no violan 
los dos primeros principios, son dificultades para ponderar las consideraciones en 
conflicto en tal forma que se formule correctamente el propio principio complejo de 
rectificación; él no violará restricciones morales indirectas al aplicar el principio. Sin 
embargo, los proponentes de concepciones pautadas de justicia a menudo sufrirán 
choques frontales (graves, si aprecian ambas partes del enfriamiento) entre las 
restricciones morales indirectas sobre cómo pueden ser tratados los individuos y sus 
concepciones pautadas de justicia que presentan un estado formal u otra pauta que 
tiene que ser realizada. 
​
¿Puede una persona emigrar de una nación que ha institucionalizado algún principio 
distributivo de estado final o pautado? Para algunos principios (por ejemplo, los de 
Hayek) la emigración no presenta ningún problema teórico. Mas para otros es asunto 
complicado. Considérese una nación que tiene un esquema obligatorio de procuración 
social mínima de ayuda a los más necesitados (o una organización para maximizar la 
posición del grupo que esté en peores condiciones); nadie puede decidir no participar 
en ella. Nadie puede decir: “No me obliguen a contribuir para otros y no velen por mí a 
través de este mecanismo obligatorio si estoy necesitado.” Pero si emigrar del país se 
permitiera, cualquiera podría decidir ir a otro país que no tuviera atención social 
obligatoria pero que de otra manera fue (tanto como sea posible) idéntico. En tal caso, 
el único motivo de la persona para dejar el país sería el no participar en el esquema 
obligatorio de atención social. Y si efectivamente se va, los necesitados en su país de 
origen no recibirán ninguna ayuda (obligatoria) de él. ¿Qué fundamento racional 
produce el resultado de que se permita emigrar a las personas y, sin embargo, si 
permanecen se les prohíba salirse del esquema obligatorio de atención social? Si 
proveer a los necesitados es de superior importancia, esto va en contra de permitir la 
emigración externa. (¿Respaldaría, también, en cierta forma, el secuestro de personas 
que viven en un lugar, sin atención social obligatoria, las cuales podrían ser obligadas 
a hacer una contribución a los necesitados en su comunidad?) Quizás el componente 



decisivo de la posición que permite la emigración únicamente para evitar ciertos 
arreglos, mientras que no permite a nadie excluirse internamente de ellos, sea 
cuestión de sentimientos fraternales dentro del país. “No queremos aquí a nadie que 
no contribuya, que no se preocupe lo suficiente por los demás para contribuir.” Esa 
preocupación, en este caso, tendría que ser vinculada a la idea de que la ayuda 
forzada tiende a producir sentimientos fraternales entre aquel a quien se ayuda y el 
que ayuda (o quizás meramente a la idea de que saber que alguien o algún otro no 
ayuda voluntariamente produce sentimientos no fraternales. 
  
16 Véase gregory Vlastos, “The individual as an Object of Love in Plato”, en Platonic 
Studies, Princeton, princeton University Press, 1973, pp. 3-34. 
17 No estoy seguro en cuanto a si los argumentos que formulo más adelante muestran 
que tal imposición es meramente trabajo forzado; de esta manera “va a la par con” 
significa “es una clase de”. O bien, si a la inversa, los argumentos acentúan las 
grandes similitudes entre tal gravamen y el trabajo forzado, mostrando que es 
verosímil y esclarecedor considerar tal imposición a la luz del trabajo forzado. Este 
segundo enfoque le recordaría a uno cómo John Wisdom concibe las afirmaciones de 
los metafísicos. 
18 Nada se sostiene del hecho de que aquí como en cualquier otra parte hablo 
vagamente de necesidades, puesto que continúo, cada vez, rechazando el criterio de 
justicia que lo incluye. Sin embargo, si algo dependiera de la noción, uno querría 
examinarla más detenidamente. Para un punto de vista escéptico, véase Kenneth 
Minogue, The Liberal Mind, Nueva York, Random House, 1963, pp. 103-112.​
19 Mayores detalles que este enunciado debe contener se encuentran en mi ensayo 
“Coerción”, en S. Morgenbesser, P. Suppes y M. White (comps.), Philosophy, Science, 
and Meted, Nueva York, St. Martín, 1969.  
20 Sobre los temas de éste y del siguiente párrafo, véanse los trabajos de Armen 
Alchian. (Cfr. Bibliografía). 
​
  
 


