
 

                            De verbeelding aan de macht 

 

In 1964 hield Peter Lohr een toespraak in het Tv-programma 

Zo is het toevallig ook nog ’s een keer, die vele kijkers schokte. 

Ik citeer: “Want het beeld is tot de mens gekomen en heeft 

de mens gevormd naar zijn evenbeeld. Steeds opnieuw 

verzamelen zich de gelovigen, ontsteken het heilige beeld en 

blijven in devoot stilzwijgen bijeen.  Het beeld zij geprezen dat 

er slechts weinigen zijn die in plaats van het beeld te dienen 

zich overgeven aan zondige bezigheden als daar zijn lezen, 

spelen of zelfs praten.  (…) In den beginne was het beeld en 

het beeld was goed en het beeld is goed.  (…) Gij zult geen 

ander tijdverdrijf kennen dan het kijkbedrijf, gij zult u geen 

afgodsbeelden maken dan de beelden van het beeld, gij zult 

niet naar uwen naasten kijken gelijk uw naaste niet kijkt naar 

u, maar bovenal: gij zult de knop geenszins omdraaien, want 

dit is het beeld een gruwel (…) Wees met ons o beeld, want 

we weten niet wat we zonder u zouden moeten doen.” 

Dit ging niet over Facebook of Instagram, maar het leidde wel 

tot een soort van Twitterstorm. Men was geschokt. Mies 

Bouwman, Jan Blokker, Peter Lohr en de andere makers 

werden uitgescholden als “heidenen, stink joden, homofielen, 

flikkers en viezerikken”. Er werden tribunalen aangekondigd 

en doodsbedreigingen gestuurd. Wat dat betreft is er niets 

nieuws onder de zon.  

Zo is het toevallig ook nog ’s een keer stelde de afgodendienst 

aan de kaak. Maar het programma werd door de 

fractievoorzitters van KVP, AR, CHU en VVD (Schmelzer, 

 



 

Smallenbroek, Beernink en Geertsema) “aanstootgevende 

heiligschennis” genoemd. Hilterman van de Haagse Post riep 

de regering op de bevolking tegen godslastering te 

beschermen en dit soort uitzendingen van de buis te 

verwijderen. Trouw vroeg de minister in te grijpen om 

herhaling te voorkomen. De Volkskrant betitelde Jaap Burger, 

de latere formateur van het kabinet Den Uyl, als directeur van 

“het smerigste boulevardblad ooit”. 

De uitzending was een kantelpunt. Ook in vorige decennia 

was er publiekelijk strijd gevoerd, maar toen ging het vooral 

om politieke kwesties (Nieuw-Guinea, Hongarije) en 

economische, zoals de bestedingsbeperking. Maar het 

verbreedde zich tot een sociaal-culturele strijd in de jaren 

zestig. Toen rees verzet tegen autoriteiten en tegen de 

heersende moraal. Daarbij ging het niet alleen om verzet 

tegen iets, maar ook vóór iets: vernieuwing, verbeelding van 

hoe het anders kan, een samenleving waarin de macht was 

gedemocratiseerd en de moraal niet van bovenaf werd 

opgelegd. Dus: “de verbeelding aan de macht”. 

Dat verzet kreeg veel gezichten: Provo, de Kabouters, Roel van 

Duijn, Jasper Grootveld, het Witte Fietsenplan, hippies, flower 

power, Dolle Mina, Baas in eigen buik, Bisschop Bekkers,  

studentenprotesten in Nijmegen, Tilburg en Amsterdam, Tien 

over Rood, het Maagdenhuis, de Bond van Wetenschappelijke 

Arbeiders en de Studentenvakbeweging. 

Het was niet typisch Nederlands, geenszins. Tsjechoslowakije, 

begin 1968: ‘de Praagse lente’. Chicago, april 1968: 

betogingen tegen de oorlog in Vietnam. Memphis, april 1968: 

 



 

de moord op Martin Luther King. Parijs, mei ‘68: 

‘L’Imagination au pouvoir’. Daarmee vergeleken was wat er in 

Nederland gebeurde klein bier, maar er was een gevoel van 

verbondenheid met mensen die elders streden voor vrijheid 

en democratie en tegen racisme en kolonisatie. Er werd 

betoogd tegen de Amerikaanse politiek in Vietnam (‘Johnson 

molenaar’). Voor bijna alle landen in de Derde Wereld, net 

vrij of nog niet, werden solidariteitscomités opgericht. De 

oecumenische beweging Sjaloom wist een groeiende aanhang 

te mobiliseren voor ‘kosmopolitieke aksie’.   

Voor velen was het gevoel van verbondenheid met de 

buitenwereld – de oecumene, de hele bewoonde wereld 

waarin alle mensen vrij en gelijk zijn – de inspiratie om ook te 

pleiten voor bevrijding en vernieuwing in ons eigen land. Dat 

beroerde ook de politiek. Gevestigde politieke partijen 

werden door andere bewegingen vooruitgestreefd, hervormd 

of uitgehold: D’66, PPR en Nieuw Links. De achtergronden zijn 

beschreven in de recentelijk gepubliceerde “Parlementaire 

geschiedenis van Nederland in de lange jaren zeventig. Grote 

idealen, smalle marges”. Die beschrijving is compleet en 

correct, maar afstandelijk, zoals het historici betaamt. De 

drijfveren van actievoerders en hervormers komen weinig tot 

hun recht. Waarom werd actie gevoerd en waartoe, wat voor 

wereld stond ons voor ogen? Ik zeg ‘ons’, want ik voelde mij 

erbij betrokken: de dekolonisatie, de Derde Wereldbeweging, 

de vredesbeweging, de oecumene, de Pauselijke encycliek 

Populorum Progressio,  de bevrijdingstheologie, de strijd 

tegen racisme en Apartheid, de democratisering van de 

universiteit, de vermaatschappelijking van wetenschappelijk 

 



 

onderzoek, Nieuw Links, het denken over Grenzen aan de 

Groei van de Club van Rome en enkele jaren later dat van de 

Wereldraad van Kerken over JPSS: Just Participatory and 

Sustainable Society. 

Over die hele periode wordt nogal eens geringschattend 

geoordeeld. Jongeren die in de jaren zestig een tegencultuur 

proclameerden zouden anarchistisch zijn en slechts één 

verbod erkennen: het verbod om te verbieden. Het zou gaan 

om hedonistische romantici, die geen oog hadden voor de 

realiteit. Ze zouden dromen en een utopie najagen. In latere 

jaren kreeg de roep om ‘verbeelding aan de macht’ het odium 

niet meer te zijn dan een tijdelijke kinderlijke oprisping, die 

weinig om het lijf had, weliswaar nuttig om taboes te 

doorbreken, doch zonder de maatschappij te hervormen. 

Andere critici vonden de roep gevaarlijk. Zij voorzagen 

maatschappelijke ontwrichting. Bovendien: macht 

corrumpeert en dus zouden ook diegenen die zich wilden 

laten leiden door de macht van de verbeelding gemakkelijk 

gecorrumpeerd kunnen worden, bijvoorbeeld wanneer zij het 

zicht zouden verliezen op de werkelijkheid, in hun eigen 

ideeën en waarheden zouden gaan geloven en zo de weg 

effenen voor populisme en extremisme.    

Maakbaarheid 

Dat kon natuurlijk niet allebei waar zijn: onbelangrijk èn 

gevaarlijk. Het was dan ook  geen van beide. Het was 

vernieuwend en het ging ergens over. De roep om 

verbeelding aan de macht had inhoud - sociaal, economisch 

en cultureel  - en die roep werd in de jaren zeventig in en 

 



 

buiten Nederland politiek vertaald. Op conferenties van de 

Verenigde Naties werd onderhandeld over een Nieuwe 

Internationale Economische Orde, beperking van de macht 

van multinationals, bescherming van het natuurlijk milieu, 

meer ruimte voor ontwikkelingslanden in de internationale 

economie en een centrale plaats voor de vrouw in 

ontwikkelingsprocessen. De Amerikanen vertrokken uit 

Vietnam. Angola en Mozambique bevrijdden zich als de 

laatste landen in Afrika van hun kolonisator, onze 

NATO-bondgenoot Portugal. De verbeelding klopte aan de 

deur van de macht en die deur kwam op een kier te staan. 

Wie had dat einde jaren zestig durven voorspellen? 

In ons eigen land vond die politieke vertaling plaats ten tijde 

van het kabinet Den Uyl. Het begon met Keerpunt ’72, een 

beginsel- en actieprogramma voor progressieve politiek. Het 

was gebaseerd op het politieke antwoord op het rapport van 

de Club van Rome, dat de commissie Mansholt had gegeven 

op initiatief van Den Uyl en van Mierlo. De groei moet worden 

afgeremd, schreef de commissie. Maar, zo voegden zij daar in 

één adem aan toe, de verwezenlijking van een nieuwe 

maatschappij vereist de inspanning van iedereen, niemand 

uitgezonderd. En dat vereist, op zijn beurt, gelijkheid. Want: 

“wie zal verwachten dat degenen die steeds maar weer 

mondjesmaat worden bedeeld zich werkelijk zullen inzetten 

voor een andere welvaartspolitiek? Ongelijkheid is een motor 

voor de toeneming van behoeften en productie. Gelijkheid nu 

is een voorwaarde voor (...)  overleven”.  

 



 

Voor Den Uyl stond democratisering voorop. Dus vereisten 

maatschappelijke hervormingen, zoals hij dat uitdrukte, een 

mars door de instellingen, in het besef van de smalle marges 

van democratische politiek. Het leidde tot vier voorzichtige 

hervormingswetsvoorstellen: meer macht voor 

ondernemingsraden, een meer gelijke verdeling van de 

vermogensaanwas, selectieve sturing van investeringen en 

een grondpolitiek waarin het marktmechanisme werd 

beperkt door overwegingen van algemeen belang. 

Democratisering van de economie, vermogensgelijkheid, 

vermaatschappelijking van  investeringen, de grond en de 

aarde in publieke handen, dat is de weg naar duurzaamheid. 

De vier wetsontwerpen vormden daartoe een aanzet, kleine 

stappen die een alternatieve werkelijkheid verbeeldden. Van 

Kemenade ontwierp het concept van de middenschool om 

achterstelling van kinderen op grond van afkomst en milieu 

tegen te gaan. Trip loodste een wet door de Kamer die 

maatschappelijke groeperingen inspraak verzekerde in 

universitair onderzoek. De eerste stappen werden gezet op 

weg naar een abortuswet die vrouwen zeggenschap bood 

over hun eigen lichaam.  

Noch in de wereldeconomie en de wereldpolitiek, noch in 

Nederland was de roep om ‘verbeelding aan de macht’ 

Spielerei of een bom onder de samenleving. Maar het was 

wel een aanval op gevestigde machtsverhoudingen, want 

zowel in de wereld als in Nederland ging het uiteindelijk om 

een gelijke verdeling van inkomen, kennis en macht.  

 



 

Die aanval was echter niet succesvol. Internationaal werd in 

de jaren tachtig veel teruggedraaid. In Nederland kwam het 

niet eens zover. Wat niet bereikt was, hoefde niet 

teruggedraaid te worden. De marges van de democratische 

politiek waren inderdaad smal gebleken. We hadden er 

slechts aan gemorreld.  

Maar de ambitie was hoog. In hun boek “De verbeelding aan 

de macht” citeren de beide auteurs, Bootsma en Breedveld, 

Den Uyl die zei geleidelijk tot de conclusie te zijn gekomen dat 

het er in de politiek uiteindelijk om ging “chaos en 

vernietiging vóór te zijn”. Den Uyl schetste in zijn interview 

het doembeeld van een maatschappij waarin mensen aan 

hun lot worden overgelaten. “Daarin is de mens de mens een 

wolf. Daarin vernietigt men elkaar. Dus is er ordening nodig, 

een politieke actie om dat te voorkomen.” 

Wie door middel van ordening de chaos wil bestrijden en 

vernietiging tegengaan moet een heilig geloof hebben dat dat 

kan. Dat vereist de verbeelding van een wereld die aan 

vernietiging weet te ontkomen en waarin chaos het aflegt 

tegen harmonie. Wie dat nastreeft gelooft in maakbaarheid. 

Maakbaarheid van maatschappelijke ontwikkeling en 

hervorming, niet door alle processen zelf ter hand te nemen, 

centraal geleid, maar door ze niet over te laten aan machten 

die alleen geïnteresseerd zijn in eigen profijt en zich weinig 

gelegen laten liggen aan het welzijn van kwetsbare mensen 

en een kwetsbare aarde. Maakbaarheid, zoals van Mierlo dat 

in 1968 had geformuleerd: “We moeten een revolutie maken 

vóórdat die uitbreekt”. 

 



 

“Lesgeven in werkelijkheidszin” 

Toen verscheen Bolkestein ten tonele. Hij stapte van het 

bedrijfsleven over naar de politiek en had een missie. Hij 

wilde de culturele revolutie bestrijden, zoals hij die 

belichaamd zag in het kabinet Den Uyl en, schreef hij, 

“lesgeven in werkelijkheidszin”. De werkelijkheid tegenover 

de verbeelding, tegenover het geloof in de maakbaarheid van 

een betere toekomst.   

Dat is lang zo doorgegaan: no-nonsense in plaats van 

verbeelding. Niet dat daar niets tegenover stond. Na het 

einde van de Koude Oorlog kreeg de verbeelding nieuwe 

kansen op de VN-topconferentie over milieu en ontwikkeling 

in 1992 in Rio de Janeiro. Er kwam een lange termijn agenda 

voor de volgende eeuw, Agenda 21, en vanuit de VN werden 

andere agenda’s ontworpen: de Agenda for Peace, de Agenda 

for Development en de Agenda for Democratization. 

Topconferenties werden georganiseerd over mensenrechten, 

voedsel, sociale ontwikkeling, bevolkingsgroei, vrouwen en 

ontwikkeling. Nieuwe begrippen werden geijkt, zoals het 

voorzorgsbeginsel, human security en de Responsibility to 

protect. Verdragen werden gesloten om broeikasemissies 

tegen te gaan, de klimaatcrisis te beteugelen en de 

biodiversiteit te beschermen. En in het jaar 2000 kwamen 

regeringsleiders en staatshoofden overeen de armoede in de 

wereld te halveren. Maar na die eeuwwisseling zakte alles 

ineen. Geen van de internationale verdragen, afspraken en 

beloften is nagekomen. Terugkijkend moeten we constateren 

dat pogingen tot ordening om chaos en zelfvernietiging te 

 



 

voorkomen het hebben afgelegd tegen neoliberalisme en 

marktverruimende globalisering. 

Hoe kwam dat? Deels was het een gevolg van een obsessie 

met veiligheid, nationale veiligheid wel te verstaan, die het 

westen verleidde tot militaire interventies in Irak en 

Afghanistan, en die vele burgers in Europa ertoe bracht 

migranten, vluchtelingen en Moslims als een gevaar te zien 

voor de veiligheid. Nationale veiligheid en eigen veiligheid 

dus. De veiligheid en rechten van mensen buiten het westen 

waren geen prioriteit. Die mochten worden geschonden, 

zodra westerse belangen in het geding kwamen.   

Een tweede reden waarom langere termijn visies en 

internationale solidariteit steeds verder werden afgezwakt 

was de depolitisering binnen onze eigen samenleving van de 

grote vragen waar de wereld mee kampt. Visie werd door de 

premier van dit land taboe verklaard. Beleid werd 

technocratisch, bureaucratisch en gejuridiseerd.  

Management werd belangrijker dan politiek. Politieke 

gevechten gingen steeds meer om incidenten in plaats van 

om ideeën. ‘De verbeelding aan de macht’ betekent dat de 

macht wordt geprovoceerd, maar de provocaties die 

plaatsvonden, zoals Occupy, waren slechts een kort leven 

beschoren Burgers die behoren tot de middenklasse raken 

gesteld raken op bestendiging van hun comfort en willen niet 

verontrust worden. We worden zelfgenoegzaam en 

onverschillig voor het lot van anderen: vluchtelingen aan de 

hekken van Europa, hongerenden in de Hoorn van Afrika, 

slachtoffers van overstromingen in Pakistan, mensen die ten 

 



 

prooi vallen aan bendes in Haïti, mensen die vervolgd worden 

door dictatoriale en autoritaire regimes, die in steeds meer 

landen aan de macht komen en die we liever ontzien, om de 

commercie niet te verstoren. Om te voorkomen dat we 

stelling moeten nemen, laten we ons graag in slaap sussen 

door sprookjes als zou het in modern en verstedelijkt Afrika 

best goed gaan en dat we zelf eigenlijk in een gaaf land 

wonen. En met behulp van sociale media vormen we een 

zelfbeeld binnen onze eigen bubbel.  

Als Peter Lohr ons vandaag zou toespreken, bijvoorbeeld in 

een uitzending van Even tot hier, dan zou hij zijn tirade van 

zestig jaar geleden in bijna dezelfde bewoordingen kunnen 

herhalen, zij het niet over het televisiebeeld, maar over het 

beeld dat wij maken van onszelf, via Facebook, Twitter, 

Instagram en TikTok: “In den beginne was het beeld en het 

beeld was goed en het beeld is goed.  Gij zult niet naar uwen 

naasten kijken gelijk uw naaste niet kijkt naar u. Wees met 

ons o beeld, want we weten niet wat we zonder u zouden 

moeten doen.” 

Niet alleen de verbeelding van een andere werkelijkheid heeft 

het moeten afleggen, ook de werkelijkheid zelf. Den Uyls 

geloof in de maakbaarheid van een betere toekomst is naar 

de achtergrond verdrongen. Maar ook de missie van 

Bolkestein, die wilde komen “lesgeven in werkelijkheidszin”, 

heeft gefaald. Twintig jaar na de eeuwwisseling is de 

werkelijkheid ingehaald door fake news, zijn 

wetenschappelijke inzichten gereduceerd tot ‘ook maar een 

mening’ en worden feiten taboe verklaard.  

 



 

De werkelijkheid van morgen 

Dat is natuurlijk nooit Bolkesteins bedoeling geweest. 

“Lesgeven in werkelijkheidszin” betekent dat we de kop niet 

in het zand mogen steken voor wat ons te wachten staat. Tot 

de werkelijkheid van vandaag hoort ook die van onze 

kinderen en kleinkinderen, morgen. Tot de werkelijkheid waar 

burgers in het westen mee te maken hebben hoort ook die 

van de oorlogen en klimaatverslechtering buiten de Europese 

grenzen, de werkelijkheid van voedseltekorten en 

vluchtelingenstromen die daar het gevolg van zijn, slinkend 

Poolijs, smeltende gletsjers en permafrost, epidemische 

uitbraken van zoönose virussen, verdwijnende plant- en 

diersoorten en verstoring van ecosystemen. Dat is geen ver 

van ons bed show, maar de werkelijkheid van vandaag en hier. 

Een catastrofe zit in de lucht.  

Toch stoppen politici en bestuurders de koppen in het zand. 

Toch wijst iedereen naar elkaar, schuift men 

verantwoordelijkheden van zich af en worden echte 

oplossingen steeds weer uitgesteld. Toch haasten burgers zich 

na de coronacrisis terug naar het oude normaal. Toch worden 

nieuwe mensenrechten geclaimd: het recht om te vakantie te 

vieren, het recht om te vliegen, het recht om vlees te eten, 

het recht om in vrijheid te beslissen wat we consumeren en 

hoeveel. We rennen als lemmingen naar de afgrond en 

sleuren al diegenen, die elders in de wereld deze rechten en 

vrijheden nooit mochten genieten, met ons mee.  

We moeten eerlijk zijn: het gaat niet goed, in Afrika niet, in 

Azië, het Midden-Oosten, Siberië en Latijns-Amerika niet, en 

 



 

ook niet in het Westen. Er wordt beweerd dat het in Afrika de 

goede kant opgaat, maar dat is niet zo. Misschien zijn twee à 

drie landen er beter aan toe dan dertig jaar geleden, maar in 

de andere zakt de onderklasse steeds verder weg. Vandaar al 

die vluchtelingen. Ik heb mij bijna mijn hele professionele 

leven beziggehouden met ontwikkelingsprocessen en met 

armoede en conflicten in ontwikkelingslanden. We liepen 

achter de feiten aan, maar er was toch steeds enig 

perspectief. Dat lijkt nu totaal verdwenen. Als het zo 

doorgaat, wordt het voor een derde van de wereldbevolking 

alleen maar slechter. Er wordt optimistisch gewezen op de 

technologie die een uitweg zou bieden uit de misère, maar 

iedere nieuwe vinding en toepassing creëert nieuwe 

ongelijkheden en een nieuw schaarste probleem.  Er is lang 

gedacht dat het bij ons allemaal zo’n vaart niet zal lopen, 

omdat we rijk en machtig zijn en ons kunnen beschermen, 

maar die bescherming gaat ten koste van anderen, die ook 

willen overleven, en houdt geen stand. Even misschien, maar 

niet lang. We moeten het niet mooier maken dan het is. Alle 

tekens staan in de verkeerde richting en alle crises verergeren 

elkaar. Het gaat niet alleen om bestrijding van de klimaatcrisis 

door de opwarming van de aarde te beperken tot 1,5 graad. 

Het gaat ook om het voorkomen van oorlogen om 

grondstoffen en water, om  grensoverschrijdende oorlogen 

tussen de haves en de have-nots. Die komen niet, ze zijn er al. 

En er gaan nu al veel te veel mensen veel te vroeg dood.  

Is er anno 2022 nog ruimte voor een verbeelding van een 

wereldwijde werkelijkheid waarin de mens de mens niet 

langer een wolf is? Een wereld die niet ten onder gaat aan 

 



 

chaos en waarin men elkaar en de natuur niet vernietigt?  Zou 

zo’n verbeelding aan de macht kunnen komen en mensen 

mobiliseren voor een toekomst, waarin iedereen gelijke 

rechten heeft, niet op papier, maar echt? Is een halve eeuw 

na Keerpunt 1972 een Keerpunt 2022 denkbaar, een politiek 

programma dat uitgaat van Bolkesteins oproep de 

werkelijkheid niet te ontkennen en van die van Den Uyl om 

haar fundamenteel te veranderen?  

Tien over groen 

Ik geef een voorzet: tien punten, van Tien over Rood naar Tien 

over Groen. 

1.​Halveer het gebruik van fossiele energie en van de 

emissies van broeikasgassen binnen vijf jaar en doe dat 

nog een keer in de vijf jaar daarna, op weg naar nul. 

2.​Doe hetzelfde voor de intensieve veehouderij, de 

vleesconsumptie, de toepassing van plastics en de 

emissies van stikstof en fijn stof: halvering binnen de 

eerste periode en een verdere halvering in de tweede.  

3.​Halveer opnieuw tweemaal achtereen het consumptieve 

vliegverkeer, de privé vluchten en de vliegvakanties. Doe 

hetzelfde met de automobiliteit.  

4.​Verhoog de prijs van alle materiele consumptiegoederen 

door alle maatschappelijke kosten daarin op nemen. Doe 

dat niet geleidelijk, zodat consumenten daaraan gaan 

wennen en hun consumptie niet verminderen, maar snel 

en schoksgewijs. Stop al die uitwassen van globalisering 

die landen ertoe verleiden zich meer bezig te houden 

met export en import dan met productie om te voldoen 

 



 

aan de binnenlandse vraag. Halveer het wereldwijde 

vlieg- en zeetransport van niet essentiële 

consumptiegoederen. Verminder niet de 

bevolkingsgroei, maar de materiele consumptie per 

hoofd van de bevolking. Slacht de heilige koe van het 

Bruto Nationaal Product en kies voor  vooruitgang in 

wezenlijk welzijn. 

5.​Stap over op een publieke ordening van de 

investeringen, met voorrang voor investeringen die 

maatschappelijk essentieel zijn, die het land helpen 

toekomstige problemen het hoofd te bieden: 

energieschaarste, waterschaarste en -overlast, transport 

en communicatie zonder milieueffecten. Laat ruimte 

voor de markt, maar wees als democratisch 

gelegitimeerde overheid een strenge marktmeester en 

aarzel niet haar te corrigeren, wanneer het toch fout 

loopt. Laat het gebruik van de grond niet over aan de 

markt. Maak lange termijn investeringsplannen om te 

komen tot een economische structuur die bestendig is 

tegen bedreigingen van de materiele en immateriële 

welvaart. Ontwerp een nieuw plan voor de ruimtelijke 

ordening, met ruimte voor mens en natuur. Zorg ervoor 

dat aan het eind van deze eeuw het overgrote deel van 

de bevolking niet langer woont en werkt in het westen 

van Nederland. Werk daarbij samen met onze buren in 

België en Duitsland.   

6.​Richt onderwijs, opleiding en training zo in dat aan deze 

maatschappelijke behoeften kan worden voldaan. 

Reguleer de arbeidsimmigratie met hetzelfde oogmerk. 

 



 

Biedt in onderwijs en opleiding ruim baan aan literatuur, 

muziek, theater, cultuur en sport, om iedereen de kans 

te geven daarmee actief bezig te zijn, dan wel er passief 

van te genieten.  

7.​Laat vluchtelingen die in hun land van herkomst geen 

leven hebben op ruime schaal toe. Geef hen alle kansen 

om mee te doen.  

8.​Halveer binnen vijf tot zeven jaar de ongelijkheid in de 

inkomensverdeling op basis van een democratisch 

gekozen criterium. Halveer die binnen vijf tot zeven jaar 

daarna opnieuw. Definieer naast de 

inkomensongelijkheid de ongelijkheid in de toegang tot 

onderwijs, gezondheidszorg en huisvesting. Halveer die 

eveneens. Hef hoge belastingen op vermogens en room 

de particuliere vermogensaanwas af.  Rem alle 

bewegingen van particulier kapitaal af die niet gericht 

zijn op investeren, maar op beleggen, om geld met geld 

te maken, via productie en handel in bitcoins en 

speculatie in huizen, grond, grondstoffen en 

waardepapier.   

9.​Verachtvoudig de hulp aan kwetsbare landen en 

bevolkingsgroepen, door deze drie maal achtereen te 

verdubbelen binnen steeds drie tot vijf jaar. Stap af van 

de huidige op economische groei gerichte 

ontwikkelingshulp aan landen, maar richt ze op mensen. 

Wend de middelen voor directe bestrijding van de 

armoede van de onderklasse in de wereld, alsmede aan 

hulp bij rampen en hulp bij de aanpassing aan  

 



 

veranderingen in het klimaat en andere natuurlijke 

omstandigheden.  

10.​ Bepleit dit alles in onderhandelingen binnen de VN en 

andere internationale organisaties.  Spreek binnen de 

Europese Unie af dat de Unie daar hoe dan ook toe 

overgaat, dus ook wanneer andere landen dat niet doen. 

Zoals Mansholt bepleitte: kies voor “een Europees 

exemplarisch optreden”. Doe echter reeds datzelfde in 

Nederland, ook wanneer andere EU-lidstaten daartoe 

nog niet willen overgaan. Maak een eind aan het 

voortdurende verschuilen achter elkaar.  

 

Stappen terug 

Alle deze tien punten hebben met elkaar gemeen dat 

ongelijkheden moeten worden bestreden door als 

welvarende landen en burgers grote stappen terug te zetten. 

Loss and damage met geld of boomaanplant compenseren 

lost  niets op. Andere landen helpen zich aan 

klimaatverslechtering aan te passen evenmin. Beide zijn 

nodig, maar er kan niet mee worden volstaan. De 

economische klasse die goed heeft geboerd, niet alleen de 

elite, maar ook de middengroepen,  ten koste van de andere 

helft van de wereldbevolking, moet zelf terug. We moeten 

terug in onze ecologische voetafdruk, in welvaart, in het 

beslag op de grond, op grondstoffen, op de 

milieugebruiksruimte en de atmosfeer om ons heen. Stappen 

terug in macht. Dat laatste vooral.  

 



 

Zo niet, dan raken de levensbronnen uitgeput. Dan zal de 

strijd om de schaarste ontaarden in oorlog en geweld. In mijn 

meest pessimistische buien vrees ik dat dit onontkoombaar is. 

Het einde van de beschaving lijkt onvermijdelijk. Niet omdat 

de mensheid van buitenaf wordt bedreigd, maar omdat zij 

zichzelf bedreigt.  

Maar dat pessimisme hoeft niet tot verlamming te leiden. 

Wanneer het einde niet kan worden afgesteld, kan het wel 

worden uitgesteld. Wie de volledige werkelijkheid tot zich 

door laat dringen en juist daarom pleit voor de verbeelding, 

heeft geen andere keus: alle hens aan dek om het einde uit te 

stellen. Misschien slechts met een dag, maar daags daarna 

opnieuw met een dag, stap voor stap, dag in dag uit. Dan 

kunnen we, manoeuvrerend binnen den Uyls smalle marges 

van de democratie, iedere gewonnen dag gebruiken om te 

werken aan wezenlijke hervormingen, Practical Utopias, zoals 

Margaret Atwood ze beschrijft in het Klimaatboek van Greta 

Thunberg. En als we eindeloos doorgaan het einde telkens 

opnieuw met een dag uit te stellen, dan wordt uitstel afstel. 

Dat is met recht de verbeelding aan de macht. 

 

 

Jan Pronk 

Den Haag, Haagse Kunstkring, 10 december 2022 

Lezing uitgesproken in het kader van de manifestatie Kijken 

naar het Binnenhof, 30 november - 26 december 2022  

 


