- ¥ 7| Diocesr
2314 "BERGAMO

Ufficio Catechistico
Sezione Apostolato Biblico

Sussidio biblico-catechistico
2025-2026

HAI MUTATO IL MIO LAMENTO IN DANZA



Un cammino nella Parola



Nella sua lettera pastorale per 1’anno 2025- 26, «Servire la vita, servire la gioia di vivere» il
vescovo Francesco raccoglie I’invito del Giubileo 2025 a essere «pellegrini di speranza» e lo
proietta verso il proseguimento del cammino come «testimoni di gioia».

E la gioia cristiana di cui ha scritto Paolo VI nella sua intensa esortazione apostolica Gaudete in
Domino, evidenziando come essa derivi da una profonda unione con Dio, e trovi la sua fonte non
nelle circostanze terrene, ma nella speranza della salvezza e nella carita.

In Evangelii Gaudium, Papa Francesco ha ripreso e arricchito questa idea, sottolineando come la
gioia del Vangelo scaturisca dall'incontro personale con Gesu Cristo e si concretizzi nella missione
evangelizzatrice. E una gioia che si espande, portando a superare il pessimismo e a condividere la
buona notizia con gli altri.

Il presente Sussidio biblico-catechistico diocesano per [’anno 2025-26, accoglie questa
indicazione della lettera pastorale del vescovo di Bergamo e propone una selezione di dieci testi
biblici, che conformemente all’unita delle Scritture, son tratti in parallelo dall’Antico e dal Nuovo
Testamento.

11 Sussidio biblico-catechistico si snoda in dieci tappe.

1. La prima ¢ dedicata alla riflessione e alla preghiera sull’icona biblica del Magnificat (Lc
1,46-55), altissimo cantico di lode in cui trabocca tutta 1’esultanza di Maria per il dono
della salvezza all’umanita.

2. La seconda tappa propone la lettura del testo riguardante la maternita di Anna, madre di
Samuele e la sua intensa preghiera, fonte di ispirazione per lo stesso Magnificat (/Sam
1,1-20; 2,1-10).

3. La terza tappa riprende una delle grandi promesse messianiche dell’ Antico (Is 8,21-a 9,6)
in cui I’evento della nascita del bambino diventa motore di trasformazione e gioia
incontenibile.

4. La quarta tappa contempla allora il compimento della promessa messianica nella nascita
di Gesu a Betlemme, motivo di gioia grande per chi accoglie I’evangelo (Lc 2,1-15).

5. La quinta tappa ¢ riferita al Cantico dei Cantici e mostra il fascino e la gioia che nascono
dal vivere un amore totalizzante (Ct 2,8-17).

6. Ed ¢ il fascino e la gioia travolgente per la scoperta del Regno che muovono i protagonisti
della sesta tappa dedicata alle due parabole del tesoro e della perla preziosissima (M¢
13,36.44-46).

7. La settima tappa si focalizza sulla profezia di Sofonia 3,12-20 che celebra I’indissolubile
legame tra 'umilta e la beatitudine del credente.

8. Nell’ottava tappa si prende in considerazione il racconto dell’incontro tra Gesu e Zaccheo
(Lc 19,1-10) che non esita ad umiliarsi agli occhi della gente pur di incontrare Gesu e cosi
esperimenta la gioia dell’oggi della salvezza.

9. La nona tappa del percorso biblico-catechistico ¢ dedicata al Sa/ 16, uno dei salmi piu
intensi e illuminanti sulla comunione con Dio come fonte di gioia imperitura.

10. 11 testo di Filippesi 4,1.3-13 ¢ oggetto della decima tappa e prende in considerazione la
gioia che caratterizza il quotidiano del credente.

Ogni tappa segue una scansione ispirata al metodo della ‘lectio divina’: una preghiera inziale in
cui si invoca il dono dello Spirito Santo; segue I’ascolto della parola biblica e una sua spiegazione
rispettosa dei criteri esegetici e teologici; si offrono poi stimoli per la riflessione e ’attualizzazione



sia personale sia di gruppo. Il tutto sfocia nella preghiera conclusiva che raccoglie le provocazioni
emerse nella tappa percorso biblico-catechistico.

In calce al Sussidio si offre una sintetica esplorazione del concetto di gioia — distinguendolo dal
piacere e dalla felicita passeggera — attraverso un'analisi filosofica che ne ripercorre le
interpretazioni piu significative da Platone a Nietzsche, fino ai pensatori contemporanei. Ci si
confronta anche con la visione riduzionista e biologicistica della gioia optando piuttosto per
un'interpretazione esistenziale e spirituale che ¢ in piena sintonia con la prospettiva biblica.
L'intento di tale proposta di riflessione ¢ mostrare come la gioia autentica non sia una semplice
emozione 0 un meccanismo biochimico, ma un dono e una rivelazione del senso profondo della
vita, radicato nella relazione con il divino, cosi come descritto nel Vangelo di Giovanni (Gv
16,20-24).



Immagine in copertina di Carlo Tarantini



INDICE

1. Le meraviglie del Signore

2. Dalle lacrime al cantico di esultanza

3. Spezzare il giogo, accogliere la gioia

4. L’alba della gioia

5. La gioia di amare

6. La gioia dell’incontro

7. La gioia dell'umile: Dio ¢ in mezzo a noi
8. Dalla gioia al dono

9. Dolcezza senza fine

10. La pace di Dio

Per continuare nella riflessione

14

20

24

28

33

38

42

47

52

57



1. LE MERAVIGLIE DEL SIGNORE

Apro il mio cuore a Te

Signore, apri il nostro cuore e la nostra mente
all’ascolto della Tua Parola.

Fa’ che essa cada su un terreno buono e fertile,
portando frutto abbondante nella nostra vita.
Aiutaci a custodirla, a meditarla

e a trasformarla in opere concrete,

affinché non resti solo un seme,

ma divenga albero rigoglioso. Amen

Tu mi parli
Dal vangelo secondo Luca (1,46-55)

% Allora Maria disse: «L’anima mia magnifica il Signore

*7 ¢ il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore,

* perché ha guardato ’'umilta della sua serva.

D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata.

# Grandi cose ha fatto per me I’Onnipotente e Santo € il suo nome;
%% di generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono.
> Ha spiegato la potenza del suo braccio,

ha disperso 1 superbi nei pensieri del loro cuore;

>2 ha rovesciato i potenti dai troni,

ha innalzato gli umili;

>3 ha ricolmato di beni gli affamati,

ha rimandato 1 ricchi a mani vuote.

54 Ha soccorso Israele, suo servo,

ricordandosi della sua misericordia,

> come aveva detto ai nostri padri,

per Abramo e la sua discendenza, per sempre.

Ti ascolto

NB: Essendo il testo del Magnificat l’icona biblica dell’anno pastorale 2025-2026 nella
Diocesi di Bergamo, il commento qui proposto é volutamente ampio. Per chi preferisce un
commento pin breve puo leggere il testo proposto in calce a questa prima scheda.

La preghiera dei poveri del Signore
Da sempre il Magnificat ¢ ritenuto il canto di Maria, ma anche il canto comunitario per
eccellenza. Se alcuni manoscritti attribuiscono il cantico ad Elisabetta o omettono qualsiasi nome,

7



bisogna pero dire che la maggior parte ¢ a favore dell’attribuzione a Maria. Ma ¢ soprattutto il
contenuto a deporre per tale attribuzione; basti notare come, ad esempio, il «tutte le generazioni mi
chiameranno beata» (Lc 1,48) riprenda il «beata colei che ha creduto» (Lc 1,45). Si puo allora dire
che da sempre il Magnificat ¢ ritenuto il canto di Maria, ed insieme il canto della comunita che
riconosce in lei la prima dei credenti.

E anche oggi il Magnificat irraggia forza e luce in chi vi si avvicina con le domande che
attraversano la vita dei poveri della storia. E infatti un canto che annuncia la liberazione, promette
un mondo nuovo. E per questo che continua ad affascinare tutti coloro che anelano alla liberazione
degli individui e dei popoli, e che lavorano perché 1’'umanita ritrovi un volto piu autentico.

Come vedremo, il Magnificat ¢ davvero il canto dei poveri, € non solo in senso figurato,
spirituale, ma anche in senso sociale, materiale; d’altra parte 1 due aspetti non vanno mai dissociati,
per cui il Magnificat puo essere fatto proprio, in senso pieno, solo da chi non ha alcun bene che lo
leghi a questo mondo, nulla che lo ostacoli nel consacrarsi alle esigenze del regno di Dio.

E il canto dei poveri non solo perché in esso i poveri celebrano la loro riabilitazione da parte di
Dio («ha innalzato gli umili»), ma anche per il suo aspetto formale. La voce al singolare, che si
eleva sulla bocca di Maria, richiama infatti quelle preghiere dei Salmi — dette degli ‘anawim YHWH
— dove l’orante innalza la sua fiducia, la sua supplica, la sua lode a Dio in modo intensamente
personale, esprimendo una convinzione di fondo: Dio ¢ il suo bene, il suo unico bene!

Non io, ma Dio!

Proprio il contesto del Magnificat ¢ fortemente illuminante. Infatti Maria esplode nel suo grido di
giubilo dopo le parole piene di ammirazione a lei rivolte dalla parente Elisabetta. Tuttavia non si
mette certo a celebrare se stessa, a compiacersi di quanto ha sentito proclamare, o a schermirsi in
qualche modo davanti a cio che di lei ¢ stato detto.

Tutto questo non importa, a Maria, perché ella non ¢ una persona ripiegata sul proprio ‘io’
enfatico, che in ultima istanza ¢ solo il riflesso di un ‘10’ minimo, arido, gretto. Quanto ha sentito
dire da Elisabetta la riempie di gioia, ma non per s¢, perché ha udito parole che la esaltano, bensi
perché tali parole implicano una celebrazione della grandezza, della bellezza e della bonta del suo
Dio.

E stata accolta come la “benedetta”, cioé¢ — secondo il linguaggio biblico — come colei che ha
ottenuto la vittoria. In tale vittoria Maria e la stessa Elisabetta non possono che riconoscere il
trionfo del ‘Benedetto’! E stata salutata come la “madre del mio Signore”; eppure, se grande ¢ la sua
maternita, ancor piu meraviglioso, sconvolgente, ¢ il fatto che Dio abbia deciso di prendere dimora
nel grembo di una donna, nella storia dell’umanita.

E stata, infine, acclamata come la “beata perché ha creduto”; ma questa felicita ¢ in definitiva il
riconoscimento della fedelta di Dio, di Colui che da compimento alle proprie parole. Ecco perché
Maria sente 1’urgenza di riportare il discorso a Dio, a Colui che ha operato tutto cid per cui
Elisabetta sta lodandola.

Maria non vuole essere al centro dell’attenzione, ma soltanto essere un rimando, un indice che
aiuta a guardare verso Dio. Distoglie percio lo sguardo dalla propria persona per orientarlo sul
mistero di Dio, sul Dio per il quale il suo spirito esulta e nel quale riconosce la sua salvezza, il
senso della sua vita («Dio, mio salvatore»). Ecco perché non sente il bisogno di rispondere alla
domanda di Elisabetta: «4 che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me?», ma da voce
al suo giubilo interiore di fronte al segno che I’angelo le ha dato (la gravidanza di Elisabetta) e che
lei, da vera credente, ha accolto salendo prontamente in Giudea per incontrare Elisabetta.

I’anima mia magnifica il Signore

L’inno di giubilo di Maria ¢ tutto tessuto di allusioni alle Scritture d’Israele. 11 fatto che in pochi
versetti siano condensati almeno un centinaio di allusioni al Primo Testamento, ci dice una cosa
preziosa, importante. Per capire quanto sta avvenendo per lei, ha bisogno della parola di Dio, di
rileggere la propria esistenza nella luce delle divine Scritture. Questo ¢ quanto avviene per ogni
credente, il quale non puo giungere a capo di se stesso e vedersi nell’ottica di Dio, prescindendo dal

8



riferimento alla Parola ascoltata e pregata. Il giubilo di Maria, per il quale ella puo dire che la sua
anima esalta la grandezza del Signore ¢ un’eco evidente del cantico di Anna, la sterile, dopo che ha
concepito e partorito Samuele (cfr. /Sam 2,1), ma anche una risonanza intensissima dei salmi dei
poveri del Signore. Basti ricordare come canta il Sal 34,2-4: «Benediro il Signore in ogni tempo,
sulla mia bocca sempre la sua lode. lo mi glorio nel Signore: i poveri ascoltino e si rallegrino.
Magnificate con me il Signore, esaltiamo insieme il suo nomey.

L’anima di Maria, che magnifica il Signore, significa la sua interiorita piu profonda, segnata da
una piena consapevolezza, con la quale celebra, loda, magnifica il Signore. Ella riconosce la
grandezza di Dio nell’unico modo adeguato, che non puo consistere semplicemente in un ragionare
su Dio, ma deve essere un celebrarlo nella lode. Eppure questa grandezza potrebbe essere equivoca,
se fosse intesa al modo dei dominatori di questo mondo, la cui grandezza diventa un umiliare 1
sottomessi, gli ultimi; ecco perché aggiunge subito che tale grandezza ¢ quella di un salvatore
potente, che si impegna per la salvezza di lei e di tutta ’'umanita.

L’esultanza in Dio suo salvatore ¢ espressa con un termine tipico del linguaggio biblico e
religioso (agalliad) e indica una pienezza di gioia, un rallegrarsi esondante. Nel Nuovo Testamento
¢ spesso utilizzato a fianco di altri verbi indicanti la gioia, ma suggerisce un’ulteriore sfumatura: la
gioia escatologica, e percio definitiva, duratura.

Si puo poi apprezzare il fatto che nel testo originale il verbo dell’esultanza ¢ al passato (in greco:
aoristo) per dire che la gioia di Maria non ¢ solo di adesso, ma si nutre ad un passato di fede nel Dio
salvatore, ad un’esperienza intima del suo essere il Dio per/con questa umanita. Cosi la lode
presente affonda le sue radici nel passato ed ¢ contrassegnata da una gioia che non verra meno!

Il suo sguardo su di me

Ora la lode di Maria diventa articolata, scandita secondo vari motivi. Innanzitutto ella loda Dio
per il suo sguardo. E stato uno sguardo che si & posato su di lei (letteralmente: epiblépé, cioé
‘portare il proprio sguardo su’), cosi come si erano posati su di lei lo Spirito e ’ombra
dell’ Altissimo (con i due verbi greci composti con epi).

E un posarsi dello sguardo di Dio che ¢ il contrario di dare una fugace occhiata. Nel Primo
Testamento Dio volge il suo sguardo sugli uomini perché non li dimentica, ma si cura di loro, come
ad esempio dice letteralmente Anna, la futura madre di Samuele, quando invoca Dio in questi
termini: «Signore degli eserciti, se vorrai volgere il tuo sguardo [LXX: epiblépon epiblépsés=se
guarderai su con uno sguardo che si posa su] sulla miseria della tua schiava e ricordarti di me...».

Si nota subito la vicinanza tra questa espressione di Anna e quanto dice Maria non solo per il
tema dello sguardo divino, ma per la presenza del tema dell’umilta, della bassezza/miseria. L’'umilta
di cui qui si parla non ¢ tanto la virti morale che ¢ I’antitesi dell’orgoglio, ma indica una condizione
di sottomissione, di irrilevanza sociale. Maria riconosce la sua radicale inadeguatezza di fronte alla
grandezza dell’amoroso sguardo di Dio su di lei; sente tutta la sua pochezza, la sua irrilevanza, e
percid la sproporzione tra 1’elezione di Dio e la sua poverta. D’altra parte, proprio il riconoscere
quanto si ¢ miseri, fragili e bisognosi ¢ un atto di verita che ¢ alla base della virtu dell’umilta. Ma
c’¢ di piu. Nella spiritualita dei poveri del Signore, I'umilta (tapeinosis) — che ¢ quella dei salmi
echeggiati nel Magnificat — assume una connotazione religiosa, poiché dice la totale inadeguatezza
umana che porta il credente a non confidare in se stesso, ma soltanto nel Signore.

Cosi questa parola di Maria, quando ¢ intesa nella prospettiva di lei che sta parlando, dice
I’infinita distanza tra Dio e la sua condizione umana; ma sulla bocca della comunita che prega il
Magnificat diventa celebrazione dell’umilta-abbandono fiducioso di Maria.

Maria perd non dice semplicemente: “Ha posato lo sguardo sulla mia umilta/bassezza”, ma,
invece di quel ‘mia’, ha la specificazione “della sua serva”. Gia nel racconto dell’annunciazione
Maria si ¢ proclamata la serva del Signore, e qui riappare nuovamente questo motivo. Allora il
termine non va inteso come una sorta di duplicazione dell’espressione precedente, riguardante
I’irrilevanza, la bassezza di Maria, ma si carica dell’intera spiritualitd primotestamentaria circa la
figura dei servi del Signore.



Il concetto di ‘servo del Signore’ ¢ affine a quello di ‘giusto’, perché indica colui che fa della
sottomissione al Signore il senso della propria esistenza, al contrario degli empi che fanno della
ribellione il loro principio vitale. La relazione con Dio puo essere allora espressa nei termini del
servizio, e il concetto di ‘servo’, pur essendo linguisticamente identico a quello di ‘schiavo’, non
indica una persona priva di liberta, ma chi liberamente vuole appartenere all’altro. Si ¢ schiavi
quando si appartiene al faraone; si € liberi quando si € servi di Dio! Non stupisce allora che molti
grandi personaggi dell’ Antico Testamento, e lo stesso popolo d’Israele vengano definiti ‘servo/i del
Signore’. Va poi aggiunto un aspetto peculiare, collegato al tema biblico dell’essere servi di Dio: il
vero servizio a Lui si da non soltanto con il culto e il rito, ma anzitutto nell’accogliere la chiamata
divina e nell’obbedire alla sua voce, che si traduce in una prassi contrassegnata da giustizia e
fedelta. Vale la pena di riascoltare quanto afferma Dt 10,12: «Ora, Israele, che cosa ti chiede il
Signore, tuo Dio, se non che tu tema il Signore, tuo Dio, che tu cammini per tutte le sue vie, che tu
lo ami, che tu serva il Signore, tuo Dio, con tutto il cuore e con tutta I’anima...».

Ecco dunque lo sfondo offertoci dalle Scritture d’Israele per cogliere la portata di quanto Maria
afferma quando si dichiara la serva del Signore.

Mi chiameranno beata

Di primo acchito la beatitudine che Maria preconizza per s€ («D’ora in poi tutte le generazioni
mi chiameranno beata») sembra evocare il contesto sociologico originario, e cio¢ le
congratulazioni, le felicitazioni che si rivolgono in occasione di una festa, di una vittoria, di una
nascita. Ma la parola di Maria trascende questo senso immediato, perché gia ora lei sperimenta la
beatitudine, proprio perché si ¢ posato su di lei lo sguardo del Signore e le presenti felicitazioni da
parte di Elisabetta, nonché quelle attese per il momento della nascita.

In realta le parole di Maria evocano ancora le Scritture d’Israele e ricordano M/ 3,12, quando dei
poveri d’Israele (e non tanto dell’Israele secondo la carne) viene detto: «Felici [beati] vi diranno
tutte le genti, perché sarete una terra di delizie».

Maria si identifica con questo vero Israele, con questo resto del popolo di Dio, povero e timorato
del suo Signore; ella lo rappresenta e accoglie su di sé la beatitudine del popolo stesso. Inoltre
ricordiamo anche il Sal 72,17, quando il Messia ¢ proclamato benedetto da tutte le nazioni: «/n lui
siano benedette tutte le stirpi della terra e tutte le genti lo dicano beato». Maria entra quindi in
questo movimento di benedizione, di stupore, di meraviglia e annuncia una straordinaria beatitudine
che non riguarda solo il passato e il presente, ma si estende al futuro e assume una dimensione
universale, impegnando tutte le generazioni che verranno. Peraltro ¢ questo il passo evangelico che
in qualche modo autorizza — anzi rende doveroso — un elevare la lode a Maria, riconoscendo in lei la
beatitudine della fede, come aveva gia proclamato Elisabetta («beata colei che ha creduto...).

Questa beatitudine non la isola dagli altri, ma la fa diventare un tutt’uno con quei beati di cui
parlera Gesu, quando proclamera la magna charta del Regno («Beati i poveri in spirito...») e con i
discepoli di Gesu ai quale egli promettera il dono di una gioia piena e duratura (Gv 15,12;
16,20-24). Le generazioni che riconosceranno Maria beata potranno farlo non perché
I’ammireranno come la privilegiata e distante da loro, ma perché avranno anch’esse assaporato la
gioia derivante dall’incontro con I’amore generoso e fedele di Dio.

La sua misericordia ¢ eterna

«Grandi cose ha fatto per me ['Onnipotente e Santo e il suo nome; di generazione in
generazione la sua misericordia per quelli che lo temonoy.

L’inno che Maria sta elevando a Dio riprende il linguaggio del Primo Testamento sulle grandi
cose, sulle ‘meraviglie’ che Dio compie in favore del suo popolo, meraviglie che hanno, nella
liberazione dall’Egitto, il loro vertice. In questa liberazione Dio ha mostrato tutta la sua potenza, ha
rivelato di essere il Dynatos, il Potente, il campione che ha agito per salvare i suoi protetti. Ebbene,
Maria riconosce che anche nella sua vicenda sta operando la potenza di Dio, che ¢ totalmente Altro,
Trascendente, rispetto alle sue creature: Egli ¢ il tre volte Santo (cftr. Is 6,3). Santita, pero, potrebbe

10



rimandare solo ad un’idea di alterita e di lontananza di Dio, mentre Egli ¢ Colui che si rivela. Ecco
allora la santita del Nome!

Ma non ¢ tutto. Dopo aver celebrato la potenza e la santita di Dio che dona il suo Nome, Maria
non puo che indicare la verita di questo Nome nel suo agire con misericordia. Infatti le opere potenti
del Dio, il cui Nome ¢ santo, non sono fatte per strabiliare, per lasciare storditi, ma sono dovute alla
sua infinita tenerezza e misericordia. La sua potenza ¢ appunto una forza d’amore ed ¢ un amore
che viene in soccorso dei poveri, degli affamati, di coloro che lo temono. La potenza e santita di
Dio hanno quindi un significato ben diverso da una mera separazione dall’'uomo, perché I’essenza
delle grandi cose che Dio compie verso gli uomini ¢ appunto la misericordia.

La griffe di Dio

Il Magnificat ci porta cosi a contemplare lo stile di Dio, il suo modo di agire inconfondibile.
Questo ¢ gia anticipato nella identificazione della sua potenza con il suo agire santo e
misericordioso. Guardare allo stile divino non ¢ considerare qualcosa di grande che non riguarda
perd colui che contempla e che loda il mistero di Dio; al contrario, € un vedersi nella sua luce, un
comprendere in modo diverso la propria vita. E quanto avviene per Maria, la quale rilegge nella
luce della santita e misericordia di Dio quanto le sta succedendo.

Dire che Dio ¢ potente non ¢ una realta che schiaccia I’'uomo, perché la sua potenza si manifesta
proprio nel dare dignita alla sua creatura, amata e rivestita di misericordia. Questa dignita, infatti, ¢
un dono e non una conquista assicurata dal potere, dall’avere, dall’apparire. Al contrario, il Dio del
Magnificat rovescia queste false dignita, che sono in realta idoli che asserviscono ’'uomo. Su questo
aspetto sosta la seconda parte del Magnificat, quella che esalta la griffe di Dio sulla storia.

Maria contempla una sorta di controstoria che Dio immette nella storia degli uomini. Secondo la
nostra logica, sono 1 potenti, 1 ricchi, coloro 1 cui piani riescono secondo 1 desideri del loro cuore, a
sembrare 1 benedetti del Signore, ma non ¢ cosi. Dio pone la propria predilezione sugli ‘ultimi’, sui
derelitti, sugli afflitti. La controstoria che Dio mette in atto non ¢ un rovesciamento pieno di
risentimento, per cui chi oggi ¢ sottomesso, domani sara il dominatore e dopodomani dovra essere a
sua volta rovesciato. E la controstoria della fede, ¢ un modo diverso di vedere le cose e i valori
della vita. Chi accoglie questo sguardo sulla vita e sulla storia umana, come fa Maria, sperimenta
davvero la potenza dello Spirito, la gioia che solo il Signore puo dare e che il mondo non puo
rapire, quella sazieta dell’anima che ¢ pace ed abbandono fiducioso alla Sua volonta.

Le parole di Maria nel Magnificat aiutano a superare lo scandalo del male, la prova della fede,
che diventa particolarmente severa allorché si vedono i prepotenti dominare, la violenza dilagare,
I’ingiustizia prevalere sui deboli, e il dolore devastare il cuore degli derelitti.

I1 tono del Magnificat non ¢ quello di chi racconta una favola o di chi fa appello alla propria
volonta per imporsi uno sguardo illusoriamente ottimista e vagamente utopico. E una celebrazione a
voce piena di uno sguardo nuovo che Dio stesso consegna ai credenti attraverso la sua Parola. Lo
ripetiamo: Maria non sta qui formulando delle proprie idee, ma passeggiando nel giardino delle
Scritture, cogliendovi i fiori dal profumo piu penetrante. Infatti le Scritture testimoniano come Dio
soccorra il povero, come protegga 1’orfano e la vedova, ami il forestiero e gli dia pane e vestito (cfr.
Dt 10,18). E se Israele ¢ stato soccorso da Dio secondo la ricchezza della sua misericordia, ¢ perché
Israele ¢ stato povero, oppresso, forestiero.

Maria: la vocalist della fedelta di Dio

Le ultime parole di Maria nel Magnificat sfociano nel riconoscimento della fedelta di Dio, il
quale compie, attraverso la sua divina maternita, la promessa fatta ai padri, ad Abramo e alla sua
discendenza. Ella, dopo aver celebrato lo stile con cui Dio agisce nella storia, ritorna alle parole del
Signore, quando aveva chiamato Abramo. La promessa fatta ad Abramo riguardava il dono della
terra, della discendenza, e comportava anche la benedizione delle genti: «Benediro coloro che ti

benediranno e coloro che ti malediranno malediro, e in te si diranno benedette tutte le famiglie
della terra» (Gen 12,3; cfr. anche Gen 22,18).

11



Quando Maria eleva il suo cantico di lode, per le promesse di una discendenza numerosa e del
possesso della terra si da gia una realizzazione, che invece manca ancora per la promessa della
benedizione delle genti.

Ebbene ella conclude che Dio ha ora dato pieno adempimento alle sue promesse. Nel Figlio che
lei porta ormai in grembo si compie proprio la promessa divina che tutte le nazioni saranno
benedette nella discendenza di Abramo.

In tal modo Maria riconnette la propria persona e la propria misteriosa maternita alle vicende del
suo popolo, alle promesse di Dio fatte ad Abramo, confessando che, dall’inizio della storia della
salvezza in Abramo fino al Figlio che ora vive in lei, Yhwh ha agito misericordiosamente e
fedelmente. Nel Magnificat la storia della salvezza ¢ tesa come un arco che unisce Abramo e Maria:
il tutto in nome della ‘misericordia’ di Dio. Maria, la Chiesa e Israele sono tutti implicati nella
medesima azione di grazie, che intreccia insieme 1 due Testamenti e che si allarga sino ai confini del
mondo.

Penso...

Il Magnificat € un luminoso inno di lode e gratitudine, potente esempio di gioia e beatitudine in
azione. Non ¢ una felicita effimera, ma una gioia radicata nella fede e nella consapevolezza della
presenza divina. E una gioia scaturita dall’umilta davanti al dono della grazia divina, davanti al fatto
che Dio «ha guardato ['umilta della sua serva». Non ¢ la gioia per un merito acquisito, ma per un
dono immeritato. E la gioia di chi si riconosce piccolo, umile e riceve una grazia smisurata. Questa
umilta diventa il terreno fertile su cui fiorisce una gioia autentica e duratura, una gioia che il mondo
non pud dare né togliere. L’anima di Maria «esulta nel Signore e si rallegra del suo Salvatore»
proprio perché ¢ stata scelta non per 1 suoi meriti, ma per la pura misericordia divina. Questo ¢ il
primo pilastro della sua beatitudine: la consapevolezza di essere amata e scelta da Dio, nonostante
la sua piccolezza, quasi insignificanza.

Il Magnificat non ¢ solo una gioia personale di Maria, ma una gioia che abbraccia I’intera storia
della salvezza. La sua esultanza si espande alla visione di un Dio che ha avuto misericordia dei
poveri e degli umili, ribaltando le gerarchie del mondo. Qui la gioia si trasforma in una beatitudine
sociale e profetica. Maria si rallegra per una giustizia divina che eleva gli oppressi e disperde 1
superbi. La sua gioia ¢ un’anticipazione della liberazione non solo dal peccato, ma anche
dall’oppressione e dalle ingiustizie. E la beatitudine di vedere il regno di Dio che si manifesta, un
regno dove 1 valori terreni vengono sovvertiti in favore degli ultimi. Questo aspetto conferisce alla

gioia di Maria una dimensione universale.

Il Magnificat esprime la fiducia di Maria nella promessa di Dio e nella sua fedelta nel mantenere
le sue promesse. Questa fiducia incondizionata ¢ un elemento cruciale della sua gioia, che diventa la
‘beatitudine’ riconosciuta dalle genti di ogni tempo. Maria non si rallegra per qualcosa che ha gia
visto compiuto interamente, ma per cid che per certo si compira. La sua gioia ¢ intrisa di una
speranza ferma nel futuro, perché la sua fede nella fedelta di Dio ¢ incrollabile.

Il Magnificat di Maria ¢ molto piu di un semplice canto di lode, ma ¢ un solenne inno alla gioia
beatificante. E la dimostrazione che la vera gioia e beatitudine non dipendono dalle ricchezze o dal
potere, ma dall’umilta, dalla consapevolezza della grazia divina, dalla speranza nella giustizia di
Dio e dalla fiducia inattaccabile nelle sue promesse. Ci invita a trovare la nostra gioia e beatitudine
nella stessa fonte di Maria: in un Dio che innalza gli umili, libera gli oppressi e mantiene
fedelmente ogni sua parola. E un invito a riscoprire la gioia profonda che deriva dall’aprirsi al piano
di salvezza di Dio per I’umanita attraverso Gesu Cristo.

12



.. mi interrogo

e Quando il nostro spirito esulta in Dio, nostro Salvatore, come in Maria, cosa
riconosciamo quale vero senso della nostra vita? L’ammirazione e la lode delle altre
persone? La nostra capacita di superare le difficolta da soli? Il raggiungimento dei nostri
obiettivi personali? Oppure la salvezza che proviene solo da Lui ed ¢ grazia immeritata?

e (Come percepiamo la nostra condizione di “servi” del Signore, similmente all’umilta di
Maria nel Magnificat, e quale gioia ne deriva?
Storzandoci di raggiungere una dignita che ci renda meritevoli? O accettando la nostra
insignificanza per lodare Dio?

e (Come ci uniamo alla “beatitudine” di Maria, che “tutte le generazioni chiameranno
beata”, e quale gioia ci aspettiamo da questa comunione? Ammirando esclusivamente i
suoi privilegi divini? Concentrandoci unicamente sulla nostra ricerca della felicita
personale? Raggiungendo uno stato di perfezione spirituale che ci eleva al di sopra degli
altri? O piuttosto ricercando con passione 1’incontro con I’amore misericordioso di Dio,
come fanno 1 poveri e gli umili?

e Come ci aiuta lo “stile di Dio” rivelato nel Magnificat a comprendere la nostra vita in
modo diverso e a trovare gioia, anche di fronte alle difficolta?
Confermando le nostre aspettative sulla giustizia divina che premia in questa vita i
meritevoli e fa i potenti e i ricchi 1 veri benedetti da Dio? O piuttosto mostrandoci che la
sua forza si manifesta nell’amare e rivestire di misericordia la sua creatura, rovesciando
le false dignita?

Parlo con Te

O Spirito Santo, anima della nostra anima,

infondi in noi 'umilta e la gioia di Maria.

Fa’ che il nostro spirito esulti in Dio, nostro Salvatore,

riconoscendo le meraviglie che compie in noi, creature piccole.

Irradiamo la lode a Te

per la tua forza che disperde i1 superbi

e innalza gli umili.

Guidaci a essere strumenti della tua giustizia.

Custodisci la tua alleanza con noi, come hai fatto con Abramo,

affinché il nostro canto sia sempre un Magnificat vivente per la tua gloria.

13



Commento breve

Il Magnificat ¢ la preghiera di Maria in risposta alle parole di Elisabetta, che 1’acclama come la
Madre del suo Signore, la Benedetta, la Beata, la Credente. Ebbene, Maria sposta 1’attenzione da sé,
dalla propria persona, al mistero di Dio e lo fa elevando a Lui un meraviglioso inno, il piu alto di
tutto il Nuovo Testamento! Dunque sulle labbra di Maria, la creatura piu degna della lode a Dio,
sgorga un’altissima celebrazione della misericordia e della gloria di Dio nella storia. Per questo si
rende necessario attingere al linguaggio della preghiera e della fede con cui Israele ha riconosciuto
I’agire del Signore nella sua storia. Il fatto che il Magnificat sia tutto intessuto di allusioni e di
riferimenti all’ Antico Testamento, non ne fa un ‘centone’ letterario, ma il vertice di un canto della
fede. L’inno del Magnificat celebra ’intera storia della salvezza che, dalla promessa fatta ad
Abramo fino al compimento nel figlio di Maria, ¢ sempre guidata e custodita dal Signore con il suo
amore misericordioso che si prende cura in particolare dei poveri e dei piccoli. La preghiera di
Maria riassume davvero le piu belle preghiere nell’Antico Testamento, quelle elevate a Dio dai
poveri del Signore, da coloro che riconoscono in Lui il loro unico e vero bene.

Non io, ma Lui, Dio!

Le parole del Magnificat non sono tanto uno schermirsi di Maria davanti a ci0 che le ¢ stato detto
immediatamente prima da Elisabetta (Lc 1,40-45), quanto un riconoscere tutta la grandezza,
bellezza e bonta di Dio verso di lei e verso tutti gli umili della terra.

Al centro della sua preghiera sta appunto il mistero di Dio, per il quale il suo spirito esulta e nel
quale riconosce il senso della sua vita, come vita salvata: «Il mio spirito esulta in Dio, mio
salvatore».

Maria esplicita poi 1 motivi della sua lode a Dio. Anzitutto lo loda per il suo sguardo d’amore che
si & posato su di lei nonostante la sua pochezza, la sua totale insignificanza. E questo che intende
dire quando afferma che Dio «ha guardato I'umilta della sua serva». L’io di Maria scompare ancora
una volta, perché a lei basta essere non se stessa, ma la “serva” del Signore. La sua vita non le
appartiene, perché ¢ solo di Dio.

Poco prima Elisabetta 1’ha proclamata “beata”. Ora Maria riconosce la propria felicita o
beatitudine, e in quella lode di Elisabetta avverte una sorta di anticipazione di quanto le genti
vedranno in lei, e cio¢ un motivo di gioia e di beatitudine: «... d’ora in poi tutte le generazioni mi
chiameranno beata». In questa beatitudine lei non sara sola, ma sara in comunione con tutti quelli
che sono 1 poveri, 1 miti, gli umili, quelli che Gesu sul monte proclamera appunto “beati”.

Lodarla come la “beata” non significa che le genti I’ammireranno come privilegiata e distante da
loro, ma che avranno assaporato anch’esse la gioia dell’incontro con I’amore misericordioso di Dio.
E il tema della misericordia il vertice teologico del Magnificat. Infatti la santita e 1’onnipotenza di
Dio si manifestano proprio nella sua misericordia infinita, che si distende nelle generazioni come un
manto che tutto ricopre e tutto avvolge: «... di generazione in generazione la sua misericordia per
quelli che lo temonoy». La gravidanza da poco iniziata in lei ¢ appunto una di queste “grandi cose”,
anzi, la piu grande e in essa si rivelera in modo sommo il volto del Dio misericordioso.

Lo stile di Dio

Il Magnificat ci porta a contemplare lo stile di Dio, il suo modo di agire inconfondibile. Questo ¢
gia anticipato nell’identificazione della sua potenza con il suo agire santo e misericordioso. Ma
guardare allo stile divino non ¢ considerare qualcosa di grande che non riguarda pero colui che
contempla e che loda il mistero di Dio; al contrario, ¢ un vedersi nella sua luce, un comprendere in
modo diverso la propria vita. E quanto avviene per Maria, la quale rilegge nella luce della santita e
misericordia di Dio quanto le sta succedendo.

Ella proclama che Dio ¢ potente, perché la sua forza si manifesta nel dare dignita alla sua
creatura amandola e rivestendola di misericordia. Il Dio del Magnificat rovescia con la sua potenza
e misericordia le false dignita, che sono in realta idoli che asserviscono I’uomo.

14



Maria contempla cosi una sorta di controstoria che Dio crea nella storia umana. Secondo la
logica del mondo, sono 1 potenti, i ricchi, coloro 1 cui piani riescono secondo le bramosie del loro
cuore, ad essere 1 benedetti del Signore. Ebbene, Maria dichiara che questo ¢ solo apparenza e che
la realta ¢ un’altra. Dio infatti pone la propria predilezione sugli ‘ultimi’, sui derelitti, sugli afflitti.
Le parole di Maria aiutano cosi a superare lo scandalo del male, la prova della fede, che diventa
particolarmente severa allorché si vedono 1 prepotenti e i superbi dominare sugli altri.

I1 cantico di Maria fa compiere a noi lettori una sorta di continuo allargamento di orizzonti. Si va
dall’io di Maria che esulta in Dio suo salvatore, al noi della comunita credente che celebra in lei la
manifestazione meravigliosa della fedelta di Dio alle sue promesse («come aveva promesso ai nostri
padri»), alla voce universale di “coloro che lo temono”, cioé un’intera umanita aperta alla fede. E
I’umanita che si riconosce in Israele, definito non piu dall’appartenenza etnica, ma dalla conoscenza
e accoglienza dell’opera della misericordia divina che chiama alla salvezza e alla vita piena. Il
messaggio del Magnificat ¢ chiaro: Dio opera sempre nella storia degli uomini grandi cose, ma si
serve solo di coloro che si fanno piccoli e intendono servirlo con fedelta nel nascondimento amoroso
e nel silenzio adorante del loro cuore.

La fedelta divina

Le ultime parole di Maria nel Magnificat sfociano nel riconoscimento della fedelta di Dio, il
quale compie, attraverso la sua divina maternita, la promessa fatta ai padri, ad Abramo e alla sua
discendenza. Ella, dopo aver celebrato lo stile con cui Dio agisce nella storia, rimanda alle parole
del Signore, quando aveva chiamato Abramo. La promessa fatta ad Abramo riguardava il dono della
terra, della discendenza, e comportava anche la benedizione delle genti. Quando Maria eleva il suo
cantico di lode, si da gia una realizzazione per le promesse di una discendenza numerosa e del
possesso della terra, tuttavia manca ancora il compimento della promessa della benedizione delle
genti. Ebbene ella conclude che ora Dio ha dato pieno adempimento alle proprie promesse nel
Figlio che lei porta in grembo. In lui, discendenza di Abramo, tutte le nazioni saranno benedette!

15



2. DALLE LACRIME AL CANTICO DI ESULTANZA

Apro il mio cuore a Te

Vieni, o Spirito Santo,

consolatore dei cuori affranti.

Ascolta il nostro pianto,

raccogli le nostre lacrime

e trasformale in una gioia che il mondo non puo dare.
Riempi 1 nostri cuori di esultanza,

la stessa che sentirono gli apostoli a Pentecoste,
perché anche noi possiamo

testimoniare la tua luce

e celebrare I’amore del Padre. Amen.

Tu mi parli
Dal primo libro di Samuele (1,1-20; 2,1-10)

'C’era un uomo di Ramataim, un Sufita delle montagne di Efraim, chiamato Elkana, figlio di
Ierocam, figlio di Eliu, figlio di Tocu, figlio di Suf, ’Efraimita.?Aveva due mogli, I’una chiamata
Anna, I’altra Peninna. Peninna aveva figli, mentre Anna non ne aveva.

*Quest’uomo saliva ogni anno dalla sua citta per prostrarsi e sacrificare al Signore degli eserciti a
Silo, dove erano i due figli di Eli, Ofni e Finee¢s, sacerdoti del Signore.

*Venne il giorno in cui Elkana offfri il sacrificio. Ora egli soleva dare alla moglie Peninna e a tutti
i figli e le figlie di lei le loro parti.”Ad Anna invece dava una parte speciale, poiché egli amava
Anna, sebbene il Signore ne avesse reso sterile il grembo. °La sua rivale per giunta I’affliggeva con
durezza a causa della sua umiliazione, perché il Signore aveva reso sterile il suo grembo.’Cosi
avveniva ogni anno: mentre saliva alla casa del Signore, quella la mortificava; allora Anna si
metteva a piangere € non voleva mangiare. *Elkana, suo marito, le diceva: «Anna, perché piangi?
Perché non mangi? Perché ¢ triste il tuo cuore? Non sono forse io per te meglio di dieci figli?».
Anna si alzo, dopo aver mangiato e bevuto a Silo; in quel momento il sacerdote Eli stava seduto sul
suo seggio davanti a uno stipite del tempio del Signore. '’Ella aveva I’animo amareggiato e si mise
a pregare il Signore, piangendo dirottamente. ''Poi fece questo voto: «Signore degli eserciti, se
vorrai considerare la miseria della tua schiava e ricordarti di me, se non dimenticherai la tua schiava
e darai alla tua schiava un figlio maschio, io lo offriro al Signore per tutti 1 giorni della sua vita e il
rasoio non passera sul suo capo».'’Mentre ella prolungava la preghiera davanti al Signore, Eli stava
osservando la sua bocca."?’Anna pregava in cuor suo e si muovevano soltanto le labbra, ma la voce
non si udiva; percio Eli la ritenne ubriaca. '“Le disse Eli: «Fino a quando rimarrai ubriaca?
Smaltisci il tuo vino!». ""Anna rispose: «No, mio signore; i0 sono una donna affranta e non ho
bevuto né vino né altra bevanda inebriante, ma sto solo sfogando il mio cuore davanti al Signore.
'“Non considerare la tua schiava una donna perversa, poiché finora mi ha fatto parlare I’eccesso del
mio dolore e della mia angoscia». '"Allora Eli le rispose: «Va’ in pace e il Dio d’Israele ti conceda
quello che gli hai chiesto». '®Ella replico: «Possa la tua serva trovare grazia ai tuoi occhi». Poi la
donna se ne ando per la sua via, mangio e il suo volto non fu pit come prima.

16



®I1 mattino dopo si alzarono e dopo essersi prostrati davanti al Signore, tornarono a casa a Rama.
Elkana si uni a sua moglie € il Signore si ricordd di lei. *°Cosi al finir dell’anno Anna concepi e
partori un figlio e lo chiamo Samuele, «perché — diceva — al Signore 1’ho richiesto».

['Quando sali di nuovo al tempio di Silo per presentare suo figlio al servizio del Signore] Anna
prego cosi:
«Il mio cuore esulta nel Signore,
la mia forza s’innalza grazie al mio Dio.
Si apre la mia bocca contro 1 miei nemici,
perché io gioisco per la tua salvezza.
*Non ¢’¢ santo come il Signore,
perché non c¢’¢ altri all’infuori di te
e non c’¢ roccia come il nostro Dio.
*Non moltiplicate i discorsi superbi,
dalla vostra bocca non esca arroganza,
perché il Signore ¢ un Dio che sa tutto
e da lui sono ponderate le azioni.
*I’arco dei forti s’¢ spezzato,
ma 1 deboli si sono rivestiti di vigore.
°I sazi si sono venduti per un pane,
hanno smesso di farlo gli affamati.
La sterile ha partorito sette volte
e laricca di figli ¢ sfiorita.
5I1 Signore fa morire € fa vivere,
scendere agli inferi e risalire.
"Il Signore rende povero e arricchisce,
abbassa ed esalta.
8Solleva dalla polvere il debole,
dall’immondizia rialza il povero,
per farli sedere con i nobili
e assegnare loro un trono di gloria.
Perché al Signore appartengono i cardini della terra
e su di essi egli poggia il mondo.
’Sui passi dei suoi fedeli egli veglia,
ma 1 malvagi tacciono nelle tenebre.
Poiché con la sua forza I’uomo non prevale.
171 Signore distruggera i suoi avversari!
Contro di essi tuonera dal cielo.
I1 Signore giudichera le estremita della terra;
dara forza al suo re,
innalzera la potenza del suo consacrato.

Ti ascolto

Anna: dalla sterilita alla gioia del servizio e della fede

Il periodo dei Giudici in Israele € un’epoca di caos e di incertezza, sia interni, a causa di conflitti
e vendette, sia esterni, per la pressione dei Filistei. In questo contesto travagliato si inserisce la
storia di Anna, un inno alla fede, alla perseveranza e alla gioia che scaturisce dall’affidamento a
Dio.

17



Anna, una delle due mogli di Elkana, ¢ sterile, una condizione considerata un segno di disfavore
divino e fonte di grande umiliazione. La sua rivale, Peninna, la affligge con durezza proprio a causa
di questa sterilita. Nonostante I’amore di Elkana, che la preferisce a dieci figli, Anna si sente sola e
incompresa, tanto da rifiutare il cibo, segno della sua dolorosa angoscia, acuita proprio nei giorni di
festa a Silo.

Il grido di Anna e ’affiorare della speranza

Convinta che solo il Signore possa comprendere il suo dolore, Anna si reca al tempio di Silo.
Dopo aver partecipato al sacrificio, si abbandona ad una preghiera intima e disperata, “piangendo a
dirotto” e riversando la sua amarezza davanti al Signore degli eserciti. Non accampa meriti, ma
espone la propria “miseria” di “schiava”, fiduciosa che Dio guardi con tenerezza i piccoli e gli
insignificanti. Fa un voto: se il Signore le concedera un figlio maschio, lo offrira a Lui per tutta la
sua vita. Questa promessa non ¢ un atto di rinuncia, ma la profonda consapevolezza che ogni figlio
¢ un dono di Dio e deve essere vissuto e donato a Lui per realizzare pienamente il suo progetto
divino.

Mentre prega in cuor suo, con le sole labbra che si muovono, il sacerdote Eli la scambia per
ubriaca. Anna, con dignita, difende la propria condotta, spiegando di star solo «sfogando il [suo]
cuore davanti al Signore» a causa dell’eccesso del suo dolore. Eli, comprendendo 1’autenticita di
quel tormento, la benedice con le parole: «Va’ in pace e il Dio d’Israele ti conceda quello che gli
hai chiesto». Anna, credendo nella parola del Signore pronunciata tramite il suo ministro, «...se ne
ando per la sua via, mangio e il suo volto non fu piu come prima». Questo cambiamento non ¢ una
mera emozione, ma una trasformazione interiore stabile, scaturita dalla forza della fede nella parola
di Dio. La sua disperazione si dissolve, lasciando spazio a una nuova speranza.

La promessa si adempie: nascita di Samuele

Come segno della fedelta divina, la preghiera di Anna viene esaudita: «I/ Signore si ricordo di
lei». Anna concepisce e da alla luce Samuele, nome che significa “richiesto al Signore”. Questa
nascita miracolosa ¢ la dimostrazione della sovrana misericordia di Dio, che rende possibile cio che
sembrava impensabile. La fedelta di Dio alla sua serva ¢ manifesta, e Anna, grata, compie il suo
voto.

Dopo aver svezzato il bambino, Anna lo conduce al tempio per consacrarlo al Signore. Questo
atto non ¢ una rinuncia forzata, ma la libera e gioiosa scelta di una madre che ha compreso una
grande verita: ogni vita ¢ un dono di Dio e appartiene a Lui. Anna, dolce e libera, non si attacca
morbosamente al figlio tanto atteso, ma lo affida generosamente alle mani del Signore, sapendo che
li risiede il suo vero bene. Il racconto evidenzia la straordinaria fedelta di Yhwh, che risponde alla
devota fede di Anna cambiando la sua condizione da sterile e umiliata a madre benedetta e
testimone della potenza divina. La sua storia prefigura il legame indissolubile tra la fedelta di Dio e
la risposta di fede dell’uomo.

La preghiera di Anna: un’esplosione di gioia

Il Cantico di Anna (/Sam 2,1-10) ¢ il culmine della sua esperienza e una profonda espressione di
gioia. E un inno che trascende il ringraziamento personale per la nascita di Samuele, diventando una
potente proclamazione dell’attesa messianica di Israele e di tutti i popoli.

Il cantico inizia con un’autentica esplosione di gioia: «I/ mio cuore esulta nel Signore, la mia
fronte si innalza grazie al mio Dio. La mia bocca si spalanca contro i miei nemici, perché gioisco
della tua salvezza» (v. 1). La gioia di Anna non ¢ un’emozione superficiale, ma un’intima esultanza
che pervade ’intero suo essere — cuore, fronte, bocca — e scaturisce direttamente dalla salvezza
sperimentata, dalla vittoria sui suoi “nemici” (la sterilita, I’umiliazione da parte di Peninna) e, in
senso piu ampio, dalla salvezza operata da Dio.

Questa gioia si espande ben oltre la sua vicenda personale, elevandosi a una visione profetica che
coinvolge il giudizio universale e I’esaltazione del Messia. Anna celebra Dio come Santo e Roccia,
su cui la fede e la speranza costruiscono saldamente (v. 2). Proclama 1’onnipotenza di Dio che «fa

18



morire e fa vivere, che innalza gli umili e umilia i potenti» (vv. 6-7). La potenza divina si manifesta
soprattutto nella sua misericordia verso 1 poveri e 1 miseri (v. 8a). Anna riconosce che tutte le cose
appartengono a Dio, che ha disposto i cardini del mondo (v. 8b).

Il cantico evolve dall’esperienza personale del beneficio ricevuto (i forti che crollano e i1 deboli
che si rivestono di vigore) all’esaltazione del Messia. Dal passato (fatti vissuti) al presente (la natura
eterna di Dio), fino al futuro (il giudizio divino e il regno del Messia). La gioia di Anna ¢ qui la
consapevolezza profetica di un Dio che sovverte le situazioni, rinnova la faccia della terra e difende
gli oppressi. E la gioia della buona notizia annunciata ai poveri, un’anticipazione dello spirito del
Vangelo.

Il suo cantico, con I’enfasi sull’innalzamento degli umili e I’abbassamento dei superbi, mostra
una forte affinita con il Magnificat di Maria.

Entrambe le donne, attraverso la grazia di una gravidanza, in cui colgono il segno della potenza e
della fedelta di Dio, elevano un inno di esultanza che celebra il Dio onnipotente e misericordioso,
difensore dell’ultimo e del povero. La loro gioia non ¢ egoistica, ma si apre all’annuncio universale
della salvezza di Dio.

Penso...

Il testo biblico ci presenta la figura di Anna come un modello di fede e perseveranza, la cui storia
si conclude con la gioia e la gratitudine per I’esaudimento delle sue preghiere e la nascita di
Samuele. I1 messaggio principale ¢ che l’affidamento a Dio, anche in situazioni di profonda
sofferenza come la sterilitd e 1’umiliazione, porta ad una trasformazione interiore e alla
realizzazione dei doni divini.

Tuttavia, possiamo attualizzare e problematizzare questo messaggio, considerando alcune
sfumature e interrogativi che emergono dalla narrazione biblica, applicandoli al nostro contesto
contemporaneo.

La resilienza di fronte all’umiliazione. La sofferenza di Anna, causata non solo dalla sterilita ma
anche dall’ostilita di Peninna, risuona con le esperienze odierne di stigmatizzazione e bullismo.
Anna, pur nella sua angoscia, trova la forza di elevare la voce e la preghiera, diventando un simbolo
di resilienza per chi subisce emarginazione o scherno a causa di condizioni fisiche, sociali o
personali. Il suo “sfogo del cuore” € un potente richiamo all’importanza di esprimere il proprio
dolore e di cercare un sostegno, sia esso spirituale o psicologico.

La fede come motore di trasformazione. La trasformazione di Anna, da donna disperata a madre
gioiosa e profetica, sottolinea come la fede possa essere una forza motrice per il cambiamento. Nel
mondo contemporaneo, dove spesso si cerca la gratificazione immediata o soluzioni materiali, la
storia di Anna invita a riflettere sul valore della pazienza, della fiducia e della speranza in un
orizzonte che trascende il tangibile. La sua felicita non ¢ superficiale, ma scaturisce da una profonda
convinzione nella fedelta divina, suggerendo che la vera felicita pud derivare da un senso di scopo
piu grande.

Il dono dei figli e la generosita: Il gesto di Anna di consacrare Samuele al Signore viene
presentato come un atto di amore e liberta, il riconoscimento che ogni vita ¢ un dono. In un’epoca in
cui si discute molto sulla genitorialita, sui diritti dei figli e sul ruolo dei genitori, la storia di Anna
offre una prospettiva in cui I’accoglienza della vita ¢ vista come un atto di generosita e affidamento.
Non si tratta di rinuncia al figlio, ma di una comprensione profonda del fatto che 1 figli sono un
prestito e che il loro benessere piu autentico si realizza in un contesto di liberta e amore
incondizionato.

19



Il cantico di Anna e la giustizia sociale. La preghiera di Anna pone la sua enfasi
sull’innalzamento degli umili e 1’abbassamento dei superbi, anticipando cosi tematiche di giustizia
sociale che ritroviamo nel Magnificat di Maria e in molti messaggi profetici. Questo rende la sua
storia rilevante per le discussioni attuali sulle disuguaglianze, sulla solidarieta verso gli ultimi e
sull’importanza di una visione che metta al centro i bisogni dei piu vulnerabili. La gioia di Anna
diventa lode della giustizia divina che rovescia le logiche umane di potere e privilegio.

... mi interrogo

e Nella sofferenza Anna vive una profonda umiliazione a causa della sua sterilita e
dell’atteggiamento di Peninna. In quali momenti della nostra vita ci siamo sentiti
profondamente umiliati o colpiti da una mancanza? Come abbiamo reagito a quella
sofferenza, e in che modo la reazione di Anna (il rifiuto del cibo, la preghiera disperata) ci
interroga o ci offre spunti?

e La preghiera e la fiducia nella Parola. La preghiera di Anna ¢ un grido autentico, e la sua
trasformazione avviene nel momento in cui crede nella parola di Eli: «Va’ in pace e il Dio
d’Israele ti conceda quello che gli hai chiesto». Qual ¢ il ruolo della preghiera autentica
(anche nella sua forma piu “disperata”) nella nostra vita di fede? E quanto peso diamo alla
fiducia nella Parola (sia essa quella biblica o pronunciata attraverso la Chiesa) per superare i
momenti di angoscia?

e [l dono, la generosita e 1’affidamento. Anna compie un atto di estrema generosita e liberta
consacrando Samuele al Signore. Cosa significa per noi riconoscere che “ogni vita ¢ un
dono di Dio e appartiene a Lui”? E qual ¢ la sfida nel “donare” o “affidare” cio che ci € piu
caro, sapendo che “li risiede il suo vero bene”, invece di aggrapparci morbosamente ad
€sso?

e [l cantico di Anna e la ‘giustizia’ di Dio. Il cantico di Anna ¢ un’esplosione di gioia che va
oltre la sua vicenda personale, celebrando un Dio che “innalza gli umili e umilia i potenti” e
“difende gli oppressi”.

In che modo questa visione di un Dio che sovverte le situazioni e promuove la giustizia ci
provoca nella nostra quotidianita? Dove e come siamo chiamati a riconoscere € a
promuovere 1’innalzamento degli umili nel nostro contesto?

e Anna come modello per noi. Il testo presenta la sua figura come un “inno alla fede, alla
perseveranza e alla gioia”. Quali aspetti del suo percorso (dalla sterilita alla gioia, dalla
preghiera alla profezia) ci ispirano maggiormente oggi? E quali, invece, possono
rappresentare delle sfide o delle problematiche per la nostra sensibilita contemporanea (ad
esempio: la concezione della sterilita come disfavore divino o il concetto di ‘voto’)?

Parlo con Te

O Spirito Santo, che hai visitato il cuore afflitto di Anna,
ascolta il nostro grido che sale dalle profondita dell’anima.
Tu che trasformi la sterilita in fecondita,

e cambi il lamento in canto di giubilo,

20



sciogli ogni nodo di tristezza e di attesa.

Rendici umili nel presentarti le nostre suppliche,
e generosi nel consacrarti i frutti della tua grazia,
riconoscendo che ogni dono perfetto viene da te.
Fa’ che il nostro cuore esulti nel Signore,

e che la nostra bocca proclami la sua salvezza,
perché non c’¢ santo come il Signore,

e non c¢’¢ roccia come il nostro Dio. Amen.

21



3. SPEZZARE IL G10GO, ACCOGLIERE LA GIOIA

Apro il mio cuore a Te

Signore Gesu, maestro della Parola,

concedici la grazia di un ascolto perseverante,
che non si stanchi mai di cercare il Regno.
Aiutaci a superare le distrazioni e le difficolta,

a rimanere fedeli a te

anche quando non ti comprendiamo pienamente,
certi che la Tua voce ci guida sempre. Amen.

Tu mi parli
Dal libro di Isaia (8,21-9,6)

2'Egli si aggirera oppresso e affamato, e, quando sara affamato e preso dall’ira, maledira il suo re
e il suo dio. Guardera in alto *e rivolgera lo sguardo sulla terra ed ecco angustia e tenebre e oscurita
desolante. Ma la caligine sara dissipata, *poiché non ci sara piu oscurita dove ora ¢ angoscia.

In passato umilio la terra di Zabulon e la terra di Neftali, ma in futuro rendera gloriosa la via del
mare, oltre il Giordano, Galilea delle genti.

Is 9 'Il popolo che camminava nelle tenebre

ha visto una grande luce;

su coloro che abitavano in terra tenebrosa

una luce rifulse.

’Hai moltiplicato la gioia,

hai aumentato la letizia.

Gioiscono davanti a te

come si gioisce quando si miete

e come si esulta quando si divide la preda.

Perché tu hai spezzato il giogo che I’opprimeva,

la sbarra sulle sue spalle,

e il bastone del suo aguzzino,

come nel giorno di Madian.

‘Perché ogni calzatura di soldato che marciava rimbombando

e ogni mantello intriso di sangue

saranno bruciati, dati in pasto al fuoco.

*Perché un bambino ¢ nato per noi,

ci ¢ stato dato un figlio.

Sulle sue spalle ¢ il potere

e il suo nome sara:

Consigliere mirabile, Dio potente,

Padre per sempre, Principe della pace.

*Grande sara il suo potere

e la pace non avra fine

sul trono di Davide e sul suo regno,

22



che egli viene a consolidare e rafforzare
con il diritto e la giustizia, ora e per sempre.
Questo fara lo zelo del Signore degli eserciti.

Ti ascolto

Dalle tenebre alla luce

I1 profeta Isaia, nell’VIII secolo a.C., ¢ un faro di speranza per Israele, segnato da crisi, divisioni
e minacce assire. La sua teologia si affida all’intervento divino, e il cap. 9 di Isaia risuona come un
inno alla luce e alla gioia che sorge dall’ombra.

La profezia isaiana, inserita nel cosiddetto “libro dell’Emmanuele” si apre descrivendo 1 giorni
oscuri che affliggono le tribu settentrionali (Zabulon, Neftali, Galilea), alludendo cosi alle invasioni
assire. Segue 1’annuncio di una salvezza inattesa, legata alla nascita o all’intronizzazione di un Re
liberatore, membro della dinastia davidica.

La prima parte del brano (8,21-23) dipinge un popolo “affranto, affamato”, “sospinto in mezzo a
fitte tenebre”. E uno scenario desolante, da cui improvvisamente sorge una luce nuova, simbolo di
vita e ripresa della speranza. Si anticipa questo capovolgimento, per cui le regioni piu colpite e
confuse — la “regione delle Genti” (Galilea) — saranno le prime a sperimentare questa gloria. Il
cambiamento avviene senza merito umano, sottolineando il carattere gratuito dell’intervento di
Yhwh. Egli si riserva uno spazio d’azione incondizionato.

L’esplosione della gioia

La seconda parte dell’oracolo si articola in tre sezioni, evidenziando come dal mutamento della
tenebra alla luce faccia scaturire una gioia incontenibile. Tutto si gioca appunto sul rovesciamento
operato dall’intervento del Signore, rovesciamento illustrato con un triplice movimento.

Il primo movimento propone il passaggio dall’umiliazione alla gioia radiosa (vv.1-2). Ecco il
potente contrasto: «I/ popolo che camminava nelle tenebre ha visto una grande luce; su coloro che
abitavano in terra d’ombra di morte, una luce é balenata». Questo annuncio ¢ diretto alla Galilea,
regione devastata dalla guerra: Dio fa sorgere la sua luce, in un’irruzione che rompe il buio
dell’oppressione e della disperazione, segnando 1’alba di una nuova era. Il v. 2 introduce la gioia
come leitmotiv: «Hai moltiplicato la gioia, hai accresciuto la letizia. Gioiscono davanti a te come si
gioisce al tempo della mietitura, come si esulta quando si divide la preda». 1 termini ebraici per
“gioia” (simha) e “letizia” (gi/) indicano un’esultanza profonda, “moltiplicata” e “accresciuta”. Le
metafore della mietitura e del bottino ottenuto con la vittoria rimandano ad una gioia che nasce dalla
liberazione e dalla sicurezza, generata dalla fine dell’oppressione e dall’inizio di un tempo di
prosperita e pace. Non ¢ una gioia effimera, ma radicata in un evento concreto e salvifico.

Il secondo movimento esplicita le motivazioni della gioia (9,3-5a). La prima motivazione ¢ la
liberazione dall’oppressione straniera (v. 3): «Poiché tu hai spezzato il giogo che lo opprimeva, la
sbarra sulle sue spalle e il bastone del suo aguzzino, come nel giorno di Madian». L’azione divina ¢
una liberazione definitiva e il riferimento al “giorno di Madian” sottolinea come la salvezza derivi
da un intervento straordinario di Dio (vedi Gdc 6 con il racconto della vittoria sui madianiti). La
gioia ¢ quella della fiducia in un Dio che combatte per il suo popolo.

La seconda motivazione per I’esperienza di gioia ¢ la fine della guerra (v. 4): «Ogni calzatura
che rimbomba nella battaglia e ogni mantello intriso di sangue saranno bruciati, saranno pasto del
fuoco». Questa immagine descrive la cessazione totale della guerra: armi ed equipaggiamenti,
simboli di violenza, verranno distrutti. Non ¢ uno sterminio dei nemici, ma la distruzione degli
strumenti bellici, in onore al Signore che desidera la pace. La gioia ¢ quella della pace radicale, del
disarmo, della fine della violenza.

23



Tuttavia, la motivazione piu profonda ¢ la nascita dell’erede regale (v. 5a). Letteralmente il testo
suona cosi «Poiché un generato e stato generato per noi, ci e stato donato un figlio»; 1’ebraico usa
un doppio passivo per suggerire 1’agire divino. Questa nascita ¢ davvero un dono gratuito e
inequivocabile di Dio alla dinastia davidica, segno tangibile della fedelta divina.

Il terzo movimento riguarda i titoli e il futuro del bimbo regale (9,5b-6). I quattro titoli a lui
attribuiti sono straordinari, rivelando la sua natura e il suo ruolo universale: «Consigliere mirabile,
Dio potente, Padre per sempre, Principe della pace». Ogni titolo unisce un ministero concreto ad
un qualificativo che lo estende all’infinito, conferendogli una portata universale e divina. Il v. 6 si
proietta verso il futuro del bambino, ricollegandosi all’oracolo di Natan (2Sam 7) e alla dinastia di
Davide. La “grande estensione del suo dominio e la pace senza fine” spiegano il titolo di “principe
della pace”. La sua azione di “consolidare e rafforzare con il diritto e con la giustizia, ora e per
sempre” richiama la “paternita per sempre”. Diritto e giustizia sono 1 pilastri che assicurano solidita
al regno. La speranza ¢ storica, legata alla vita quotidiana del popolo, con una concreta
preoccupazione per il povero e I’oppresso.

Alla fonte della gioia: lo “zelo del Signore”

La conclusione dell’inno alla gioia rivela 1’autore di questo rovesciamento: «Questo fara lo zelo
del Signore degli eserciti». 1l concetto di “zelo” o “gelosia divina” (gine’ah) ¢ centrale nell’ Antico
Testamento. Indica un’azione intensa e appassionata di Yhwh verso 1 suoi fedeli o i suoi avversari.
Yhwh ¢ un Dio geloso (“‘el gannah) perché esige un rapporto esclusivo con Israele, non ammettendo
altri déi o un culto non genuino. Questa gelosia ¢ un amore appassionato che non sopporta
contraffazioni del suo Volto, sdegno dello sposo tradito, ma anche tenerezza e cura.

La gine’ah divina ¢ custodia appassionata del rapporto di alleanza con Israele e si manifesta
come fervore nel salvare e nel soccorrere. Questo aspetto positivo dello ‘zelo divino’, al servizio
della sua santita e della sua determinazione a realizzare il piano di salvezza, ¢ espresso
mirabilmente in Isaia 9,1ss. Il rovesciamento delle sorti e la misteriosa nascita del bambino regale
sono ricondotti all’amore appassionato del Signore, correggendo I’idea che la salvezza possa venire
dalla dinastia davidica stessa. La gioia finale e inesauribile, quindi, non ¢ un’emozione superficiale,
ma la risonanza profonda dell’amore e della fedelta incondizionata di Dio che irrompe nella storia
per portare luce, pace e giustizia.

Penso...

Accogliere il messaggio di Is 9,1-6 comporta un riconoscere le proprie "tenebre": momenti di
smarrimento, ansia, peccato o difficolta personali. Ma ¢ contemporaneamente credere che anche in
queste oscurita interiori, una ‘grande luce’ pud sempre sorgere. Non ¢ un merito umano, ma un
dono, un'irruzione di grazia.

Il testo isaiano parla di una gioia incontenibile che nasce dalla liberazione dal giogo
dell’oppressione. A livello personale, quali sono i “gioghi” che mi opprimono (abitudini negative,
paure, rancori, dipendenze)? Meditiamo cosi sulla possibilita di essere liberati da essi, e sulla gioia
profonda che ne puo scaturire, una gioia ‘moltiplicata’ e ‘accresciuta’ che non ¢ effimera.

Il “bambino” ¢ simbolo di innocenza, purezza, nuovo inizio e della presenza di Dio. Cosa
significa per me accogliere questa ‘nascita’ e permettere che la sua “pace” e “giustizia” guidino le

mie azioni?

Lo “zelo” o “gelosia divina” ¢ un amore appassionato che non ammette contraffazioni del volto
di Dio in noi. Meditare su questo amore incondizionato di Dio per noi, un amore che desidera il

24



nostro bene e la nostra piena realizzazione, porta a riconoscere che non siamo soli nelle nostre lotte,

\

ma che lo "zelo del Signore" ¢ all'opera per portarci alla luce e alla pienezza di vita.

.. mi interrogo

Il testo di Isaia descrive un popolo oppresso, affamato e in angoscia. Questo risuona con
molte delle problematiche attuali: poverta, disuguaglianze sociali, conflitti, crisi climatiche
che generano “oscurita desolante”. Come possiamo essere “luce” (o promuovere la luce) in
queste situazioni? Pensiamo a iniziative di solidarietd, campagne di sensibilizzazione, o
semplicemente al nostro impegno quotidiano per un mondo piu giusto. Dove sono oggi le
nostre “Galilee delle genti” che attendono una luce di speranza?

L’immagine delle “calzature di soldato” e dei “mantelli intrisi di sangue” che vengono
bruciati ¢ potente. Nella nostra vita, non sempre si tratta di guerre armate, ma di conflitti
relazionali, competizioni esasperate, divisioni. Come possiamo “bruciare” gli strumenti di
conflitto (parole taglienti, atteggiamenti di chiusura, ricerca del proprio tornaconto) per
favorire la pace e la riconciliazione nei nostri ambiti familiari, lavorativi o sociali?

La nascita del bambino con 1 titoli di “Consigliere mirabile, Dio potente, Padre per sempre,
Principe della pace” ¢ un simbolo di una speranza nuova e radicale.

Nella societa odierna, dove e in cosa riponiamo la nostra speranza? E forse in nuovi progetti
che promuovono il bene comune, in leadership etiche e lungimiranti, o nella capacita di
rinnovamento della nostra comunita? Ogni “nuova nascita” (un’idea, un progetto,
un'alleanza) che porta giustizia e pace puo essere un’attualizzazione di questo principio.

Il regno del bambino sara “consolidato e rafforzato con il diritto e la giustizia, ora e per
sempre”. Questo ci interroga sull'importanza della giustizia sociale e del rispetto dei diritti
nel nostro contesto attuale. Come possiamo contribuire a costruire sistemi piu equi, a
difendere 1 diritti dei piu deboli, a promuovere una cultura di legalita e onesta?

Il testo del profeta conclude sottolineando che «Questo fara lo zelo del Signore degli
eserciti». Sebbene la salvezza sia un dono divino, lo “zelo” di Dio non esclude la nostra
responsabilitd. Come possiamo “collaborare” con questo zelo divino, diventando strumenti
attivi di giustizia, pace e speranza nel mondo? Puo questo significare agire con passione €
determinazione per le cause in cui crediamo, senza attendere che tutto accada per intervento
altrui?

Parlo con Te

O Spirito Santo, Luce che squarcia le tenebre,

noi ti invochiamo perché la tua gloria risplenda.

Tu che hai annunciato un Bambino nato per noi,

un Figlio donato che portera il giogo della pace,
illumina 1 nostri cuori con la speranza che non delude.
Fa' che riconosciamo in ogni segno la tua potente opera,
e che il nostro sguardo si volga al Principe della Pace,
Consigliere Ammirabile, Dio Potente, Padre per sempre.
Concedici di camminare nella gioia della tua presenza,

25



e di essere portatori della tua salvezza fino ai confini della terra,
per la gloria del tuo nome. Amen.

26



4. 'ALBA DELLA GIOIA

Apro il mio cuore a Te

Spirito di gioia, riempi il nostro cuore di letizia

mentre ci accostiamo alla Tua Parola.

Fa’ che ’ascolto sia per noi fonte di consolazione e di esultanza,
anticipo della Tua presenza che illumina e rincuora.

Donaci di riconoscere in ogni circostanza

la buona notizia del Tuo amore che salva. Amen.

Tu mi parli
Dal vangelo secondo Luca (2,1-15)

'In quei giorni un decreto di Cesare Augusto ordind che si facesse il censimento di tutta la terra.
*Questo primo censimento fu fatto quando Quirinio era governatore della Siria. * Tutti andavano a
farsi censire, ciascuno nella propria citta. * Anche Giuseppe, dalla Galilea, dalla citta di Nazaret, sali
in Giudea alla citta di Davide chiamata Betlemme: egli apparteneva infatti alla casa e alla famiglia
di Davide. > Doveva farsi censire insieme a Maria, sua sposa, che era incinta.

6 Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. 7 Diede alla luce il
suo figlio primogenito, lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era
posto nell’alloggio.

8 C’erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all’aperto, vegliavano tutta la notte
facendo la guardia al loro gregge. * Un angelo del Signore si presento a loro e la gloria del Signore
li avvolse di luce. Essi furono presi da grande timore, '° ma I’angelo disse loro: «Non temete: ecco,
vi annuncio una grande gioia, che sara di tutto il popolo: ' oggi, nella citta di Davide, € nato per voi
un Salvatore, che & Cristo Signore. ' Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in
fasce, adagiato in una mangiatoia».

13 E subito apparve con ’angelo una moltitudine dell’esercito celeste, che lodava Dio e diceva: '
«Gloria a Dio nel piu alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli amay.

!> Appena gli angeli si furono allontanati da loro, verso il cielo, i pastori dicevano 1’un I’altro:
«Andiamo dunque fino a Betlemme, vediamo questo avvenimento che il Signore ci ha fatto
conoscerey.

Ti ascolto

In viaggio

Le tradizioni di Matteo e Luca concordano su Betlemme come luogo di nascita di Gesu, un
dettaglio cruciale che si allinea alla profezia messianica di Michea 5,1. La domanda sorge
spontanea: come mai una famiglia di Nazaret si trova a Betlemme per un evento cosi epocale?
Matteo suggerisce un trasferimento a Nazaret dopo la nascita a Betlemme, dettato da circostanze
socio-politiche. Luca, invece, ci dice che la famiglia di Gesu era gia di Nazaret e si trovo a
Betlemme a causa di un particolare censimento imperiale per la tassazione.

27



Non ci addentreremo nelle dispute storico-critiche sulla veridicita di questo censimento. Basti
notare la preoccupazione di Luca di inserire Gesu nella storia di Israele e, ancora di piu, nella storia
universale dell’umanita.

Questo spiega I’ampiezza di un censimento che coinvolgeva “tutto il mondo™ civilizzato,
["oikoumené. Secondo I’antica visione della Scrittura, gli attori umani prendono decisioni autonome,
emanano decreti e leggi, ma, misteriosamente, in tutte queste vicende Dio persegue il suo progetto
di salvezza. Cosi, dietro le decisioni di Augusto e Quirinio e 1’obbedienza di un suddito come
Giuseppe con sua moglie, si realizza il piano divino, che si compie attraverso la nascita del Messia,
del Salvatore.

E qui risiede il paradosso gioioso: colui che gli angeli proclameranno Cristo, Salvatore e
Signore, dipende in tutto dalle decisioni altrui, dai programmi umani. Eppure non ¢ Cesare Augusto
il signore della storia, ma il Bambino che vede la luce tra i disagi del viaggio di sua madre, un
viaggio imposto dai potenti di questo mondo.

Luca, per descrivere il censimento, usa un termine greco che evoca la graphé, la scrittura.
Mentre Giuseppe e Maria salgono a Betlemme per adempiere a questa ‘scrittura’ del censimento —
una finalita prima, ma in realta secondaria — dietro a tutto si cela il mistero trascendente del
compiersi della Sacra Scrittura, che attesta la divina promessa di salvezza per il popolo e per tutti gli
uomini.

La nascita

L’evangelista non si dilunga in dettagli sul viaggio della coppia, a differenza dei vangeli apocrifi.
Questa sobrieta e concisione rendono il messaggio piu chiaro, trasformando il racconto non in un
semplice aneddoto dell’infanzia di Gesu, ma in un vero e proprio “vangelo”, offrendo, per cosi dire,
il DNA della lieta notizia, anticipando la luce del mistero pasquale.

L’espressione che introduce la narrazione della nascita ¢ teologicamente ricca: «Si compirono per
lei i giorni del partoy» (v. 6). Questo non significa solo che la gravidanza ¢ giunta al termine, ma che
il piano di Dio ¢ giunto a pienezza. Si puo richiamare Paolo nella lettera ai Galati riguardo alla
pienezza del tempo e alla venuta del Figlio di Dio (Gal 4,4). In quest’ottica di compimento, tutto cid
che precede ¢ preparazione, ¢ attesa. Ed ecco la nascita da Maria del “primogenito” non solo suo,
ma dell’intera nuova creazione, poiché quel figlio sara anche il primogenito del mondo della
risurrezione (vedi Rm 8,29). Verso il bambino ¢’¢ subito la tenerezza di una madre, che lo fascia e
lo depone in una mangiatoia. E, paradossalmente, sara proprio questa semplicita di Betlemme ad
essere data come segno ai pastori e ai credenti di ogni tempo. Si realizza qui cio che Paolo dira poi
sulla grandezza di Dio che si nasconde nella piccolezza, e sul segno della sua potenza che si
manifesta misteriosamente nella debolezza.

Una luce che avvolge: I’esplosione della gioia

Alla sobrieta e all’umilta della scena del parto, Luca affianca una scena di totale esplosione di
luce e di suoni: I’apparizione e il messaggio angelico ai pastori.

Questi pastori — simbolo dei poveri e dei disprezzati della societa, e forse anche dei ‘peccatori’ —
vegliano nella notte, come il servo fedele che attende il suo padrone senza lasciarsi vincere dal
sonno (Lc 12,38). La notte simboleggia il loro bisogno di salvezza, evocando il racconto del libro
della Sapienza («Mentre un profondo silenzio avvolgeva tutte le cose, e la notte era a meta del suo
corso, la tua parola onnipotente dal cielo, dal tuo trono regale, guerriero implacabile, si lancio in
mezzo a quella terra» - Sap 18,14ss).

La salvezza offerta ai pastori ¢ resa visibile dalla luce che 1i avvolge e dall’annuncio angelico che
proclama: «Gloria a Dio nel piu alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli ama». Non
sono gli uvomini, con la loro buona volonta, a diventare destinatari della pace, ma ¢ I’amore divino a
rivestirli di pace.

Cosi, per questa gente povera ed emarginata, si realizzano le parole degli antichi profeti. Luca, a
differenza di Matteo che predilige le citazioni esplicite, usa allusioni ed evocazioni, spesso
riferendosi a piu passi dell’Antico Testamento. Per Luca, in questo bambino si compie 1’attesa

28



messianica annunciata mirabilmente nel cosiddetto libretto isaiano dell’Emmanuele, dove la nascita
di un bambino ¢ dono di Dio e segno e motivo di salvezza per Isracle. Ma tra tutti i vaticini isaiani
spicca la profezia di Is 9,1ss: «ll popolo che camminava nelle tenebre vide una grande luce; su
coloro che abitavano in terra tenebrosa una luce rifulse...». Questa salvezza ¢ una vittoria sulle
tenebre della storia, perché nella vita degli uomini risplendera la luce dell’amore di Dio; dopo il
dolore e I’afflizione ci sara pienezza di gioia e di pace. Ora, il tramite di questo profondo
cambiamento antropologico ¢ un bambino: «Un bambino e nato per noi, ci e stato dato un figlio».

E importante notare come il testo non parli di un angelo avvolto di luce, ma dei pastori «avvolti
di luce» dalla gloria del Signore! La manifestazione (= gloria) del Signore, di cui i pastori sono i
destinatari, trasforma la loro vita. La luce in cui sono avvolti non ¢ tanto uno spettacolo visivo,
quanto piuttosto un segno di una mutata condizione esistenziale.

A loro per primi viene data 1’esperienza dell’adempimento della parola di Dio verso il suo
popolo, verso Gerusalemme: «Alzati, rivestiti di luce, perché viene la tua luce, la gloria del Signore
brilla su di te, le tenebre ricoprono la terra... ma su di te risplende il Signore» (Is 60,1ss).

Ma se nell’ Antico Testamento gli oracoli si limitavano a una promessa, ora 1’annuncio angelico
proclama un evento che ¢ gia operante, che ¢ ormai “vangelo”. Nella notte, simbolo delle tenebre, si
¢ levato I’annuncio della buona novella, fonte di gioia grande, che vince le tenebre e la tristezza di
ogni uomo disposto ad accoglierla con fede. Ecco allora 1’angelo che, letteralmente, dice: “vi
evangelizzo una grande gioia”.

Il tema della gioia trabocca dalle pagine del vangelo dell’infanzia di Luca: ¢ il compiersi del
disegno di Dio, la gioia per le meraviglie di Dio, in particolare la nascita del Salvatore. Qui, per i
poveri pastori e per tutto Israele che attende da Dio la sua salvezza, con Gesu, il figlio di Maria, ¢
arrivato I’oggi della salvezza e percio della gioia: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia,
che sara di tutto il popolo: oggi, nella citta di Davide, é nato per voi un Salvatore, che e Cristo
Signore».

E comunque significativo che questo annuncio di “grande gioia” sia rivolto anzitutto ai pastori,
persone semplici, umili, che non godono di grande considerazione nel loro contesto sociale. La
scelta di questi destinatari sottolinea un aspetto fondamentale della gioia evangelica: gioia per gli
umili. Dio sceglie di rivelare il suo mistero e di annunciare la sua gioia non ai potenti, ai sapienti o
ai religiosi piu in vista, ma agli ultimi, a coloro che la societa disprezza. Questo ribalta le aspettative
umane e dimostra la preferenza divina per i miseri e i semplici.

D’altra parte questa grande gioia non ¢ riservata esclusivamente ai pastori, ma ¢ per tutto il
popolo. Significa che la salvezza e la conoscenza di Cristo sono accessibili a chiunque,
indipendentemente dallo status sociale, dalla cultura o dal grado di istruzione: ¢ per tutti coloro che
hanno un cuore semplice e aperto.

Penso...

Luca afferma che “si compirono per lei i giorni del parto” e che il piano di Dio ¢ giunto a
pienezza. Pensiamo a come si manifestano i tempi e le attese che Dio sta portando a compimento
nella nostra vita. Riconosciamo i segni della sua azione, che spesso si manifesta in modo inatteso.

Ci interroghiamo anche su come accogliamo il divino, anche quando appare in forme umili o
insignificanti, come il segno della mangiatoia. Siamo sollecitati a riconoscere il Salvatore dove
meno ce lo aspettiamo, nella semplicita e nella "debolezza" della vita di ogni giorno.

La grande gioia per tutti. L’annuncio angelico ¢ di una “grande gioia” che ¢ “di tutto il popolo”.

Pensiamo alla gloria che ci avvolge, non solo come qualcosa che vediamo, ma come un'esperienza
che viviamo. Sentiamo che questa luce ci trasforma e ci spinge a testimoniare. E riflettiamo sulla

29



grande gioia che proviamo nella nostra relazione con Dio, una gioia che desideriamo condividere
con tutti, rendendola accessibile anche a chi ancora non 1'ha incontrata.

.. mi interrogo

Paradosso della potenza divina. Il testo evidenzia come Dio realizzi il suo progetto di
salvezza attraverso eventi apparentemente ordinari e decisioni umane (il censimento di
Augusto).

In che modo riconosco oggi la presenza e 1’azione di Dio in mezzo agli avvenimenti della
storia e alle decisioni prese dai “potenti di questo mondo”, anche quando sembrano distanti
o contrarie ai valori spirituali?

La scelta preferenziale per gli ultimi. L’annuncio della nascita del Salvatore € rivolto per
primi ai pastori, persone semplici ed emarginate. Chi sono i “pastori di oggi” nella nostra
societa? Come possiamo noi, come singoli o comunita, essere veicolo di “grande gioia” e
speranza per coloro che si sentono dimenticati o ai margini?

I pastori non vedono un angelo avvolto di luce, ma sono essi stessi “avvolti di luce” dalla
gloria del Signore. Personalmente, come vivo I’esperienza di essere “avvolto/a dalla gloria
del Signore” nella mia vita di fede? In che modo questa “luce” trasforma la mia condizione
esistenziale e mi spinge a testimoniare?

La gioia nella semplicita. La grandezza di Dio si manifesta nella piccolezza e umilta di
Betlemme, un segno dato ai pastori e ai credenti di ogni tempo. In un mondo che spesso
ricerca la grandezza, il potere e I’opulenza, come possiamo riscoprire e valorizzare la gioia e
la profondita che si celano nella semplicita e nell’essenziale della nostra vita quotidiana?

La luce nelle tenebre. I pastori vegliano nella notte, simbolo del loro bisogno di salvezza, e
vengono avvolti dalla luce della gloria del Signore. Quali sono le “notti” o le “tenebre” che
avvolgono I’'umanita o le nostre vite oggi (disperazione, conflitti, ingiustizie)? Come puo
I’annuncio della “buona notizia” di Cristo portare luce e speranza in queste situazioni?

Parlo con Te

Spirito Santo, Luce che avvolge, ti preghiamo.

Rivelaci anche oggi la tua opera nella nostra storia,

affinché possiamo riconoscere la tua salvezza

nelle piccole cose e nelle scelte umane.

Donaci un cuore semplice,

capace di accogliere la “grande gioia” che nasce dall’umilta,
e guidaci a diffondere questa buona novella

nelle “notti” del nostro tempo. Amen.

30



9. LA GIOIA DI AMARE

Apro il mio cuore a Te

Spirito Santo, fonte di ogni gioia,

ti preghiamo, vieni in noi.

Fa’ che i nostri cuori si aprano

per accogliere I’amore del Signore,

un amore che non teme e che tutto vince.

Riempici della tua gioia,

quella gioia vera e profonda

che nasce dall’incontro con Lui.

Rendici testimoni luminosi di questo amore. Amen.

Tu mi parli
Dal Cantico dei Cantici (2,8-17)

$Una voce! L’amato mio!

Eccolo, viene

saltando per i monti,

balzando per le colline.

’L’amato mio somiglia a una gazzella
o ad un cerbiatto.

Eccolo, egli sta

dietro il nostro muro;

guarda dalla finestra,

spia dalle inferriate.

'%Ora I’amato mio prende a dirmi:
«Alzati, amica mia,

mia bella, e vieni, presto!

"Perché, ecco, I’inverno ¢ passato,
¢ cessata la pioggia, se n’¢ andata;
12j fiori sono apparsi nei campi,

il tempo del canto ¢ tornato

e la voce della tortora ancora si fa sentire
nella nostra campagna.

11 fico sta maturando i primi frutti
e le viti in fiore spandono profumo.
Alzati, amica mia,

mia bella, e vieni, presto!

40O mia colomba,

che stai nelle fenditure della roccia,
nei nascondigli dei dirupi,
mostrami il tuo viso,

fammi sentire la tua voce,

31



perché la tua voce ¢ soave,

il tuo viso € incantevole».
PPrendeteci le volpi,

le volpi piccoline

che devastano le vigne:

le nostre vigne sono in fiore.

1Tl mio amato € mio e i0 sono sua;
egli pascola fra 1 gigli.

"Prima che spiri la brezza del giorno
e si allunghino le ombre,

ritorna, amato mio,

simile a gazzella

0 a cerbiatto,

sopra 1 monti degli aromi. (Ct 2,8-17).

Ti ascolto

Iconostasi dell’amore

Il Cantico dei Cantici ¢ un libro biblico misterioso e affascinante, che ha sempre incuriosito
studiosi e credenti. Considerato dai rabbini e dai cristiani come un testo di altissimo valore
spirituale, ¢ stato oggetto di innumerevoli interpretazioni.

Per secoli, molti lo hanno letto come un’allegoria: 1’amore descritto non sarebbe quello tra due
persone, ma I’amore di Dio per il suo popolo o di Cristo per la Chiesa.

Tuttavia oggi si preferisce un’interpretazione che ne riconosca il valore letterale: celebra I’amore
tra un uomo e una donna. Allo stesso tempo, tuttavia, si ammette che questo amore umano puo
essere simbolo di un amore piu grande e divino.

Non si tratta di scegliere, quindi, tra amore terreno e amore sacro, ma di capire che il Cantico
esprime un amore cosi forte e unico da poter riflettere anche 1’amore di Dio. Leggerlo significa
lasciarsi coinvolgere con la propria esperienza umana, rendendo I’interpretazione un’avventura
personale e ricca di significato.

Mattutino

Dopo un duetto iniziale, in cui i due innamorati cantano 1’amore che li lega (Ct 1,5-27), ’amata
racconta la visita dell’amato. Il canto che lei eleva € una sorta di ‘mattutino’. Come genere letterario
richiama quello assai diffuso nell’epoca ellenistica, il paraklausithyron. Si immagina lo spasimante
vicino alla porta chiusa dell’amata. Qui pero il ragazzo non chiede di entrare in casa, ma che
I’amata ne esca e intraprenda con lui I’esodo dell’amore.

Ogni amore ¢ il mistero della visita attesa, sognata, sempre capace di sorprendere, come voce
che viene dal mistero e torna al mistero. Il dédi, ossia 1’amato, ancora prima che un volto, ¢ una
voce, ¢ un appello alla liberta, una promessa che si affaccia al cuore dell’amata: «Una voce!
L’amato mio! Eccolo, viene saltando per i monti, balzando per le colline» (Ct 2,8). Anzi, il termine
qol, che viene reso qui con ‘voce’ potrebbe anche essere tradotto con ‘tuono’; infatti la voce
dell’amato ¢ come un tuono per il cuore che lo attende e lo ama, incute fascino e timore, perché il
cuore avverte appunto il mistero dell’altro, quasi un nuovo mondo che si affaccia.

Al registro delle voci si alterna quello della visione del corpo.

Allora il volto dell’amato prende le fattezze di una gazzella, di un cerbiatto, quasi a suggerire che
il segreto profondo dell’incontro tra i due innamorati ¢ fatto di rispetto per la liberta della persona
amata, sapendo che non ¢ mai posseduta, ma solo accolta nel dono. Ecco quanto suggerisce la
tenera immagine del cerbiatto che spia attraverso le inferriate. Anche le sue parole sono 1’opposto
del potere, in quanto esprimono supplica, bisogno, vulnerabilita.

32



Voce dell’amato

La voce dell’amato invita I’amata ad accogliere il senso buono e promettente del cammino
dell’amore, superando forze paralizzanti e intristenti I’avventura della coppia: «Alzati, amica mia,
mia bella, e vieni!». Vi ¢ una verita profonda in questo invito: i due innamorati devono ogni volta
riscoprire la bonta del cammino insieme, la speranza di cui esso ¢ portatore. Per questo, attorno a
loro la creazione si risveglia in un tripudio di suoni e di colori primaverili, lasciando alle spalle il
grigiore e il freddo della cattiva stagione. Le viti fiorite e il fico con 1 primi frutti sono metafore
dell’energia di trasformazione della realta, che si sprigiona dall’incontro tra i due, quando esso ¢
attuato nella verita, nel rispetto, nel piacere del dialogo. Ogni autentica storia d’amore € chiamata a
rendere migliore il mondo!

D’altra parte, proprio 1’invito a sorgere, ad alzarsi e ad incamminarsi nella campagna fiorita, dice
che I’amore ha in sé una forza di risurrezione, di rinascita, che va ogni volta riscoperta, in una sorta
di incessante, nuovo inizio.

Sullo sfondo delle vigne in fiore appare la colomba, immagine dell’amata. Il capo che sporge
dalle fessure della roccia per indicare di aver gradito il corteggiamento, la voce con cui risponde al
tubare del compagno, suggeriscono un altro aspetto della verita del corpo nella relazione amorosa:
essa ¢ custodita dal pudore, dalla riservatezza e, nel contempo, dalla fiducia profonda del sapere
confidare i segreti del proprio animo all’altro.

Custodire ’amore

Inquietante appare, in uno scenario cosi esaltante, I’allusione alle ‘volpi piccoline’, che guastano
le vigne in fiore (Ct 2,15). L’esegesi ¢ incerta sull’interpretazione del dettaglio, ma il senso globale
appare chiaro: il cammino d’amore ¢ comunque sempre minacciato, € bisogna vegliare su quelle
insidie sottili, e nondimeno pericolose, che vogliono oscurare lo splendore dell’amore, rapinare la
gioia dalla storia degli amanti.

L’amore va percio custodito, vegliando su di esso, sapendo identificare quelle realta che, di volta
in volta, possono essere come queste volpi piccoline, che danneggiano le vigne in fiore.

Finalmente, dopo il pressante invito a far udire la sua voce, ’amata risponde all’amato con
un’espressione che puo essere la sintesi della concezione dell’amore nel Cantico dei Cantici: «ll
mio amato e per me, e io appartengo a lui - dodi Ii wa’ani I6» (v. 16). Questo versetto, come pure
quello simile di Ct 6,3 («lo sono del mio amato, e il mio amato ¢ mio - ani I°dodi w°dodi [i »),
appare come uno splendido cammeo. La formulazione ebraica richiama molto da vicino i formulari
dell’alleanza, quando esprime la reciproca appartenenza tra Dio e Israele. La corporeita dell’uomo e
della donna non puo piu essere vista in modo disgiunto dalla coappartenenza nella liberta.

Proprio nella chiamata a fare alleanza sta la verita dell’amore umano, e il corpo ¢ il segno di
questa verita. Essa si manifesta anche nell’eros, ma non si riduce ad esso, perché il suo orizzonte ¢
vasto come la campagna in fiore e vive dello scambio reciproco, in cui il dono del corpo ¢ segno
dell’impegno a costruire una storia buona, dove I’inverno ¢ passato e la cattiva stagione ¢ alle
spalle.

In sintesi, il Ct 2,8-17 ci offre una visione esaltante della gioia che deriva dall’amore autentico e
profondo. E un amore che ¢ sinonimo di liberta, capace di sfuggire alle costrizioni del mondo per
immergersi nella bellezza della natura e dell’altro. E un amore che celebra la bellezza e la vitalita,
sia dell’amato che dell’amata, riconoscendone la grazia e la purezza. Infine, ¢ un amore che crea
armonia e condivisione, trasformando ogni momento della vita in un’esperienza ricca e appagante.
Questa parola ci ricorda che la vera felicita non si trova solo nella singolarita, ma nella risonanza e
nell’unione di due persone che si amano veramente e cercano una comunione che sfida il tempo e si
apre al forever.

Penso...

33



Lo Spirito Santo, Amore che accende. Lo Spirito Santo non ¢ solo una forza, ma I’ Amore stesso
che pervade e anima ogni cosa. Se I’amore ¢ il principio che “accende” I’esistenza, la gioia di amare
non ¢ un semplice sentimento, ma una profonda partecipazione a questa realta divina. Possiamo
permettere a questo “Amore che tutto accende” di infiammare il nostro cuore, trasformando le
nostre relazioni e la nostra percezione della realta in un’esperienza di gioia costante.

La voce del Diletto che ci cerca. Il richiamo della voce del Diletto risuona nella parola delle
Scritture, cercandoci e invitandoci all’amore. Possiamo affinare il nostro ascolto interiore per
percepire questa “voce” che ci chiama all’amore, riconoscendo che la vera gioia nasce dal
rispondere con I’anima a questo richiamo sponsale.

Il giardino interiore dell’amore divino. Siamo invitati a dimorare nel “giardino fiorito”
dell’amore divino, un luogo di intimita e di ricerca del volto di Dio. Possiamo creare uno spazio
interiore di quiete e contemplazione, un “giardino” in cui nutrire la nostra relazione con I’Amore
eterno, sperimentando la gioia ineffabile che deriva da questa dimora e dalla ricerca incessante del
suo Volto.

L’amore puro e forte, un cantico. Il desiderio che il nostro amore sia “puro e forte, come il
cantico piu bello” eleva la gioia di amare a una forma d’arte, un’espressione sublime dell’anima.
Possiamo purificare e rafforzare il nostro amore per I’Amore stesso, in modo che la gioia che ne
deriva diventi un inno costante, un ‘“cantico” che risuona non solo nelle nostre azioni ma
nell’essenza stessa del nostro essere.

... mi interrogo

e Le primavere della mia vita... Nella mia vita di tutti i giorni, quali sono le “primavere” che
vivo? Potrebbe essere 1’inizio di un nuovo progetto, una nuova amicizia, o un momento di
riconciliazione... Come posso riconoscere questi momenti e accoglierli con gioia,
permettendo che I’amore vero sbocci nelle mie relazioni e nelle mie azioni?

e La gioia che dissipa le ombre. Il testo del Cantico lascia trasparire una gioia “ineffabile” che
allontana ogni ombra e fa fuggire la notte. Ci sono situazioni in cui le “ombre” (paura,
tristezza, ansia, conflitto) tendono a prevalere nella mia vita. In che modo la gioia di amare —
intesa come benevolenza, compassione, generosita verso gli altri — puo essere una forza
concreta per dissipare queste ombre nella mia vita e in quella di chi mi sta intorno?

e L’invito ad alzarmi e ad agire. L’invito «A4lzati, amica mia, mia bella, e vieni!» puod essere
interpretato come un incoraggiamento a uscire dalla mia zona di comfort, dall’apatia o dalla
chiusura. In che modo la gioia derivante dall’amore (per me stesso, per gli altri, per un’idea
0 una causa) pud motivarmi ad “alzarmi” e a intraprendere azioni significative, a superare
inerzie o a tendere la mano?

e Essere “profumo” e “vigna fiorita”. Il testo biblico mi invita a riflettere su come la mia vita e
il mio amore possano avere un impatto positivo sugli altri, rendendomi “profumo di Cristo”
e portando “frutti” come una “vigna fiorita”. Come posso manifestare concretamente la
gioia di amare nelle mie interazioni quotidiane, affinché il mio modo di vivere e
relazionarmi sia un segno tangibile di speranza, gentilezza e vitalita per chi incontro?

34



Parlo con Te

O Spirito Santo, Amore che tutto accende, in te risuona la voce del Diletto che viene,

saltando sui monti, danzando sulle colline.

Tu sei il soffio che ci rivela la primavera, il tempo del canto, della fioritura, dell’amore che
sboccia.

Riempi 1 nostri cuori della gioia ineffabile del tuo Amore sponsale,

quella gioia che allontana ogni ombra e fa fuggire la notte.

Fa’ che ascoltiamo la tua voce che ci chiama.

Concedici di dimorare nel tuo giardino fiorito,

cercando e trovando il tuo volto, il tuo amore che mai tramonta.

Rendici profumo di Cristo, vigna fiorita che porta frutti per la tua gloria,

e concedi che il nostro amore per te sia puro e forte, come il cantico piu bello. Amen.

35



6. LA GIOIA DELLINCONTRO

Apro il mio cuore a Te

Spirito di Verita, illumina la nostra intelligenza

e apri la nostra mente all’ascolto della tua Parola.
Donaci la capacita di comprendere

e di discernere la tua volonta per la nostra vita

e di tradurla con saggezza nelle scelte quotidiane. Amen

Tu mi parli
Dal vangelo secondo Matteo (13,36.44-46)

3¢ Poi congedo la folla ed entro in casa; i suoi discepoli gli si avvicinarono... [e Gesu disse loro]:
«*1I1 regno dei cieli ¢ simile a un tesoro nascosto nel campo; un uomo lo trova e lo nasconde; poi va,
pieno di gioia, vende tutti i suoi averi e compra quel campo. *Il regno dei cieli € simile anche a un
mercante che va in cerca di perle preziose; **trovata una perla di grande valore, va, vende tutti i suoi
averi e la compra».

Ti ascolto

Contro la tentazione della delusione rassegnata

Le due parabole del tesoro nel campo e della perla meravigliosa sono, per cosi dire, ‘gemelle’
poiché hanno la stessa struttura narrativa, pur cambiando gli attori e gli elementi simbolici. I
destinatari di questi due racconti parabolici sembrano essere 1 discepoli, poiché precedentemente, al
v. 36, Gesu, dopo aver lasciato la folla ed essere entrato in casa, si ¢ rivolto a loro con la
spiegazione della parabola della zizzania in mezzo al buon grano.

Poiché non vi ¢ nessun’altra indicazione riguardante uno spostamento di luogo o un cambio di
uditori, appare evidente che le due piccole parabole sono rivolte ai discepoli, cio¢ a coloro che
hanno fatto esperienza della scoperta del Regno, e non ad avversari che Gesu deve convincere su
qualche punto.

Ci si deve domandare quale sia la difficolta che Gesu deve affrontare con i suoi discepoli, in
ordine alla loro esperienza del Regno, atteso che le parabole sono uno strumento dialogico
approntato per superare resistenze, piu o0 meno manifeste, da parte dei destinatari dell’annuncio.
Orbene, sembrerebbe che la difficolta, segretamente coltivata e non esplicitata, sia quella di una
recriminazione per le rinunce e i distacchi che I’adesione al Regno comporta. Gesu allora rovescia
la situazione, mettendo in luce il fascino del Regno, la sua bellezza. Egli vuole pertanto portare 1
discepoli a cambiare ottica, e a capire che il Regno ¢ I’affare splendido che non si puo
assolutamente perdere.

Lo fa esattamente con queste due parabole, che mostrano tutta una serie di elementi comuni.
Esse parlano del Regno come di un evento sorprendente, gratuito, che sopraggiunge nella vita di
due individui, i quali sanno approfittare entrambi dell’occasione. Sono accomunate da quattro verbi:
trovare, andare, vendere, comperare. Sarebbe perd fuorviante concentrare subito I’attenzione sul

36



“vendere tutto”: ¢ invece necessario partire dal fatto, realmente decisivo, della scoperta inaspettata
sia per il fittavolo che per il mercante di preziosi. Cosi ¢ il Regno: una realta sempre sorprendente,
perché gratuito dono divino.

La scoperta inaspettata e la gioia irrefrenabile

Il fulcro di queste parabole ¢ dunque la scoperta inaspettata del valore del regno di Dio, ovvero
dell’incontro con Colui che ci ama e che ¢ I’Unico a poterci salvare.

Che si tratti di un fittavolo che casualmente trova un tesoro in un campo altrui, o di un mercante
esperto che si imbatte nella perla perfetta, il regno di Dio si rivela come un dono gratuito e
sorprendente. Questa scoperta non lascia indifferenti. I protagonisti non rimangono inerti; al
contrario, sono spinti a un’azione immediata e risoluta. La loro reazione ¢ un’esemplificazione
vivida della gioia per la scoperta del Regno.

Entrambi, pur con diverse disponibilita economiche, prendono la stessa radicale decisione:
vendere ogni cosa. Questa non ¢ una rinuncia sofferta, ma una scelta spontanea, dettata
dall’entusiasmo travolgente e dalla profonda consapevolezza del valore incommensurabile di cid
che hanno trovato. Non vi ¢ rimpianto per i beni materiali di cui si privano; al contrario, ¢’¢ una
determinazione incrollabile, mossa dal fascino irresistibile del bene superiore che stanno per
acquisire.

La gioia, frutto dell’incontro

Il testo sottolinea in modo esplicito la gioia del fittavolo (Mt 13,44), un’emozione talmente
intensa da motivare una decisione cosi radicale. L’assenza di un’annotazione simile per il mercante
puo essere attribuita alla sua scaltrezza professionale, che lo porta a celare le emozioni in un atto di
acquisto. Tuttavia, il significato profondo della gioia emerge chiaramente dall’uso che I’evangelista
Matteo fa di questo termine. Per lui, la gioia non ¢ un’emozione effimera, ma il segno tangibile di
una realta che possiede un valore pieno e definitivo.

Questa gioia ¢ la stessa provata dai Magi quando ritrovano la stella che 1i guida al “Bambino”
(Mt 2,10), la felicita dei servi fedeli che entrano nel Regno eterno (Mt 25,21), e I’esultanza delle
donne di fronte all’annuncio pasquale (M7 28,8-9). E la manifestazione di un incontro con qualcosa
di cosi prezioso da trasformare completamente 1’esistenza. Se questa realta non viene accolta, cio
che rimane ¢ solo una profonda tristezza, come nel caso del giovane ricco che, incapace di
rinunciare ai suoi beni, si allontana da Gesu (Mt 19,22).

L’esempio di Matteo e di Gesu: la gioia per il venire del Regno

E ormai chiaro I’intento delle due parabole: disegnare una figura di discepolo non ricurvo su se
stesso, attanagliato da rimpianti, ma piuttosto proteso verso la realta del Regno che ha ammaliato il
suo cuore, interamente assorbito dal fascino della gioiosa scoperta. Proprio il particolare della gioia
(v. 44), espressamente sottolineata per il fittavolo che ha scoperto il tesoro nel campo del suo datore
di lavoro, ribadisce ancor di piu questo insegnamento. Il primo evangelista ¢ molto sobrio nell’uso
di questo sostantivo, e lo riserva solo per momenti veramente importanti, decisivi. E il caso dei
Magi, che provano grandissima gioia quando ritrovano la stella e possono cosi trovare il ‘Bambino’
che essi cercavano (Mt 2,10); ¢ la felicita dei servi fedeli e operosi, che entrano nel Regno e nella
gioia eterna nel giudizio finale (Mt 25,21); ¢ I’esultanza delle donne di fronte all’annuncio pasquale
(Mt 28,8.9). In definitiva, la gioia in Matteo ¢ cio che si pud sperimentare solo di fronte a qualcosa
che ha un valore pieno, definitivo.

Per apprezzare piu adeguatamente queste due parabole, ¢ utile risalire alla misteriosa forza che
ne spiega il fascino ancora attuale: I’esperienza dell’evangelista Matteo e quella di Gesu stesso.

Il fatto che esse siano state tramandate soltanto da Matteo, ci rimanda alla vicenda vissuta
personalmente dallo scrittore, analoga a quella dei protagonisti delle due parabole: davanti al suo
banco di gabelliere passa Gesu e da quel momento la sua vita cambia per sempre (Mt 9,9)!

Ma ancor piu in profondita esse racchiudono il segreto dell’esperienza di Gesu stesso. Egli per
primo vive la realizzazione della propria persona con totale disponibilita al piano di Dio su di lui,

37



con una dedizione senza riserve al Padre e agli uomini. Il donare tutto se stesso, con ogni energia
fisica, psichica e spirituale per la venuta del Regno non ¢ per Gesu una rinuncia, ma la decisione
consapevole e gioiosa di vivere nell’appartenenza totale al Regno dei cieli.

Pur di aderire al Regno, Gesu non riserva nulla per sé, ma consacra tutte le dimensioni della sua
esistenza: affetti, gesti, pensieri, desideri, beni economici, professione, abitazione e, alla fine, la sua
stessa vita. Eppure in tutto ci0 Gesu non manifesta mai un rimpianto o qualche sospetto disprezzo
per 1 beni lasciati, ma solo I’intima tensione verso il bene piu grande e assoluto che ha catturato il
suo cuore: Dio e la causa del venire del suo Regno tra gli uomini!

Riletture

Infine ecco una breve sosta sulle interpretazioni che queste due piccole parabole hanno ricevuto.

Anzitutto le interpretazioni cristologiche, per cui il Cristo viene identificato con il tesoro e con la
perla. Cosi il tesoro nascosto nel campo diventa il Cristo celato nelle Scritture. Per quanto riguarda
la parabola della perla, I’interpretazione cristologica si rifa spesso alle leggende antiche sull’origine
della perla (che nella gnosi diviene un’immagine dell’anima), il cui mollusco assorbe la rugiada
celeste e 1 raggi del sole e della luna e delle stelle, e produce cosi la perla, a partire dalle luci
superne. Ribadiamo comunque che per la ricerca esegetica odierna la lettura cristologica delle due
parabole ¢ ritenuta “secondaria” in quanto le due parabole non sono relative alle cose, non sono cio¢
interessate al tesoro e alla perla in quanto tali, ma al comportamento del rispettivo scopritore di
fronte alla propria scoperta.

L’interpretazione cristologica, poi, si ¢ sviluppata in un ventaglio di altre interpretazioni che
hanno in comune il fatto di individuare nelle due parabole la promessa di salvezza (particolarmente
nell’esegesi moderna protestante). Si insiste allora sulla grande, smisurata gioia e sul “di piu” del
regno di Dio. Questo modo di intendere il punto saliente della parabola punta, in realta, su quello
che ¢ il presupposto delle due parabole. Nell’interpretazione ecclesiastica si ¢ data anche grande
importanza all’esortazione e si citano passi paralleli, come M¢ 10,17-19, nonché 1’esempio di Paolo,
che considera perdita, spazzatura, tutto cid a cui ha rinunciato, pur di essere di Cristo. E
un’esortazione alla rinuncia, in cui ¢ compresa anche quella ai beni materiali, in sintonia con quanto
gia detto in precedenza a proposito del grano soffocato dalle erbacce: «le preoccupazioni per il
mondo e l’inganno della ricchezza, soffocano la parola» (Mt 13,22).

Penso...

Il Regno ¢ un dono inaspettato, non il risultato di una ricerca affannosa, ma un dono immeritato
che "sopraggiunge" nella nostra vita. Abbiamo sperimentato questa gratuita nella nostra esperienza
di fede e abbiamo provato una grande gioia. La felicita nasce proprio dalla consapevolezza di non
aver meritato un tale bene, ma di averlo ricevuto per puro amore. Lasciamo che questa gratitudine
pervada il nostro cuore.

La gioia descritta nel testo ¢ cosi profonda da spingere a decisioni radicali, come "vendere tutto".
Non ¢ una gioia superficiale, ma un'energia che trasforma l'esistenza. Possiamo sentire la
determinazione e I'entusiasmo del fittavolo o del mercante. Questa radicalita ci sprona a riflettere su
quanto la gioia del Regno sia abbastanza profonda da influenzare le nostre scelte piu importanti.

Il pensiero va alla gioia di Gesu nel donarsi totalmente. Il testo evidenzia che Gesu vive la
“decisione consapevole e gioiosa di vivere nell’appartenenza totale al Regno dei Cieli”. Nonostante
il sacrificio finale, non c'¢ alcun rimpianto, ma solo una “intensa e intima tensione verso il bene piu
grande”. L'esempio di Gesu, con la sua gioia nel donarsi per noi, ¢ un modello e uno stimolo per
tutti.

38



La gioia che vince la tristezza. Possiamo e dobbiamo riflettere sui momenti in cui abbiamo
provato la tristezza di non aver accolto pienamente un invito divino, aggrappandoci a qualcosa di
meno prezioso. La gioia ¢ il segno dell’incontro con qualcosa che possiede un valore definitivo. In
Matteo, la gioia ¢ riservata a momenti decisivi ¢ a realta di valore pieno. La gioia cristiana ¢ un
indicatore della profondita della relazione con Dio e della percezione del valore del suo Regno.

e mi interrogo

Mi interrogo su cio che le parabole del Regno significano per me.

La parabola del tesoro sottolinea la natura sorprendente del Regno. Spesso mi lascio
sfuggire momenti di grazia, incontri significativi o intuizioni profonde perché non sono
attento. La gioia del Regno pud manifestarsi in occasioni casuali, in persone che mi mettono
in discussione o in nuove prospettive che mi vengono offerte. Sono convito della necessita
di coltivare uno sguardo piu attento per riconoscere questi "tesori" nella mia vita quotidiana?

Le parabole mi invitano a "vendere tutto" senza rimpianto. Nella societa in cui vivo, sono
spesso attaccato ai beni materiali, alle sicurezze economiche, al comfort o anche alle mie
abitudini. La gioia del Regno mi sfida a valutare cosa sia davvero essenziale e a non temere
di lasciare andare cid che mi impedisce di abbracciare pienamente un bene superiore. Devo
chiedermi: quali sono le "cose" che faccio fatica a lasciare andare e che potrebbero
ostacolare la mia piena adesione al Regno?

La gioia come motore del cambiamento. I protagonisti delle parabole non rimangono inerti
dopo la scoperta, ma agiscono con determinazione. La gioia per la rivelazione del Regno
dovrebbe tradursi in un'azione concreta nella mia vita. Questa gioia non ¢ passivita, ma
dinamismo, una spinta a intraprendere nuove strade, a superare le inerzie e a impegnarmi per
cio in cui credo. Come la gioia della fede mi spinge a essere piu attivo e generoso nel
mondo, vincendo la "tentazione della delusione rassegnata"?

A volte il mio cammino di fede pud sembrare arduo, pieno di sacrifici, e la gioia iniziale puo
affievolirsi. Come posso rinnovare costantemente la mia gioia nel Regno, evitando la
rassegnazione e riscoprendo il suo fascino inestimabile? Ci sono pratiche che mi aiutano a
mantenere viva la scintilla della gioia spirituale?

Il valore assoluto del Regno nella mia scala di priorita. Le parabole del tesoro e della perla
evidenziano il valore pieno e definitivo del Regno, un valore che eclissa ogni altra cosa.
Nella frenesia della vita moderna, sono bombardato da innumerevoli richiami e priorita.
Riflettere sul Regno come “affare splendido” mi invita a ricalibrare le mie priorita. Il Regno
di Dio occupa davvero il primo posto nella mia vita o ci sono altri "tesori" a cui do piu
importanza?

Parlo con Te

Spirito Santo, tu che riveli i segreti del cuore,
apri 1 nostri occhi e la nostra anima

alla gioia inattesa del Tuo Regno.

Fa' che, come chi scopre un tesoro nascosto

39



o una perla di inestimabile valore,

possiamo riconoscere la grazia dell'incontro con il nostro Dio.

Donaci la determinazione e il coraggio di vendere tutto cio che ci trattiene,
non con rimpianto, ma con la liberta di chi sa di guadagnare 1'infinito.
Liberaci dalla delusione e dalla rassegnazione,

e accendi in noi la stessa gioia luminosa

che ha trasformato i Magi, i servi fedeli, le donne al sepolcro,

e lo stesso Matteo nel suo incontro con Gesu. Amen.

40



7. LA GIOIA DELL'UMILE: DIO E IN MEZZ0 A NOI

Apro il mio cuore a Te

O Santo Spirito, scendi su di noi.

Apri 1 nostri cuori all’umilta,

affinché possiamo accogliere la Tua Parola

non con presunzione, ma con animo semplice e disponibile.

Rendi il nostro cuore docile, per comprendere e vivere la volonta di Dio.
Fa’ che ogni nostro ascolto sia un incontro che ci trasformi,

portando frutto di gioia e pace nella nostra vita. Amen.

Tu mi parli
Dal libro del profeta Sofonia (3,12-20)

2«Lascero in mezzo a te
un popolo umile e poveroy.
Confidera nel nome del Signore
Bil resto d’Israele.
Non commetteranno piu iniquita
e non proferiranno menzogna,
non si trovera piu nella loro bocca
una lingua fraudolenta.
Potranno pascolare e riposare
senza che alcuno li molesti.
“Rallégrati, figlia di Sion,
grida di gioia, Israele,
esulta e acclama con tutto il cuore,
figlia di Gerusalemme!
11 Signore ha revocato la tua condanna,
ha disperso il tuo nemico.
Re d’Israele ¢ il Signore in mezzo a te,
tu non temerai piu alcuna sventura.
"In quel giorno si dira a Gerusalemme:
«Non temere, Sion, non lasciarti cadere le braccia!
11 Signore, tuo Dio, in mezzo a te
¢ un salvatore potente.
Gioira per te,
ti rinnovera con il suo amore,
esultera per te con grida di gioia».
8«Jo raccogliero gli afflitti,
privati delle feste e lontani da te.
Sono la vergogna che grava su di te.
PEcco, in quel tempo io mi occuperd
di tutti 1 tuoi oppressori.
41



Soccorrerd gli zoppicanti, radunero i dispersi,

li faro oggetto di lode e di fama

dovunque sulla terra sono stati oggetto di vergogna.
?In quel tempo io vi guidero,

in quel tempo vi radunero

e vi daro fama e lode

fra tutti 1 popoli della terra,

quando, davanti ai vostri occhi,

ristabilirod le vostre sorti», dice il Signore.

Ti ascolto

I1 libro di Sofonia si apre con il tema del “Giorno del Signore”, un annuncio di giudizio divino di
portata universale. Non solo Giuda e Gerusalemme, ma D’intera creazione ¢ destinata alla
distruzione dei malvagi. La potenza del messaggio, ripreso anche nel famoso Dies Irae, risiede nella
sua urgenza ¢ inesorabilita. Di fronte a questo giorno, le ricchezze sono inutili; solo il ravvedimento
e la conversione possono salvare.

Questo ravvedimento si traduce in una triplice ricerca: del Signore, della giustizia e dell’umilta.
Non ¢ un concetto astratto, ma un modo di vivere che porta i “poveri della terra” a trovare rifugio
solo nel Signore. Questi “poveri” (in ebraico ‘anawim) non sono soltanto 1 socialmente svantaggiati,
ma chiunque cerchi I’umilta (‘anawah), sottomettendosi e affidandosi a Dio.

Sofonia estende il suo messaggio di giudizio alle nazioni, usando questi oracoli come
avvertimento per Giuda. La ribellione di Israele risulterebbe infatti ben piu grave. Un oracolo
colpisce 1 Filistei e Creta, condannati all’esilio. Il loro castigo perd apre a una speranza per il “resto
di Giuda”, da intendersi non in senso etnico, ma per coloro che vivono la giustizia e 1’'umilta.
Questo “resto” potra includere anche persone di altre nazioni che si convertiranno a una fede
autentica.

La condanna e la distruzione fanno ora spazio alla restaurazione e alla benedizione. Il Signore
lascera in mezzo al popolo un “resto d’Israele”, identificato come un popolo umile e povero:
«Lascero in mezzo a te un popolo umile e povero, che confidera nel nome del Signore. Il resto
d’Israele non commettera piu iniquita, non dira pit menzogne e non si trovera piu nella sua bocca
una lingua di frode; pascolera e riposera senza che alcuno lo disturbi» (3,12). Questa umilta non ¢
solo una condizione socio-economica, ma soprattutto un atteggiamento di fiducia esclusiva nel
Signore. Del resto la gioia, spesso percepita come un’emozione effervescente e spontanea, trova un
fondamento sorprendentemente profondo nell’umilta.

L’umilta, intesa non come sottomissione passiva, ma come riconoscimento della propria
dipendenza da Dio e della propria posizione nel Suo piano, apre le porte ad una gioia autentica e
duratura. Come conferme di questa dinamica si possono citare nell’ Antico Testamento vari esempi.
Cosi ¢ la figura di Anna, donna inizialmente afflitta dalla sua sterilita e dall’umiliazione subita, che
trova la gioia piu profonda dopo aver deposto la sua supplica e la sua umilta davanti a Dio. Il suo
“Cantico” ¢ un inno di giubilo che esalta la potenza di Dio che innalza gli umili e abbassa i1 superbi
(1Sam 2).

Un altro personaggio in cui si intrecciano umilta e gioia ¢ quello di Davide, quando trasporta
I’arca a Gerusalemme e danza con tutta la sua forza davanti al Signore, vestito solo di un efod di
lino (2Sam 6,14). Questo era un abito sacerdotale e simboleggiava la sua umilta davanti a Dio nel
mettersi allo stesso livello dei leviti, senza la pompa regale. La sua azione viene criticata dalla
moglie Mikal, che la considera indecorosa. Ma Davide risponde «Ho danzato davanti al Signore... e
saro ancora piu spregevole di cosi e mi umiliero ai miei stessi occhiy» (2Sam 6,21-22).

42



Un altro esempio ¢ dato dalla gioia del popolo, impegnato nella ricostruzione del Tempio
distrutto dai babilonesi (Esd 6,15-16; Ne 8,9-12). Infatti la ricostruzione del Tempio ¢ un atto di
umilta collettiva. Il popolo riconosce i propri errori passati che hanno portato all’esilio e si impegna
in un atto di restaurazione e obbedienza a Dio. Non si gloria delle proprie capacita, ma si prostra in
preghiera e digiuno, riconoscendo la necessita del favore divino per portare a termine I’opera. E da
ci0 sgorga la gioia. Esd 6,16 descrive come «i figli d’Israele, i sacerdoti, i leviti e gli altri esuli,
celebrarono con gioia la dedicazione di questa casa di Dio». Successivamente, in Ne 8, quando la
Legge viene letta e compresa, il popolo piange per la consapevolezza dei propri peccati, ma Neemia
li incoraggia: «Non siate tristi, perché la gioia del Signore é la vostra forzal» (Ne 8,10). Questa
gioia non ¢ superficiale, ma scaturisce dal pentimento, dalla restaurazione.

Tornando al testo di Sofonia vi cogliamo un vibrante invito alla gioia. Gerusalemme, la “figlia di
Sion”, ¢ esortata a rallegrarsi, a gridare di gioia ed esultare con tutto il cuore. Questa gioia
scaturisce dalla consapevolezza che il Signore ha revocato la condanna e disperso 1 nemici. La
presenza del Signore come “Re d’Israele in mezzo a te” elimina ogni paura e sventura. Egli ¢ un
“salvatore potente” che gioira per il suo popolo, lo rinnovera con il suo amore e esultera con grida
di gioia. Il testo ebraico, con 1’espressione “far silenzio nel suo amore”, suggerisce un Dio che, per
amore, sceglie di tacere sulle infedelta passate, offrendo un rinnovamento totale. E se le prime parti
del libro dipingono un Dio che ¢ adirato per il peccato del suo popolo, un “Dio geloso” che portera
la punizione, ora il profeta rivela un aspetto profondamente diverso della natura divina: «Gioira per
te, ti rinnovera con il suo amore, esultera per te con grida di gioia» (3,17).

Questo ¢ un cambiamento radicale di prospettiva. L’ira divina sfocia in amore e gioia, indicando
cosi che il giudizio ha compiuto il suo scopo di purificazione e ha aperto la via ad una relazione
restaurata e gioiosa tra Dio e il suo popolo redento.

La conclusione del libro (3,18-20) ribadisce la promessa di salvezza. Il Signore raccogliera gli
afflitti e 1 dispersi, soccorrera gli zoppicanti e trasformera la vergogna in lode e fama. Questo
annuncio di speranza rovescia la situazione iniziale di giudizio, prospettando un nuovo ordine in cui
Dio ristabilira le sorti del suo popolo davanti ai loro occhi.

La parola della speranza e del perdono mostra che il giudizio non ¢ la parola finale, ma un mezzo
per raggiungere una vera riconciliazione. Cosi il messaggio complessivo di Sofonia, sebbene
ancorato al tema del giudizio, trova il suo culmine nella certezza della salvezza divina e nella gioia
profonda che deriva dalla presenza e dall’amore del Signore. Questa gioia ¢ riservata a coloro che,
in umilta e fiducia, cercano la giustizia e ripongono in Lui il loro rifugio, aprendo la via anche a
un’apertura universalista con la conversione dei popoli.

La gioia in Sofonia ¢ quindi una sorta di anticipazione della gioia escatologica, legata al
compimento delle promesse divine di salvezza, alla rimozione della punizione e, soprattutto, alla
presenza stabile e giubilante di Dio in mezzo al suo popolo. E una gioia che trasforma la
disperazione in celebrazione, il lutto in festa, la vergogna in gloria.

Penso...

Il testo di Sofonia ci presenta un popolo “umile e povero” che confida nel Signore e che, per
questo, godra di pace e riposo. Anna, Davide, e il popolo che ricostruisce il Tempio, tutti
sperimentano una gioia profonda non attraverso la grandezza o I’autosufficienza, ma riconoscendo
la loro dipendenza da Dio. La loro umilta non ¢ una debolezza, ma la chiave per aprirsi all’azione
divina e alla gioia che ne deriva. La gioia descritta in questi passaggi non ¢ superficiale o basata su
circostanze esterne effimere. E una gioia radicata nella certezza della presenza e dell’intervento di
Dio. Che sia per un figlio atteso (Anna), per la restaurazione di un patto (popolo post-esilio), o per
la celebrazione della presenza divina (Davide), la gioia ¢ una risposta diretta alla fedelta e alla

43



grandezza di Dio. La citata frase di Ne 8,10: «... la gioia del Signore é la vostra forza» riassume
perfettamente questo concetto.

Sofonia menziona un popolo che «non commettera piu iniquita, non dira piu menzogne e non si
trovera piu nella sua bocca una lingua di frode». Questo suggerisce che una pace e una gioia
autentiche sono profondamente legate alla purificazione interiore e all’abbandono del peccato.
L’umilta qui implica anche il riconoscimento delle proprie mancanze. Dunque nemici e ostacoli seri
alla gioia sono la menzogna, la frode, I’iniquita che inevitabilmente impediscono di sperimentare la
piena pace e gioia del Signore.

... mi interrogo

e Sofonia mostra con chiarezza che I’umilta non ¢ solo una condizione socio-economica, ma
soprattutto un atteggiamento di fiducia esclusiva nel Signore. Questo implica la scelta
consapevole di riconoscere i nostri limiti e la nostra dipendenza da Dio nelle azioni di ogni
giorno. Mi chiedo: qual ¢ una situazione pratica nella mia giornata (a casa, al lavoro, nelle
relazioni) in cui potrei intenzionalmente fare un passo indietro, lasciare andare il controllo o
chiedere I’aiuto di Dio, dimostrando cosi la mia umilta e fiducia nel Suo agire? In che modo
la mia ricerca di autosufficienza e di controllo ostacola 1’esperienza della vera gioia che
scaturisce dalla fiducia in Dio?

e Una gioia autentica ¢ sempre preceduta da un processo di onesta con se stessi € con Dio
riguardo alle proprie mancanze. Ebbene, c¢’¢ un’abitudine, un pensiero o un atteggiamento
che so non essere in linea con la volonta di Dio e che mi sta togliendo la pace e la gioia?
Quale piccolo passo posso compiere oggi per “purificare” quell’area della mia vita,
confidando che ne scaturira una gioia piu profonda e autentica?

e Sof 3,16 esorta: «Non temere, Sion, non lasciarti cadere le braccia!». Questo ¢ un richiamo
potente ad agire con coraggio, confidando che il Signore ¢ “in mezzo a te”. La fede in Dio
come “salvatore potente” deve tradursi in un atteggiamento coraggioso, vittorioso sulle tante
paure che ci frenano e condizionano. Di fronte a quale sfida o incertezza della mia vita
attuale mi sento paralizzato/a dalla paura o tentato/a di “lasciarmi cadere le braccia”?

e La promessa che Dio trasformera la vergogna in “lode e fama” per gli afflitti e 1 dispersi ¢
incredibilmente attuale. Ognuno di noi ha momenti o aspetti della propria vita che vorrebbe
nascondere. Il messaggio ¢ che Dio puo redimere ogni storia. Come possiamo iniziare a
vedere quella parte della nostra storia personale e comunitaria non come un ostacolo, ma
come un’opportunita per testimoniare il potere trasformante di Dio che puo portare lode e

fama anche dalle situazioni piu difficili?

Parlo con Te

O Spirito Santo,

Tu che raduni il resto umile e povero,

fa' che dimoriamo nella fede,

senza piu timore né vergogna.

Rendici lode e gloria fra i popoli,

liberaci da ogni male e radunaci nella gioia.

44



Fa' che esultiamo in Dio, nostro Re ¢ Salvatore. Amen.

45



8. DALLA GIOIA AL DONO

Apro il mio cuore a Te

Signore, rendici disponibili e aperti

all’ascolto della Tua Parola,

a lasciare che essa operi in noi un cambiamento autentico.
Liberaci da ogni resistenza e da ogni pregiudizio,

affinché possiamo accogliere il tuo messaggio

con un cuore che dice “si” alla tua volonta, senza riserve. Amen.

Tu mi parli
Dal Vangelo secondo Luca (19,1-10)

'Entrd nella citta di Gerico e la stava attraversando, quand’ecco un uomo, di nome Zaccheo,
capo dei pubblicani e ricco, *cercava di vedere chi era Gest, ma non gli riusciva a causa della folla,
perché era piccolo di statura. *Allora corse avanti e, per riuscire a vederlo, sali su un sicomoro,
perché doveva passare di la. *Quando giunse sul luogo, Gesu alzo lo sguardo e gli disse: «Zaccheo,
scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua». *Scese in fretta e lo accolse pieno di gioia.
"Vedendo ci0, tutti mormoravano: «E entrato in casa di un peccatore!». *Ma Zaccheo, alzatosi, disse
al Signore: «Ecco, Signore, 10 do la meta di cio che possiedo ai poveri e, se ho rubato a qualcuno,
restituisco quattro volte tanto». *Gesu gli rispose: «Oggi per questa casa € venuta la salvezza, perché
anch’egli ¢ figlio di Abramo. '’Il Figlio dell’uomo infatti & venuto a cercare € a salvare cio che era
perdutoy.

Ti ascolto

Cercare Colui che ci cerca

Salendo a Gerusalemme, Gesu sta per entrare in Gerico. Un povero cieco siede lungo la strada a
chiedere la carita. Sente dire che passa Gesu, e si mette a gridare: «Gesu, Figlio di Davide, pieta di
me!». Cercano di farlo tacere, ma lui grida ancora piu forte. E Gesu lo sente, lo chiama, gli
restituisce la vista. E lui, lodando Dio, subito si mette a seguirlo (Lc 18,35-43). Poi Gesu entra in
Gerico (Lc 19,1ss.), ed ecco invece un capo dei pubblicani e ricco, un certo Zaccheo, che «cerca di
vederloy, fino a scoprire che colui che egli cerca ¢ in realta colui che ¢ venuto per primo a cercarlo.

Necessita una parola previa sul contesto della pericope su Zaccheo. Gli episodi che precedono
I’incontro di Zaccheo con Gesu vanno accostati ad esso per i tratti concordi o opposti
dell’atteggiamento dei vari personaggi. Innanzitutto vediamo come questo incontro in Gerico sia
preceduto dalla guarigione del cieco di Gerico (Lc 18,35-43), il quale pud essere accostato a
Zaccheo per la sua insistenza nell’invocare Gesu. La sua ricerca ¢ supplica accorata alla
misericordia di Gesu, e il suo incontro ¢ il risultato di un cammino di fede nel quale sperimenta la
salvezza — e non solo la guarigione fisica — proprio come Zaccheo, che si sente dire da Gesu: “Oggi
la salvezza é entrata in questa casa”. Poco prima vi era stato un altro incontro, quello con il
“giovane” (secondo Matteo) ricco (Lc 18,24-27). Secondo Luca costui € un “arci-ricco”, come

46



Zaccheo ¢ un “arci-pubblicano”. Ma mentre Zaccheo accogliera Gesu pieno di gioia, disprezzando
le proprie ricchezze, quel ricco si allontanera molto triste. Il contrasto tra le due vicende ¢ assai
evidente. Si tratta di seguire Gesu sulla via della croce, si tratta di lasciare, per Gesu, anche le cose
piu care (Lc 18,28-30)!

Ma vediamo ora da vicino la splendida avventura di Zaccheo. Il personaggio viene delineato con
alcuni tratti che lo rendono inconfondibile: ¢ piccolo di statura, impedito dalla folla, e parrebbe
frenato dai suoi interessi finanziari di esattore capo della dogana di Gerico (i ricchi non hanno mai
tempo per altro!). Ma ecco che sente scattare in sé un desiderio, di fronte al quale ogni ostacolo
diventa irrilevante. Pur di vedere Gesu, si mette a correre per precederlo e poterlo incontrare al
varco; ma c’¢ la folla e allora Zaccheo, incurante del ridicolo, si arrampica su un albero di
sicomoro. Fin qui la ricerca di Zaccheo, che «cercava di vedere Gesu» (v.3). Una ricerca che non
resta desiderio velleitario, ma si traduce in decisione concreta.

Quello che succede a Zaccheo ¢ molto di piu di quanto egli si aspettasse. Non solo vede Gesu,
ma ¢ Gesu che vede lui! In questo sguardo, che precede quello di Zaccheo, ravvisiamo tutto I’amore
di Colui che ¢ venuto a salvare 1 peccatori, la predilezione che segna ogni incontro con Gest.

In fretta scese...

Ancora piu sorprendente ¢ la parola che Gesu rivolge a Zaccheo: «Zaccheo, scendi subito,
perché oggi devo fermarmi a casa tua». Si noti che Gesu chiama Zaccheo per nome, quasi ad
indicare che lo conosce e lo ama da sempre; in secondo luogo Gesu esprime 1’intenzione di
‘fermarsi’ presso di lui. Ora, mentre i farisei useranno il verbo “alloggiare momentaneamente”,
“sostare per un attimo”, Gesu usa per Zaccheo il verbo “rimanere” (ménd), che nel quarto vangelo ¢
il verbo che esprime la comunione di vita tra Gesu e 1 discepoli.

Infine notiamo quell’oggi (sémeron), che in Luca indica la presenza stessa della salvezza, la sua
esperienza attuale, come per 1’annuncio angelico ai pastori: «Oggi vi é nato nella citta di Davide un
salvatore, che e il Cristo Signore». Questo oggi ricorre anche nella promessa di Gesu al buon
ladrone, e nel “Padre Nostro”. Infine sara ripetuto all’interno del nostro brano dall’affermazione
solenne di Gesu: “Oggi la salvezza e entrata in questa casa”. La reazione di Zaccheo ¢ pienamente
sollecita, con una “fretta” che indica la prontezza di fronte a qualche cosa di grande, come per
Maria che «sali in fretta sulle montagne di Giuda», o come per 1 pastori che «si affrettano a
Betlemmey (in greco appare il medesimo verbo o un avverbio derivato).

La gioia di Zaccheo e i nemici della gioia

Il primo saporoso frutto di questo incontro e di questa accoglienza di Gesu nella sua vita ¢ la
gioia traboccante di Zaccheo (“pieno di gioia”). Luca ¢ I’evangelista che piu di ogni altro sottolinea
tale gioia come il segno concreto dell’accoglienza della lieta notizia; si pensi alla gioia dei pastori,
di Elisabetta, di Giovanni il Battista, del pastore della pecorella smarrita, alla gioia del padre per il
ritorno del figliol prodigo. Il contrario della gioia non ¢ il dolore, perché paradossalmente ¢
possibile una vera gioia anche nelle sofferenze; anzi Luca negli Atti affermera esplicitamente che
gli apostoli erano felici di soffrire nel nome di Gesu (vedi 47 5,41). Questa gioia ¢ possibile perché
piu del dolore, delle sofferenze e delle rinunzie, ¢ forte I’entusiasmo per il tesoro scoperto (M¢
13,44).

Il contrario della gioia sono I’invidia e la gelosia che rendono ciechi, tristi, incapaci di
riconoscere 1’agire meraviglioso di Dio, di rallegrarsi con Lui per il perdono accordato, per la vita
rinata. Delude certamente la reazione della folla che sembra incapace di stupirsi e gioire per quanto
sta accadendo sotto i suoi occhi, ¢ che appare invece atteggiarsi come “proprietaria” di Gesu,
divenendo cosi ostacolo per chi vuole seriamente incontrarlo.

Ancor piu sconcertante ¢ la reazione dei farisei quando vedono Gesu entrare nella casa di
Zaccheo: «Vedendo cio mormoravano». Nella Bibbia, il “mormorare” ricorda 1’atteggiamento del
popolo incredulo, che nel deserto mise alla prova Dio. I presenti rimangono nella tristezza perché
non sanno condividere la gioia del perdono. Resta loro solo ’acidita del giudizio, 1’acrimonia del
censore: «E andato ad alloggiare (katalié) in casa di un peccatore!». 11 loro ‘mormorare’ & davvero

47



il contrario della gioia, un’espressione di invidia e gelosia che rende ciechi e incapaci di riconoscere
’agire meraviglioso di Dio.

Il verbo usato da questi mormoratori significherebbe una permanenza di Gesu preso Zaccheo
soltanto temporanea, per la notte, e non indica certo quel “rimanere” espresso invece da Gesu per
dichiarare una volonta di comunione duratura! Essi mostrano di non avere compreso nulla della
profonda amicizia offerta ai peccatori da Gesu, che ¢ venuto a salvare cio che era perduto e non
semplicemente a custodire cio che ¢ gia al sicuro. In definitiva, la loro tristezza ¢ figlia di un cuore
che si sente ‘proprietario’ di Gesu, ostacolando cosi chi lo cerca con sincerita.

I frutti della conversione

L’ultima parte del racconto presenta il proposito di Zaccheo: in fondo non si era ancora
pienamente convertito; Gesu non aveva aspettato che Zaccheo rimediasse a tutte le sue malefatte,
prima di entrare in casa sua, ma I’aveva anticipato con il suo amore. Quasi travolto da questa
misericordia inattesa e non dovuta, Zaccheo decide di mettere ordine nella propria vita. La
posizione del suo corpo («stando in piedi») indica una decisione ferma e risoluta (nel Nuovo
Testamento spesso riferito all’atto di fede); senza esitazioni Zaccheo vuole dunque riparare ai propri
peccati (restituire il maltolto) e soprattutto cominciare a vivere con generosita e gratuita, proprio
poiché egli stesso ha fatto esperienza della gratuita del dono di Dio («/o dono la meta dei miei beni
ai poveriy).

Veniamo ora alla parola finale di Gesu (vv. 9-10), che illumina il senso di tutto 1’episodio.
Zaccheo aveva cercato di vedere Gesu, ma Gesu gli svela che, ancora prima che il “pubblicano” lo
cercasse, il Figlio dell’uomo era alla ricerca di lui; Zaccheo stava a cuore a Gesu prima ancora che
Zaccheo ne sentisse parlare.

Zaccheo ha incontrato in Gesu un amore teso a salvare il peccatore, ad offrirgli fiducia, a
riconoscere che — al di la dei suoi sbagli — egli rimane figlio di Abramo. E come la parabola del
figliol prodigo suggerisce che Dio tiene ferma 1I’immagine buona del figlio, anche quando una
persona ¢ sprofondata nelle proprie colpe, cosi adesso Gesu afferma che per lui Zaccheo ¢ sempre
rimasto un figlio di Abramo, perfino quando era lontano, immerso in un mondo ingiusto, egoistico.

Ritroviamo qui il tema della salvezza e del perdono con I’affermazione che il Dio vivo e vero
che si manifesta in Gesu non vuole, come si ¢ gia sottolineato, la morte del peccatore, ma la sua
conversione perché viva.

Penso...

Il brano inizia con Zaccheo che «cercava di vedere chi era Gesu» (Lc 19,3). Questo desiderio,
pur iniziale e forse dettato dalla semplice curiosita, rappresenta la sete innata dell’uomo verso il
trascendente, la ricerca di un senso piu profondo della vita. Ma la svolta teologica avviene quando
Gesu, riconoscendolo sull’albero, lo chiama per nome e dichiara di volersi fermare da lui. Ecco una
verita fondamentale: prima ancora che I’uomo cerchi Dio, ¢ Dio che viene a cercarlo e incontrarlo.
La salvezza non ¢ una conquista umana, ma un dono divino, un’iniziativa unilaterale di amore da
parte di Dio che anticipa e risponde al desiderio piu intimo del cuore umano.

L’accoglienza di Gesu da parte di Zaccheo ¢ descritta con una potente espressione: «Scese in
fretta e lo accolse pieno di gioia» (19,6). Questa gioia traboccante ¢ il segno immediato e autentico
dell’incontro con la salvezza. E la gioia di chi si sente amato, perdonato e reintegrato. In netto
contrasto, ecco la folla che mormora «E entrato in casa di un peccatore!» (19,7). Qui si manifesta
la tensione teologica tra la misericordia divina e il giudizio umano. Mentre Dio accoglie senza
preconcetti, I’'uomo tende a classificare, escludere e condannare in base alle proprie categorie
morali e sociali. La gioia di Zaccheo diventa cosi un monito per la nostra comunita credente: la vera

48



gioia scaturisce dal riconoscimento della grazia, non dalla presunzione della propria giustizia o dalla
condanna altrui.

La trasformazione di Zaccheo non precede 1’incontro con Gesu, ma ne ¢ la conseguenza. Di
fronte all’amore gratuito e incondizionato di Cristo, Zaccheo non rimane indifferente. La sua
dichiarazione: «Ecco, Signore, io do la meta di cio che possiedo ai poveri e, se ho rubato a
qualcuno, restituisco quattro volte tanto» (19,8), ¢ la prova di una conversione autentica e radicale.
Non ¢ un atto dettato dalla paura o dal dovere, ma una risposta generosa all’amore ricevuto.
Teologicamente, questo sottolinea che la vera conversione non € un prerequisito per la salvezza, ma
il frutto della salvezza stessa.

Gesu conclude I’incontro con Zaccheo con una dichiarazione solenne sulla salvezza che ¢ venuto
a portargli. “Salvezza”, in questo contesto, ¢ intesa non solo come perdono dei peccati, ma anche
quale riconoscimento e riaffermazione della dignita filiale del peccatore. Nonostante il suo status di
‘peccatore’, Zaccheo ¢ ‘figlio di Abramo’, un membro del popolo eletto di Dio. Questo punto
teologico ¢ cruciale: la misericordia di Dio non abolisce la nostra identita, ma la risana e la ripristina
nella sua pienezza.

... mi interrogo

e [l desiderio di Zaccheo di “vedere Gesu” risuona ancora oggi. Spesso, anche noi siamo alla
ricerca di qualcosa che dia senso alla nostra vita, di una verita che ci illumini. Ci sentiamo
cercati da Dio nella nostra vita quotidiana? O siamo piu propensi a pensare che siamo noi a
doverlo cercare e meritare? Quali sono i1 “sicomori” su cui siamo disposti ad arrampicarci
pur di incontrare Gesu nella nostra esistenza, superando le “folle” che ci impediscono la
vista (pregiudizi, abitudini, paure)?

e La gioia di Zaccheo ¢ contagiosa, ma si scontra con il mormorio della folla. Anche nella
nostra esperienza, la vera gioia, quella che nasce da un incontro profondo, pud essere
incompresa o criticata da chi ci circonda. Permettiamo alla gioia dell’incontro con Cristo di
pervadere le nostre relazioni e decisioni, anche quando il mondo intorno a noi “mormora” o
non comprende le nostre scelte? Siamo pronti ad accogliere la gioia che nasce dalla
misericordia, sia per noi stessi che per gli altri, superando i nostri stessi pregiudizi e giudizi
affrettati?

e La reazione di Zaccheo, la sua decisione di restituire e donare, non ¢ una “lista della spesa”
per guadagnarsi la salvezza, ma una risposta spontanea all’amore ricevuto. Le nostre opere
di carita e di giustizia sono un peso o una gioiosa risposta all’amore gratuito di Dio che ci ha
toccato? Cosa ci impedisce di accogliere pienamente questa logica della gratuita?

e Gesu riconosce Zaccheo come “figlio di Abramo”, riaffermando la sua dignita al di la del
suo passato. Questo ci invita a guardare noi stessi e gli altri con gli occhi di Dio. Siamo
consapevoli della nostra profonda dignita di figli di Dio, anche quando ci sentiamo “perduti”
0 “peccatori”?

Riusciamo a vedere negli altri, soprattutto in chi ¢ emarginato o considerato “peccatore”, il
“figlio di Abramo” che Gesu ¢ venuto a cercare e a salvare? Come possiamo essere
strumenti di questa riscoperta di dignita per chi ci sta accanto?

49



Parlo con Te

O Spirito Santo, fonte di ogni gioia,

apri 1 nostri occhi e il nostro cuore,

come hai fatto con Zaccheo.

Guidaci a cercare Gesu,

ma soprattutto a riconoscere che ¢ Lui che ci cerca per primo.
Fa’ che scendiamo in fretta dai nostri sicomori,

e accogliamo Gesu con immensa gioia nella nostra casa.
Spirito di Verita, donaci il coraggio di una conversione autentica,
di riparare il male e di condividere con generosita,

perché la nostra vita rifletta la salvezza ricevuta.

Rafforza in noi la dignita di figli di Dio,

e fa’ che la gioia di essere trovati e amati

riempia ogni giorno il nostro cammino. Amen

50



9. DOLCEZZA SENZA FINE

Apro il mio cuore a Te

Signore della Vita, donaci un cuore contemplativo
per 1’ascolto della Tua Parola.

Fa' che possiamo sostare in silenzio davanti a Te,
gustando la tua dolcezza

e lasciandoci penetrare dalla Tua presenza.

Fa’ che la Tua Parola diventi per noi preghiera

e comunione profonda con Te. Amen.

Tu mi parli

Salmo 16 [15]
Miktam. Di Davide.

'Proteggimi, o Dio: in te mi rifugio.

*Ho detto al Signore:

«I1 mio Signore sei tu, solo in te ¢ il mio beney.
3Agli idoli del paese, agli déi potenti

andava tutto il mio favore.

*Moltiplicano le loro pene

quelli che corrono dietro a un dio straniero.

Io non spander? le loro libagioni di sangue,

né pronuncero con le mie labbra i loro nomi.
°I1 Signore ¢ mia parte di eredita e mio calice:
nelle tue mani ¢ la mia vita.

Per me la sorte & caduta su luoghi deliziosi:

la mia eredita ¢ stupenda.

"Benedico il Signore che mi ha dato consiglio;
*Io pongo sempre davanti a me il Signore,

sta alla mia destra, non potrd vacillare.

’Per questo gioisce il mio cuore ed esulta la mia anima;
anche il mio corpo riposa al sicuro,

%perché non abbandonerai la mia vita negli inferi,
né lascerai che il tuo fedele veda la fossa.

"M indicherai il sentiero della vita,

gioia piena alla tua presenza,

dolcezza senza fine alla tua destra.

51



Ti ascolto

Il Sal 16 costituisce veramente uno dei gioielli piu affascinanti dell’intera collezione salmica.
Purtroppo non mancano gli intoppi testuali della trasmissione attraverso i secoli; soprattutto i vv.
3-4 sono giunti a noi in una situazione quasi disperata, le lesioni del testo sono tali da giustificare le
piu varie ricostruzioni per ottenere un senso comprensibile minimo. Noi ci limitiamo a seguire la
proposta della versione ufficiale della CEI (2008), anche se in realta essa ¢ molto fragile e non del
tutto sicura.

La forza di un’amicizia

Il salmo, dopo un’antifona introduttoria: «Proteggimi, o Dio, in te mi rifugio» (v. 1), si snoda in
due grandi strofe. La prima (vv. 2-6) ¢ una solenne professione di fede in Yhwh e di gioia
nell’appartenergli; la seconda (vv. 7-11) ¢ la celebrazione del ‘“sentiero della vita”, cioe
dell’itinerario della comunione piena e totale con Dio.

Il salmista innalza al Signore una preghiera di supplica individuale che trabocca di fiducia e
certezza nella presenza del Signore. La simbologia dominante, di chiaro stampo sacerdotale, ¢
molto suggestiva: «Per me la sorte e caduta su luoghi deliziosi: la mia eredita e stupenda». 1l
sacerdote, che era consacrato al culto, non doveva impastoiarsi nella politica e nelle strutture
sociali, ma doveva riferire a Dio tutto il lavoro e la vita quotidiana delle altre tribu.

La ‘terra’ dei sacerdoti era il Signore stesso e questo concretamente significava anche il diritto di
poter usare delle decime offerte dalle tribu per il proprio sostentamento. Attraverso immagini come
“parte di eredita”, “calice”, “luogo delizioso” ed “eredita suprema”, il salmista esprime la totale
dedizione del sacerdote a Dio. Agostino nel suo Sermone 334 commentera: «ll Salmista non dice:
“O Dio, dammi un’eredita”. Dice invece: “Tutto cio che tu puoi darmi fuori di te e vile. Sii tu
stesso la mia eredita. Sei tu che io amo... Sperare Dio da Dio, essere colmato di Dio da Dio. Egli ti
basta, fuori di lui niente ti puo bastare”». La prima parte del salmo si concentra dunque sul tema
della promessa della terra, vista come segno dell’alleanza e indice di un bene incomparabile: Dio
stesso. Riconoscere in Dio 'unico bene significa fare una scelta di fede radicale, prendendo le
distanze dallo stile di vita idolatrico che, purtroppo, era perseguito anche da alcuni membri del
popolo di Dio e che forse, per un certo tempo, ha insidiato lo stesso salmista.

Il sentiero della vita

Nella seconda parte del salmo (vv. 7-11), il focus si sposta dalla terra al corpo e alla corporeita:
cuore, mano destra, anima (intesa anche come desiderio, ma letteralmente ¢ la ‘gola’). Si giunge a
un’affermazione paradossale: la stessa ‘carne’ del credente, fragile e caduca, puo trovare sicurezza e
stabilita presso Dio.

Il credente si sente proprieta del Signore, suo possesso, e avverte la consolante certezza che nulla
puo contrastare il potere divino. Sa che Yhwh ¢ il Sovrano che non cede a nessuno il proprio
possedimento, neppure alla morte. Dio, I’unico Assoluto, non permettera che il suo fedele sia
rimosso dall’esperienza della promessa (i terreni deliziosi e I’eredita magnifica) per essere
consegnato al regno della morte. Anzi, il salmista nutre una consolante sicurezza: il Signore
continuera a guidarlo, preparandogli un futuro di sazieta senza fine.

Gioia senza fine

Nell’ultimo versetto spiccano simboli di tipo antropomorfico, poiché si parla di “volto’ (tradotto
qui con ‘presenza’) e di ‘destra’ di Dio che accoglie benevolmente il giusto. “Vedere il volto” di Dio
significava accedere al tempio per I’intimita della preghiera, e “stare alla sua destra” significava
essere da lui tutelati e protetti contro il male e il nemico. Il salmista canta ora ’ingresso nel tempio
celeste 1a dove il nemico per eccellenza, la morte, non ha nessuna cittadinanza. «Ecco la dimora di
Dio con gli uomini! Egli sara il Dio-con-loro. Non ci sara piu la morte né lutto né lamento né

affanno» (Ap 21,3-4).
52



I1 salmista afferma chiaramente che la “gioia piena” si trova nella ‘presenza’ del Signore. Questo
non ¢ un sentimento passeggero o basato sulle circostanze esterne, ma scaturisce dalla relazione
intima e continua con Dio. La gioia del credente non ¢ qualcosa che si cerca o si produce da soli, ma
¢ un dono e un effetto collaterale della vicinanza a Dio. E una gioia ‘duratura’ che trascende le
difficolta e le sofferenze della vita, perché la sua radice ¢ eterna e divina.

Speranza oltre 1a morte?

Senza dubbio ¢ possibile leggere queste affermazioni in senso metaforico, intendendo la morte
come separazione da Dio. Tuttavia, si puod anche intuire una direzione piu profonda, 1’attesa di una
vittoria sulla morte in ogni sua accezione, inclusa quella corporale. In tal senso si muove la versione
greca dei Settanta (LXX), che sembra interpretare questo salmo come una testimonianza di speranza
nella risurrezione non solo metaforica, ma reale, relativa anche al corpo. Cosi, letteralmente suona il
v. 9: «la mia carne riposera nella speranza...»; e il 10b: «tu non lascerai che il tuo santo veda la
corruzione...».

Mentre la traduzione di bétah (fiducia, sicurezza) con “speranza” (elpis) € comune nei Settanta,
la forza di questa speranza ¢ evidenziata dalla sostituzione di “fossa” (Sahat) con “corruzione”
(diaphthora). Questo suggerisce un’attesa di incorruttibilita e di vittoria sulla morte fisica. Molti
commentatori concordano che, piu che una semplice traduzione, si tratta di una trasposizione o uno
sviluppo di un pensiero gia presente nella spiritualita del salmo, dove 1’intimita con il Signore lascia
intravedere un’esperienza di gioia e sazieta non minacciata neppure dalla morte.

I1 Salmo nel Nuovo Testamento

I1 Sal 16 viene ripreso nel Nuovo Testamento, in particolare nel discorso di Pietro a Pentecoste
(At 2,24ss) e nel primo discorso missionario di Paolo (At 13,35). Entrambi gli apostoli citano il Sal
16,8-11, secondo la traduzione dei Settanta, per dimostrare come la risurrezione di Gesu sia in linea
con le Scritture.

Pietro vede nel salmo una verita con un versante teologico (Dio, essendo il Dio della vita, libera
1 suoi amici dalla tomba e dalla corruzione) e uno cristologico. Quest’ultimo ¢ argomentato
negativamente, sottolineando che Davide non poteva parlare di se stesso, essendo sepolto, e
positivamente, riferendosi al mistero di Cristo come compimento ultimo delle Scritture. Gesu, il
“Santo” per eccellenza, non ¢ stato trattenuto dalla morte e gli sono stati “risparmiati i sentieri della
corruzione”, godendo ora della vita di cui parla il salmo, associato al Padre nella gloria.

Similmente, Paolo nel suo discorso, cita il medesimo versetto 13,35 («Non permetterai che il tuo
santo subisca la corruzioney), utilizzando il termine greco ‘“‘corruzione” per sostenere la
risurrezione di Gesu. Egli lega il salmo alla promessa di Dio fatta a Davide (Is 55,3 nella LXX),
mostrando come le promesse di salvezza si siano compiute in Cristo. Come Pietro, anche Paolo
precisa che la promessa divina non riguardava Davide, ma Cristo, il cui corpo ¢ stato risuscitato. Il
messaggio ¢ chiaro: la promessa di una vita che non perisce non puo esaurirsi in Davide, la cui
esistenza terrena ¢ finita, ma trova il suo compimento definitivo nella risurrezione di Gesu. La
sconfitta della morte nella carne di Cristo diventa cosi una “parola di salvezza” (4t 13,26) per tutti
coloro che accolgono il lieto annuncio, I’evangelo.

Penso...

Dio come “eredita magnifica” e la radicalita della fede. Il Sal/ 16 presenta una visione
rivoluzionaria di Dio non come dispensatore di beni, ma come il bene supremo stesso. Questa ¢ una
professione di fede radicale che va oltre la richiesta di benefici materiali o la ricerca di un
“salvagente” spirituale. Come il sacerdote che aveva nel Signore la sua parte di eredita, cosi il
credente ¢ chiamato a riconoscere in Dio I’unico vero possesso, cio che basta pienamente. Questa
prospettiva ci invita a una dedizione totale e a una presa di distanza da ogni forma di idolatria,

53



anche sottile, che possa insidiare la nostra relazione con Lui, riconoscendo che ogni altro bene ¢
“vile”, se separato da Dio.

L’intera persona (spirito e corpo) sotto la custodia divina e la vittoria sulla morte. Il Sal 16 sposta
il focus della sua attenzione dalla ‘terra’ al ‘corpo’, affermando che persino la “carne” fragile e
caduca trova sicurezza e stabilita in Dio. Non solo I’anima, ma D’intera persona, nella sua
concretezza fisica, ¢ proprieta del Signore. La certezza che Dio non abbandonera i suoi fedeli alla
corruzione della morte prefigura una speranza che va oltre la vita terrena. La vittoria sulla morte,
anche quella corporea, non ¢ solo una metafora, ma anche una profonda intuizione spirituale che
trova il suo culmine nella risurrezione di Cristo, il quale non ha visto la corruzione, garantendo cosi
una “vita di sazieta senza fine” anche per il corpo.

La gioia piena nella presenza di Dio. Il salmo mostra come la “gioia piena” non sia un
sentimento effimero o dipendente dalle circostanze esterne, ma scaturisca dalla relazione intima e
continua con il Signore. Questa gioia ¢ un dono divino, frutto della vicinanza di Dio, e non qualcosa
che possiamo produrre da soli. E una gioia che trascende le difficolta, radicata nell’eternita e nella
divinita di Dio stesso. Cio implica che la vera felicita e pienezza di vita si trovino solo nell’unione
con il Creatore, € non nel possesso di beni materiali o nel raggiungimento di successi mondani.

Il Sal 16 nel Nuovo Testamento: profezia e compimento cristologico: La ripresa del Sa/ 16 negli
Atti degli Apostoli, da parte di Pietro e Paolo, eleva il suo significato a una dimensione cristologica
fondamentale. Interpretando i versi sulla non-corruzione del “Santo”, gli apostoli dimostrano come
il salmo non possa riferirsi a Davide (che pure era sepolto e la sua carne ha subito corruzione), ma
profetizzi la risurrezione di Gesu. Questa lettura non ¢ una semplice reinterpretazione, ma il
riconoscimento di un piano divino di salvezza che si compie in Cristo. Gesu, il ‘Santo’ per
eccellenza, vince la morte nel suo corpo, diventando la “parola di salvezza” e la garanzia della vita
eterna per tutti coloro che credono.

.. mi interrogo

e L[a ‘mia eredita ¢ stupenda’: a che cosa diamo valore assoluto oggi? Il Sal/ 16 ci invita a
riconoscere in Dio la nostra vera e unica eredita, il nostro bene supremo. In un mondo che ci
spinge a ricercare la felicita nel successo, nei beni materiali, o nel riconoscimento sociale,
siamo costantemente tentati di costruire la nostra “eredita” altrove. Quali sono le “eredita”
che la societa contemporanea ci spinge a desiderare e a costruire? Siamo consapevoli di
come queste possano distoglierci dal riconoscere Dio come il nostro bene piu grande e
sufficiente?

e La sicurezza della corporeita in Dio: come viviamo la nostra fragilitd? Questo salmo
sottolinea che anche la nostra carne fragile e caduca puo trovare sicurezza in Dio, una
sicurezza che trascende persino la morte. Nella nostra epoca, ossessionata dalla perfezione
fisica, dalla giovinezza eterna e dalla paura della malattia e della morte, tendiamo a negare o
a combattere la nostra fragilitd. Come la paura della malattia, dell’invecchiamento o della
morte influenza le nostre scelte e il nostro modo di vivere? Riusciamo a trovare sicurezza e
pace nella nostra corporeita, sapendo che anche la nostra fragilita ¢ custodita da Dio?

e Dove cerchiamo la vera felicita? Il Sa/ 16 afferma che la gioia piena si trova nella
“presenza” del Signore, non ¢ un sentimento passeggero ma un dono divino. Oggi, siamo
bombardati da stimoli che promettono felicita effimera: consumismo, intrattenimento
continuo, connessioni superficiali sui social media. Spesso confondiamo il piacere con la

54



gioia duratura. Quali sono dunque le “fonti di gioia” a cui ci affidiamo maggiormente nella
vita di tutti 1 giorni? Queste fonti ci conducono a una felicita profonda e duratura, o a un
senso di appagamento momentaneo che si esaurisce rapidamente?

e La risurrezione di Cristo come “parola di salvezza”: quale speranza offriamo al mondo? Il
Sal 16, letto alla luce del Nuovo Testamento, diventa una potente testimonianza della
risurrezione di Gesu e della vittoria sulla morte. In un’epoca segnata dall’ansia, dalla
disperazione e dal senso di precarieta, il messaggio della risurrezione pud sembrare lontano
o irrilevante.

In che modo la nostra fede nella risurrezione di Cristo si traduce in una “parola di salvezza”
concreta e tangibile per le persone che ci circondano, in particolare per coloro che
affrontano la sofferenza, la perdita o la disperazione?

Parlo con Te

O Spirito Santo, custode della nostra vita e fonte di ogni bene,

noi ti invochiamo, e in te troviamo rifugio.

Senza di te nessun bene possediamo.

Insegnaci a stare sempre con il Signore,

perché, avendolo alla nostra destra, non vacilleremo mai.

Per questo il nostro cuore esulta e la nostra anima gioisce,

e anche il nostro corpo riposa al sicuro.

Tu ci indichi il sentiero della vita e ci ricolmi di gioia alla tua presenza. Amen

55



10. LA PACE DI DIO

Apro il mio cuore a Te

O Spirito Santo, fonte di ogni gioia,

ti invochiamo prima di ascoltare la Parola.

Vieni e ricolmaci della gioia del Signore,

quella gioia profonda che non dipende dalle circostanze,
ma che risplende anche nelle prove.

Insegnaci a non angustiarci per nulla,

ma a presentare a Dio ogni nostra richiesta

con fiducia e gratitudine.

Tu mi parli
Dalla lettera di Paolo Apostolo ai Filippesi (4,1.4-13)

'Percio, fratelli miei carissimi e tanto desiderati, mia gioia e mia corona, rimanete in questo
modo saldi nel Signore, carissimi!

*Siate sempre lieti nel Signore, ve lo ripeto: siate lieti. La vostra amabilita sia nota a tutti. Il
Signore ¢ vicino! °Non angustiatevi per nulla, ma in ogni circostanza fate presenti a Dio le vostre
richieste con preghiere, suppliche e ringraziamenti.’E la pace di Dio, che supera ogni intelligenza,
custodira 1 vostri cuori e le vostre menti in Cristo Gesu.

8In conclusione, fratelli, quello che ¢ vero, quello che ¢ nobile, quello che ¢ giusto, quello che ¢
puro, quello che ¢ amabile, quello che ¢ onorato, cio che ¢ virtu e cid che merita lode, questo sia
oggetto dei vostri pensieri.

’Le cose che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, mettetele in pratica. E il Dio
della pace sara con voi! '"Ho provato grande gioia nel Signore perché finalmente avete fatto rifiorire
la vostra premura nei miei riguardi: 1’avevate anche prima, ma non ne avete avuto I’occasione.
""Non dico questo per bisogno, perché ho imparato a bastare a me stesso in ogni occasione. *So
vivere nella poverta come so vivere nell’abbondanza; sono allenato a tutto e per tutto, alla sazieta e
alla fame, all’abbondanza e all’indigenza. "*Tutto posso in colui che mi da la forza.

Ti ascolto

La gioia cristiana e la sua espressione

La lettera ai Filippesi ¢ intrisa di gioia, pur essendo scritta da Paolo mentre si trova in catene per
Cristo. Questo significa che non vi ¢ situazione umana che non possa essere trasformata dalla
presenza del Signore, presenza che la fede assicura e dona talora di sperimentare quasi
sensibilmente.

Giunto pertanto alla sezione parenetica, esortativa, del suo scritto (Fil 4) I’ Apostolo rivolge un
invito insistente a tutta la comunita perché gioisca nel Signore. L’accento del duplice imperativo
chairete (gioite!) ¢ posto sulla continuita della gioia, che non puo essere sporadica. Non puo essere
I’emozione di un momento, ma deve diventare esperienza duratura, che attraversa tutte le situazioni,

56



anche quelle di prova. Infatti, dal punto di vista linguistico, la continuita della gioia ¢ espressa sia
nell’imperativo presente, che indica la durata dell’attitudine gioiosa, sia nell’avverbio pdntote, che
non si limita a significare un semplice ‘sempre’, ma sottolinea che la gioia ¢ possibile ‘in ogni
situazione’. L’esortazione ¢ percio ad una gioia capace di fiorire e permanere anche nell’esperienza
della sofferenza, delle contrarieta. Poiché tale imperativo sembra davvero ai limiti del possibile, ci
si chiede allora dove possa darsi la ragione di questa permanenza e continuita della gioia; ebbene,
per Paolo non sta in una capacita della psiche, ma nella sua fonte vera, che ¢ I’essere nel Signore,
come dice chiaramente ’espressione en Kyrio.

Questa gioia non puo restare nascosta nell’interiorita della persona, ma deve trasparire anche
nelle relazioni, come si afferma al v. 5, quando Paolo esorta i Filippesi: «La vostra amabilita sia
nota a tutti gli uominil». 11 termine usato da Paolo (0 epieikés) contiene in s¢ molte sfumature,
quali quella della moderazione, della benevolenza, della dolcezza, del rispetto e della cortesia. In
definitiva, ¢ la capacita di cercare ci0 che ¢ conveniente, cid che ¢ adatto all’altro, la misura giusta
per lui. Ci sembra pertanto che la traduzione ‘amabilitd’ riesca a riassumere bene la ricchezza del
lemma greco e indichi uno stile moderato, non violento, realmente affabile, che caratterizza la
relazione con le altre persone. Non basta amare: bisogna essere amabili, cio¢ facilitare gli altri ad
esprimere la loro capacita d’amore. La gioia cristiana diventa amabilita e dunque una forma della
carita! Si noti peraltro che tale affabilita/amabilita non puo seguire un criterio selettivo, per cui si €
amabili soltanto con alcuni, ma persegue un criterio di universalita, e percio deve realizzarsi anche
con le persone difficili o ostili.

Fiducia e preghiera

La motivazione di questo atteggiamento intriso di gioia e amabilita ¢ indicata dall’ Apostolo con
un’espressione che ricorre piu volte nel suo epistolario: «l/ Signore é vicino!». Ci si chiede in che
senso si dia questa vicinanza. Nella tradizione biblica ¢ la vicinanza del Dio creatore e salvatore alle
sue creature e, in particolare, ai suoi fedeli, specialmente quando lo invocano. Ma qui Paolo pensa
specificamente alla vicinanza di Cristo, il cui ritorno ¢ atteso come imminente e trasformante tutte
le esperienze. Il fatto che il Signore debba tornare fa assumere alle cose un valore diverso, le
relativizza e insieme le apre alla speranza, alla dimensione dell’attesa. La vicinanza del Signore
riguarda non solo ’attesa della parusia, ma la sua presenza misteriosa nella comunita, presenza che
sostiene nelle prove e dona una gioia capace di superare le tribolazioni. Percio anche le relazioni
interpersonali, pur in un contesto di tribolazione e di ostilita, possono essere ‘diverse’, cioe
improntate ad un’amabile benevolenza.

La vicinanza del Signore motiva anche 1’esortazione alla fiducia, che si manifesta in particolare
nel momento della preghiera e nel non lasciarsi schiacciare dagli affanni. Si tratta di affidarsi
totalmente a Dio per superare 1’ansieta generata dalle preoccupazioni. La fiducia non ¢ un semplice
rassegnarsi, ma ¢ un esporre a Dio 1 propri bisogni e la propria via («Manifesta al Signore la tua via,
confida in lui: compira la sua opera» - Sal 37,5). L’invito di Paolo riecheggia gli insegnamenti di
Gesu nella tradizione evangelica, quando invita i suoi discepoli a non preoccuparsi per i problemi e
le necessita del vivere quotidiano (M¢ 6,25.31.34; Lc 10,41; 12,22). A tale fiducia non si giunge con
uno sforzo della volonta, facendo violenza al proprio spontaneo sentire, ma attraverso il cammino di
preghiera, cui dedicarsi con assiduita e impegno. Se non bisogna preoccuparsi in nessuna
circostanza, bisogna in ogni circostanza rivolgersi a Dio mediante la preghiera. La preghiera deve,
per cosi dire, dilagare nella vita del credente, avvolgerla, sia che si tratti di preghiera di domanda,
che di rendimento di grazie.

Quale esito della preghiera riconoscente e perseverante, ecco quanto 1’Apostolo assicura come
dono proveniente da Dio all’orante che si rivolge a Lui fiducioso: la pace. Essa non coincide con la
tranquillita dell’animo, con una semplice pacatezza dei pensieri, ma ¢ esperienza della salvezza, ¢
certezza del dono che giunge da Dio al credente e lo custodisce fin nell’intimo.

E allora interessante che Paolo non dica di ‘mantenere’ la pace, bensi auguri ai Filippesi che la
pace possa custodire loro, nella loro vita in Cristo. L’Apostolo usa un termine proveniente
dall’ambito militare (phrourein) per suggerire la forza, 1’efficacia con cui questa pace opera

57



nell’intimo. Essa ¢ un dono che trascende la capacita umana di comprendere e quindi non pud
essere affatto intesa come il risultato di uno sforzo umano, e diventa una sorta di situazione
obiettiva, in cui il credente viene collocato da un Altro, da Dio.

In definitiva, I’Apostolo raccomanda ai suoi fratelli di fede quanto Gesu stesso aveva chiesto ai
suoi discepoli: «Non siate in ansia per la vostra vita... non siate in ansia per il domani» (Mt
6,25-34); similmente, Paolo chiede ai cristiani di Filippi che vivano in un atteggiamento di fiducia
fondata nella certezza dell’amore di Dio, fiducia che Dio li sosterra nelle loro necessita. Tale
atteggiamento non ¢ una rinuncia infantile ad impegnarsi, ma ¢ fede solida, che si esprime come
preghiera di supplica e di ringraziamento.

La supplica («In ogni necessita esponete a Dio le vostre richieste» - v. 6) per Paolo non ¢ forzare
la volonta di Dio o informarlo sulle nostre condizioni, bensi andare da Lui con la fiducia che saremo
esauditi al momento opportuno e che Egli soccorre coloro che nella preghiera si pongono alla sua
presenza.

Il ringraziamento (eucharistia) delinea il tratto tipico gia della spiritualita giudaica — che
riconosce come ogni bene provenga da Dio (b‘rakah) —, e qualifica lo stile con cui il cristiano si
pone di fronte alla vita e a Dio, stile appunto eucaristico, impregnato percio di gratitudine e di
riconoscenza.

Con questo, Paolo non vuole certo insegnare che Dio si presta ad esaudire 1 desideri come
farebbe un dio pagano, forzato dalle insistenti preghiere dei suoi supplici. Anzi, la preghiera deve
andare di pari passo con una vita vissuta nella volonta di Dio; cosi la preghiera informera la vita e la
vita dara autenticita alla preghiera.

Le virtu e il ‘Dio della pace’

Percio I’ Apostolo, dopo aver invitato 1 suoi a pregare, ribadisce la certezza che la pace di Dio
custodira i loro cuori e propone un elenco di atteggiamenti virtuosi, probabilmente preso da liste
della filosofia stoica sugli atteggiamenti morali (vizi e virtu). In queste virti occupa un posto di
primo piano I’amore per la verita. Pero tale verita non ¢ una realta astratta o una pura convinzione
umana, ma ¢ lo stesso Vangelo che essi hanno ricevuto ed imparato da Paolo. 11 Vangelo entrera
nell’umano e dara un sapore e uno spessore particolare all’amore per cio che ¢ bello, stimabile,
giusto, onorato.

Rimanere in tale atteggiamento virtuoso ¢ in realta godere della pace che Dio dona al credente
come primo frutto della preghiera, la quale non appare allora sganciata dalla vita, ma diventa il
luogo dove la vita cristiana manifesta tutto il suo senso.

La pace di Dio non ¢ semplicemente un sentimento di serenitd, ma ¢ una realta profonda (¢ il
frutto dello Spirito Santo, vedi Gal 5,22) che raggiunge la persona nella sua totalita ed intimita. Il
che significa che le preoccupazioni, gli affanni, le contraddizioni e i drammi dell’esistenza non
sopraffanno il cuore, non schiacciano la persona, la quale, aiutata dalla forza di Dio, conserva pace
e dominio di sé anche nei momenti difficili.

Tutto questo non ¢ soltanto frutto di una psiche particolarmente forte, che non puo, pero,
1’impossibile, ma ¢ frutto dell’azione di Dio, che Paolo definisce qui “il Dio della pace”. E questa
una formula analoga ad altre presenti nel suo epistolario, quali: il “Dio del Vangelo” oppure “il Dio
della consolazione” o “il Dio della speranza”, ecc. Qui, augurando la presenza accanto ai Filippesi
del “Dio della pace”, Paolo vuole ricordare I’origine misteriosa della pace che custodisce i cuori in
Cristo Gesu, pure in mezzo alle tribolazioni e alle persecuzioni patite per 1I’evangelo.

Se questa pace custodisce il cuore in Cristo Gesu, cio¢ lo difende nell’esperienza della liberta
data dall’evangelo, d’altra parte ¢ il segno di una vita vissuta nella ricerca del bene e
nell’osservanza di quanto la predicazione cristiana ha insegnato ai credenti. Questa predicazione
non ¢ I’annuncio di verita difficilmente concretizzabili, ma la proposta di modelli a cui i Filippesi si
possono ispirare. Se precedentemente li aveva invitati ad imitare Cristo, modello supremo («Abbiate
in voi gli stessi sentimenti che furono in Cristo Gesu» - Fil 2,5), ora li rimanda all’esempio che lui
stesso, Paolo, ¢ per loro. Egli ¢ stato non solo un mastro, ma un vero modello di vita cristiana: «Cio
che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, e quello che dovete fare» - v. 9).

58



Imitazione di Paolo

Infine, dopo essersi proposto ai Filippesi quale modello della vita in Cristo, I’ Apostolo presenta
un aspetto in cui la sua vita puo essere presa come esempio: il distacco dalle cose, la serenita in ogni
situazione. L’insistenza del testo ¢ posta innanzitutto su quel “ho imparato”; si tratta della scuola
che Paolo ha fatto nella vita vissuta in comunione con Cristo e al servizio dell’evangelo.

E quindi un sapere intriso di esperienza vitale, non di nozioni astratte su come ci si comporta in
certe situazioni. Il verbo usato in greco (memyemai) € un termine tecnico dei culti misterici pagani.

Ordunque ¢ come se Paolo dicesse di essere stato ‘iniziato’ alla scuola di Cristo, una scuola dura,
ma non un fatto esoterico che deve rimanere segreto. Anzi, ¢ un’iniziazione per poter dare
un’illustrazione pubblica dell’evangelo, patendo per amore di Cristo (vedi /Cor 4,9ss; 2Cor
11,23ss). Le situazioni affrontate da Paolo per amore di Cristo vengono qui presentate nelle
opposizioni estreme della poverta e della ricchezza, della sazieta e della fame, per delineare una
sorta di totalita. Si deve notare che Paolo parla propriamente, piu che di un vivere nella poverta, di
un ‘essere umiliato’, che richiama il suo precedente insegnamento sull’'umilta come tratto
qualificante la vita in Cristo, colui che si ¢ umiliato per noi (vedi Fil 2,3.8).

Paolo quindi vuole prospettare, quale esempio da imitare, la sua volontaria accettazione di
posizioni umili, fraintese dalla gente, segnate talora anche dalla poverta, ma tutte vissute per amore
di Cristo. Il contrario dell’essere umiliato ¢ qui il ‘traboccare’ per 1’abbondanza (cosi, letteralmente,
in greco perisseuein, che indica una vita prospera, dignitosa, senza alcuna indigenza). Non ci
sembra il caso di indagare su quando Paolo possa aver avuto piena disponibilita di mezzi finanziari,
quanto di notare il gioco retorico delle opposizioni.

Il vertice del brano sta in quel «Tutto posso in colui che mi da la forza». A dispetto
dell’apparenza e di quanto uno potrebbe dedurre dalle frasi precedenti, Paolo non giunge ad
un’autosufficienza, ad un autodominio che lo rende imperturbabile, ma esperimenta la forza della
grazia che lo raggiunge e lo sostiene. L’ Apostolo non si presenta come un eroe che tutto puo, ma
come uno che tutto pud perché tutto riceve! E infatti 1’unione vitale con Cristo a garantirgli una
forza che da solo non potrebbe certo trovare, come appare chiaro, ad esempio, dalla sua lucidissima
analisi sull’io umano diviso e lacerato di Rm 7,14ss. La forza che esperimenta anche nella
debolezza (vedi 2Cor 12,9ss) non ¢ sua, ma gli ¢ data da Cristo. Da parte sua deve fare una cosa
sola, semplicissima ed estremamente impegnativa: avere fiducia in lui (v. 13).

Penso...

La gioia cristiana non ¢ un sentimento passeggero legato a circostanze favorevoli, ma una realta
profonda e duratura. Essa nasce dall’essere “nel Signore” (en Kyrio), il che significa che la sua
fonte non ¢ psicologica o esterna, ma spirituale, radicata nella presenza di Cristo. Questa gioia puo
sussistere anche nelle situazioni di prova e sofferenza, come dimostra Paolo stesso, che scrive in
catene. La gioia ¢ un’attitudine, un modo di essere che permea I’intera esistenza del credente.

L’amabilita come espressione concreta della gioia e della carita. La gioia interiore si manifesta
esteriormente attraverso I’amabilita (zo epieikés). Questo termine greco denota uno stile di vita fatto
di moderazione, benevolenza e rispetto, che non ¢ selettivo ma universale, rivolto anche alle
persone difficili e ostili. Essere amabili non significa semplicemente amare, ma creare le condizioni
perché anche gli altri possano esprimere il loro amore. In questo senso, I’amabilita diventa una
forma tangibile e praticabile della carita.

La preghiera come via per la pace di Dio. L’esortazione a non angustiarsi e ad affidarsi a Dio
attraverso la preghiera ¢ motivata dalla certezza che “il Signore ¢ vicino”. Questa vicinanza ¢ sia
escatologica (il suo ritorno) sia attuale (la sua presenza nella comunitd). La preghiera non ¢ un

59



modo per forzare la volonta divina, ma un atto di fiducia che si traduce in supplica, richiesta e
ringraziamento. L’esito di questa preghiera fiduciosa non ¢ una tranquillita superficiale, ma la “pace
di Dio, che supera ogni intelligenza”. Questa pace, descritta con un’immagine militare come una
forza che custodisce i cuori e le menti, € un dono soprannaturale che proviene dal “Dio della pace”.

La pratica delle virtu come via per la pienezza della vita cristiana. Paolo invita i fedeli a pensare
e a mettere in pratica «quello che e vero, quello che é nobile, quello che e giusto...» Questo elenco
di virtu, che ricorda la filosofia stoica, non ¢ per il cristiano un astratto esercizio etico, ma un
percorso concreto che trova il suo fondamento e la sua pienezza nel Vangelo. Vivere queste virtu
significa dare concretezza alla fede e alla gioia, manifestando una vita che ¢ in sintonia con la
volonta di Dio e che ha come modello supremo Cristo e, in maniera subordinata, I’esempio dello

stesso Paolo.

«Tutto posso in colui che mi da la forza». Questa frase non ¢ un’espressione di autosufficienza o
di un’eroica forza di volonta, bensi una dichiarazione di dipendenza totale da Cristo. La forza del
credente non ¢ intrinseca, ma ¢ un dono della grazia di Dio, che agisce e sostiene nella debolezza.

... mi interrogo

e Riflettendo sul mio attuale prevalente stato d’animo, sono un testimone gioioso
dell’evangelo di Cristo? Sono convinto che la mia gioia ¢ fondata sulla presenza del
Signore, o invece ¢ ancora troppo legata alle circostanze esterne della vita?

e Mi sforzo di essere amabile non solo con le persone che mi sono care, ma anche con quelle
che trovo difficili o ostili? In quali situazioni mi sento piu sfidato a praticare la moderazione
e la benevolenza?

e (Quando mi sento angosciato per le preoccupazioni quotidiane, la mia prima reazione ¢
affidarmi alla preghiera con fiducia, oppure cerco prima soluzioni solo umane?

e Le virtu che Paolo elenca (verita, nobilta, giustizia...) sono per me dei principi astratti o
cerco di tradurle concretamente nel mio modo di pensare e di agire ogni giorno, informato
dal Vangelo?

e (Quando mi trovo ad affrontare situazioni ardue, mi sento un eroe che deve farcela da solo, o
riconosco che “tutto posso” solo grazie alla forza che mi viene donata da Cristo?

Parlo con Te

O Spirito Santo, dono di Dio per noi,

ti preghiamo di effondere nei nostri cuori la pace di Dio

che supera ogni intelligenza.

Non ¢ la pace del mondo, ma quella che solo il Signore puo dare,

pace capace di custodire le nostre menti e i nostri cuori in Cristo Gesu.
Liberaci dall'ansia, dalle paure e dalle preoccupazioni.

Rendici strumenti di questa tua pace,

affinché possiamo testimoniarla con la nostra vita. Amen.

60



PER CONTINUARE NELLA RIFLESSIONE

La gioia come rivelazione dell’essere: un confronto con il pensiero filosofico occidentale

La gioia ¢ un’esperienza umana che sfugge a una semplice definizione. Non si tratta di un’emozione
superficiale, né di uno stato d’animo passeggero. I pensatori di ogni epoca I’hanno definita come un
evento, un’irruzione di pienezza che svela il senso profondo dell’esistenza. A differenza del piacere,
che ¢ sensoriale e legato a stimoli esterni, o della felicita, che € un concetto piu stabile e complesso,
la gioia si manifesta come una vibrazione interiore, una conferma inattesa e gratuita della nostra
stessa essenza.

Le radici della gioia

La filosofia si ¢ interrogata a lungo sulle origini e le manifestazioni della gioia. Pensatori come Max
Scheler la distinguono dal semplice piacere, descrivendola come una risposta a un valore spirituale,
un’autentica "elevazione del cuore". Per Michel Henry, la gioia ¢ ancora piu radicale: non ¢ una
semplice reazione, ma la rivelazione della vita stessa, 1’esperienza originaria di auto-affezione. La
gioia, quindi, non si limita a un’emozione passeggera, ma ¢ un fenomeno che ci mette in contatto
con una dimensione piu profonda e autentica di noi stessi.

Dal punto di vista antropologico, la questione si fa ancora piu complessa: la gioia ¢ qualcosa che
possiamo produrre, o ¢ un evento che ci accade? Nell’antica Grecia, Platone e Aristotele la
collegavano a un’attivita virtuosa. Per Platone, la gioia autentica ¢ legata alla conoscenza del Bene,
mentre per Aristotele essa ¢ il frutto di un’azione virtuosa, I’accompagnamento naturale di una vita
razionale e moralmente ineccepibile. Questa visione viene ripresa e approfondita da Sant’ Agostino,
che nella tradizione cristiana distingue tra il gaudium (gioia spirituale e duratura) e la voluptas
(piacere sensibile ed effimero), identificando la vera gioia con la beatitudine che si trova in Dio.

L’evento esistenziale della gioia

La riflessione sulla gioia prosegue nel pensiero moderno con nuove interpretazioni € connessioni.
Per Spinoza, la gioia ¢ definita come il passaggio da uno stato di minore a uno di maggiore
perfezione, un’espressione dell’aumento della nostra potenza d’agire. In questa visione, la gioia non
¢ solo un sentimento, ma un vero e proprio indice del nostro sviluppo e della nostra vitalita.

Nel pensiero pit moderno € contemporaneo, la gioia assume spesso il carattere di un evento
improvviso, un’epifania che si rivela in un istante. Kierkegaard la vede nascere dal rapporto con
I’Eterno, un’esperienza esistenziale che si contrappone alla mondanita.

La gioia pud manifestarsi anche in modo radicalmente diverso, come nella filosofia di Nietzsche.
Egli celebra la gioia dionisiaca, quella che nasce dall’affermazione della vita in tutte le sue
sfaccettature, inclusi il dolore e la sofferenza. In questo senso, la gioia suprema non ¢ 1’assenza di
dolore, ma un’accettazione coraggiosa del destino, il celebre amor fati.

Per il pensiero contemporaneo ricordiamo Levinas, che pone il focus dall’interiorita all’alterita,
individuando la gioia nella relazione etica. Non ¢ piu solo un piacere personale, ma una risposta alla
chiamata dell’ Altro, un’esperienza che ci connette profondamente con I’umanita che ci circonda.
Infine il filosofo Byung-Chul Han, di origine sudcoreana che vive e insegna in Germania, teorico
della cultura noto per le sue critiche alla societa contemporanea, concentra il suo pensiero
sull’analisi dei fenomeni sociali e psicologici dell’era attuale, come la "societa della stanchezza", in
cui I’individuo, anziché essere oppresso da divieti esterni, si auto-sfrutta in una ricerca compulsiva
di produttivita e perfezione. Han critica la "societa della performance" dove la gioia autentica viene
sostituita da una ricerca di piaceri effimeri. Secondo lui, solo una "gioia dell’inutile" puo salvare
I’umano da questa deriva.

61



La gioia ¢ riducibile a un fenomeno biologico?

La contemporaneita vede svilupparsi un’indagine sulla gioia anche ad opera delle neuroscienze e
della biochimica. Con queste scienze sorge la prospettiva che interpreta la gioia come una reazione
fisica e chimica dell’organismo. Questa visione analizza la gioia non in termini di valore spirituale o
esistenziale, ma come un’attivazione di specifiche aree del cervello e il rilascio di neurotrasmettitori
come dopamina, serotonina ed endorfine. Queste sostanze sono coinvolte nei circuiti della
ricompensa e del piacere, e la loro interazione ¢ vista come la base biologica di cio che percepiamo
come "gioia". In quest’ottica, la gioia non sarebbe altro che un meccanismo evolutivo: il nostro
corpo ci "ricompensa" con queste sensazioni positive per incoraggiarci a compiere azioni utili alla
sopravvivenza, come mangiare, riprodursi o stringere legami sociali. La gioia, quindi, puo essere
vista come un segnale biochimico che ci guida verso comportamenti adattivi. Ridotta a questo
livello, I’esperienza soggettiva della gioia ¢ il "corollario" di una serie di reazioni fisiche e chimiche
che avvengono nel nostro organismo.

La gioia come rivelazione di senso

Ma bisogna andare oltre ’approccio riduzionista. E possibile che la gioia sia contemporaneamente
un evento biologico e un’esperienza esistenziale. Le reazioni chimiche e fisiche del nostro
organismo sono la base, il "supporto materiale" su cui si manifesta I’esperienza soggettiva della
ricerca del senso. La gioia non ¢ solo un sentire piacevole, ma un’esperienza profonda che ci
conferma il valore e la pienezza della vita. Cosi, Viktor Frankl, il fondatore della logoterapia, per
esempio, sosteneva che la gioia piu autentica nasce dalla scoperta di un significato nella sofferenza.
La gioia non ¢ affatto I’assenza di dolore, ma la certezza che la vita ha un senso, anche in
circostanze estreme.

E questo appare in piena sintonia con il pensiero biblico che fa della gioia un segnale, un indizio
prezioso di un accordo tra il sé e il mondo, grazie a una rivelazione gratuita del mistero divino che
donandosi ci rivela il senso ultimo della vita. Cosi la gioia nella tradizione biblica ¢ esperienza
concreta, carnale e spirituale: nasce dall’amore, dalla liberta ritrovata, dalla presenza di Dio nella
storia. E una gioia che si radica nella fedelta dell’alleanza, nella redenzione e nella relazione
sponsale con Dio in Cristo.

Ci piace allora rimandare alla lettura di Gv 16,19-24, dove la gioia ¢ presentata non solo come un
sentimento, ma come il frutto di una relazione profonda e di una promessa di redenzione:

«”Gesu capi che volevano interrogarlo e disse loro: «State indagando tra voi perché ho detto: “Un
poco e non mi vedrete; un poco ancora e mi vedrete”? °In verita, in verita io vi dico: voi
piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrera. Voi sarete nella tristezza, ma la vostra tristezza si
cambiera in gioia. *’La donna, quando partorisce, é nel dolore, perché é venuta la sua ora; ma,
quando ha dato alla luce il bambino, non si ricorda piu della sofferenza, per la gioia che é venuto
al mondo un uomo. *Cosi anche voi, ora, siete nel dolore; ma vi vedro di nuovo e il vostro cuore si
rallegrera e nessuno potra togliervi la vostra gioia. **Quel giorno non mi domanderete pin nulla. In
verita, in verita io vi dico: se chiederete qualche cosa al Padre nel mio nome, egli ve la dara.
Finora non avete chiesto nulla nel mio nome. Chiedete e otterrete, perché la vostra gioia sia
pienay,

In questi versetti del grande discorso testamentario del Cena, Gesu si rivolge ai discepoli e affronta
direttamente il tema della gioia, ponendola in un contesto drammatico e paradossale: quello della
sofferenza e della separazione imminente.

«In verita, in verita io vi dico: voi piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrera. Voi sarete nella
tristezza, ma la vostra tristezza si cambiera in gioia» (Gv 16,20). Qui Gesu stabilisce una
contrapposizione radicale tra la tristezza dei suoi discepoli e la gioia del mondo. La loro tristezza,
pero, non ¢ fine a sé stessa; non ¢ un'emozione negativa destinata a durare. Come una donna che
partorisce, la tristezza ¢ la condizione necessaria per una gioia ancora piu grande e duratura. La
gioia che viene promessa non annulla la sofferenza, ma la trasfigura, la rende un passaggio verso
una pienezza inimmaginabile.

62



«Nessuno potra togliervi la vostra gioia» (Gv 16,22). Questa affermazione ¢ una delle piu forti e
rassicuranti promesse di Gesu. La gioia da lui donata ¢ immune alle tribolazioni, alle persecuzioni,
alla perdita, persino alla morte fisica. E infatti una gioia di origine divina, intrinsecamente legata
all'essere in Cristo e alla presenza dello Spirito Santo. Non dipende dalle circostanze esterne, ma
dalla realta interiore della comunione con Dio e in definitiva ¢ frutto della preghiera efficace (vv.
23-24).

Ecco la chiave per comprendere la natura della gioia evangelica. Non si tratta di una sensazione che
puo essere strappata via dalle circostanze esterne, ma di una condizione interiore che si radica in
una promessa. A differenza dei piaceri effimeri criticati da filosofi come Byung-Chul Han, o della
gioia mondana che si oppone alla tristezza degli apostoli, la gioia che Gesu promette ha la forza
dell'eternita. E una gioia che si fonda sulla relazione con Lui, una gioia che resiste alla prova del
tempo e della sofferenza, perché¢ nasce da un amore incondizionato e da una redenzione gia
avvenuta. Il passaggio dal pensiero filosofico alla riflessione biblica non ¢ un salto nel vuoto, ma il
compimento di un percorso. La filosofia, con i suoi strumenti, ci mostra 1 limiti delle interpretazioni
riduttive della gioia.

La Rivelazione biblica, attraverso le parole di Gesu, ci offre la fonte ultima di questa gioia: non una
nostra conquista, ma un dono, un evento che si manifesta nella relazione con il divino e che, per
questo, ¢ “perfetto” e indistruttibile.

63



	INDICE 
	1. Le meraviglie del Signore 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto 
	Penso… 
	…e mi interrogo   
	Parlo con Te 
	Commento breve  
	2. dalle lacrime al cantico di esultanza 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli   
	Ti ascolto  
	Penso… 
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	3. Spezzare il giogo, accogliere la gioia 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	4. L’alba della gioia 
	Apro il mio cuore a Te 
	Tu mi parli 
	Ti ascolto  
	Penso… 
	…e mi interrogo   
	Parlo con Te 
	5. La gioia di amare 
	Apro il mio cuore a Te 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…   
	…e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	6. La gioia dell’incontro 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli 
	Ti ascolto  
	Penso…   
	… e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	7. La gioia dell'umile: Dio è in mezzo a noi 
	Apro il mio cuore a Te 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	8. Dalla gioia al dono 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	9. Dolcezza senza fine 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto 
	Penso… 
	…e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	10. La pace di Dio 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	Per continuare nella riflessione 

