
 

 
 

Ufficio Catechistico 
Sezione Apostolato Biblico 

 

 
 

Sussidio biblico-catechistico 
2025-2026 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Hai mutato il mio lamento in danza 



Un cammino nella Parola  

2 
 



Nella sua lettera pastorale per l’anno 2025- 26, «Servire la vita, servire la gioia di vivere» il 
vescovo Francesco raccoglie l’invito del Giubileo 2025 a essere «pellegrini di speranza» e lo 
proietta verso il proseguimento del cammino come «testimoni di gioia».   

È la gioia cristiana di cui ha scritto Paolo VI nella sua intensa esortazione apostolica Gaudete in 
Domino, evidenziando come essa derivi da una profonda unione con Dio, e trovi la sua fonte non 
nelle circostanze terrene, ma nella speranza della salvezza e nella carità.  

In Evangelii Gaudium, Papa Francesco ha ripreso e arricchito questa idea, sottolineando come la 
gioia del Vangelo scaturisca dall'incontro personale con Gesù Cristo e si concretizzi nella missione 
evangelizzatrice. È una gioia che si espande, portando a superare il pessimismo e a condividere la 
buona notizia con gli altri. 

  
Il presente Sussidio biblico-catechistico diocesano per l’anno 2025-26, accoglie questa   

indicazione della lettera pastorale del vescovo di Bergamo e propone una selezione di dieci testi 
biblici, che conformemente all’unità delle Scritture, son tratti in parallelo dall’Antico e dal Nuovo 
Testamento.   

 
Il Sussidio biblico-catechistico si snoda in dieci tappe.  

1.​ La prima è dedicata alla riflessione e alla preghiera sull’icona biblica del Magnificat (Lc 
1,46-55), altissimo cantico di lode in cui trabocca tutta l’esultanza di Maria per il dono 
della salvezza all’umanità.  

2.​ La seconda tappa propone la lettura del testo riguardante la maternità di Anna, madre di 
Samuele e la sua intensa preghiera, fonte di ispirazione per lo stesso Magnificat (1Sam 
1,1-20; 2,1-10).  

3.​ La terza tappa riprende una delle grandi promesse messianiche dell’Antico (Is 8,21–a 9,6) 
in cui l’evento della nascita del bambino diventa motore di trasformazione e gioia 
incontenibile.  

4.​ La quarta tappa contempla allora il compimento della promessa messianica nella nascita 
di Gesù a Betlemme, motivo di gioia grande per chi accoglie l’evangelo (Lc 2,1-15).  

5.​ La quinta tappa è riferita al Cantico dei Cantici e mostra il fascino e la gioia che nascono 
dal vivere un amore totalizzante (Ct 2,8-17).  

6.​ Ed è il fascino e la gioia travolgente per la scoperta del Regno che muovono i protagonisti 
della sesta tappa dedicata alle due parabole del tesoro e della perla preziosissima (Mt 
13,36.44-46). 

7.​ La settima tappa si focalizza sulla profezia di Sofonia 3,12-20 che celebra l’indissolubile 
legame tra l’umiltà e la beatitudine del credente. 

8.​ Nell’ottava tappa si prende in considerazione il racconto dell’incontro tra Gesù e Zaccheo 
(Lc 19,1-10) che non esita ad umiliarsi agli occhi della gente pur di incontrare Gesù e così 
esperimenta la gioia dell’oggi della salvezza.   

9.​ La nona tappa del percorso biblico-catechistico è dedicata al Sal 16, uno dei salmi più 
intensi e illuminanti sulla comunione con Dio come fonte di gioia imperitura. 

10.​Il testo di Filippesi 4,1.3-13 è oggetto della decima tappa e prende in considerazione la 
gioia che caratterizza il quotidiano del credente.   

 
Ogni tappa segue una scansione ispirata al metodo della ‘lectio divina’: una preghiera inziale in 

cui si invoca il dono dello Spirito Santo; segue l’ascolto della parola biblica e una sua spiegazione 
rispettosa dei criteri esegetici e teologici; si offrono poi stimoli per la riflessione e l’attualizzazione 

3 
 



sia personale sia di gruppo. Il tutto sfocia nella preghiera conclusiva che raccoglie le provocazioni 
emerse nella tappa percorso biblico-catechistico.  

 
In calce al Sussidio si offre una sintetica esplorazione del concetto di gioia – distinguendolo dal 

piacere e dalla felicità passeggera – attraverso un'analisi filosofica che ne ripercorre le 
interpretazioni più significative da Platone a Nietzsche, fino ai pensatori contemporanei.  Ci si 
confronta anche con la visione riduzionista e biologicistica della gioia optando piuttosto per 
un'interpretazione esistenziale e spirituale che è in piena sintonia con la prospettiva biblica. 
L'intento di tale proposta di riflessione è mostrare come la gioia autentica non sia una semplice 
emozione o un meccanismo biochimico, ma un dono e una rivelazione del senso profondo della 
vita, radicato nella relazione con il divino, così come descritto nel Vangelo di Giovanni (Gv 
16,20-24). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4 
 



Immagine in copertina di Carlo Tarantini  

5 
 



INDICE 
 

1. Le meraviglie del Signore​ 5 

2. Dalle lacrime al cantico di esultanza​ 14 

3. Spezzare il giogo, accogliere la gioia​ 20 

4. L’alba della gioia​ 24 

5. La gioia di amare​ 28 

6. La gioia dell’incontro​ 33 

7. La gioia dell'umile: Dio è in mezzo a noi​ 38 

8. Dalla gioia al dono​ 42 

9. Dolcezza senza fine​ 47 

10. La pace di Dio​ 52 

Per continuare nella riflessione​ 57 

 

6 
 



1. Le meraviglie del Signore 

Apro il mio cuore a Te​ 
Signore, apri il nostro cuore e la nostra mente  
all’ascolto della Tua Parola.  
Fa’ che essa cada su un terreno buono e fertile,  
portando frutto abbondante nella nostra vita.  
Aiutaci a custodirla, a meditarla  
e a trasformarla in opere concrete,  
affinché non resti solo un seme,  
ma divenga albero rigoglioso. Amen 

Tu mi parli​  
Dal vangelo secondo Luca (1,46-55) 
 

46 Allora Maria disse: «L’anima mia magnifica il Signore 
47 e il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore, 
48 perché ha guardato l’umiltà della sua serva.  
D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata. 
49 Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo nome; 
50 di generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono. 
51 Ha spiegato la potenza del suo braccio,  
ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore; 
52 ha rovesciato i potenti dai troni,  
ha innalzato gli umili; 
53 ha ricolmato di beni gli affamati,  
ha rimandato i ricchi a mani vuote. 
54 Ha soccorso Israele, suo servo,  
ricordandosi della sua misericordia, 
55 come aveva detto ai nostri padri,  
per Abramo e la sua discendenza, per sempre». 

Ti ascolto 
NB: Essendo il testo del Magnificat l’icona biblica dell’anno pastorale 2025-2026 nella 

Diocesi di Bergamo, il commento qui proposto è volutamente ampio. Per chi preferisce un 
commento più breve può leggere il testo proposto in calce a questa prima scheda. 

 
La preghiera dei poveri del Signore 
Da sempre il Magnificat è ritenuto il canto di Maria, ma anche il canto comunitario per 

eccellenza. Se alcuni manoscritti attribuiscono il cantico ad Elisabetta o omettono qualsiasi nome, 

7 
 



bisogna però dire che la maggior parte è a favore dell’attribuzione a Maria. Ma è soprattutto il 
contenuto a deporre per tale attribuzione; basti notare come, ad esempio, il «tutte le generazioni mi 
chiameranno beata» (Lc 1,48) riprenda il «beata colei che ha creduto» (Lc 1,45). Si può allora dire 
che da sempre il Magnificat è ritenuto il canto di Maria, ed insieme il canto della comunità che 
riconosce in lei la prima dei credenti.  

E anche oggi il Magnificat irraggia forza e luce in chi vi si avvicina con le domande che 
attraversano la vita dei poveri della storia. È infatti un canto che annuncia la liberazione, promette 
un mondo nuovo. È per questo che continua ad affascinare tutti coloro che anelano alla liberazione 
degli individui e dei popoli, e che lavorano perché l’umanità ritrovi un volto più autentico. 

Come vedremo, il Magnificat è davvero il canto dei poveri, e non solo in senso figurato, 
spirituale, ma anche in senso sociale, materiale; d’altra parte i due aspetti non vanno mai dissociati, 
per cui il Magnificat può essere fatto proprio, in senso pieno, solo da chi non ha alcun bene che lo 
leghi a questo mondo, nulla che lo ostacoli nel consacrarsi alle esigenze del regno di Dio. 

È il canto dei poveri non solo perché in esso i poveri celebrano la loro riabilitazione da parte di 
Dio («ha innalzato gli umili»), ma anche per il suo aspetto formale. La voce al singolare, che si 
eleva sulla bocca di Maria, richiama infatti quelle preghiere dei Salmi – dette degli canawîm YHWH 
– dove l’orante innalza la sua fiducia, la sua supplica, la sua lode a Dio in modo intensamente 
personale, esprimendo una convinzione di fondo: Dio è il suo bene, il suo unico bene! 

 
Non io, ma Dio! 
Proprio il contesto del Magnificat è fortemente illuminante. Infatti Maria esplode nel suo grido di 

giubilo dopo le parole piene di ammirazione a lei rivolte dalla parente Elisabetta. Tuttavia non si 
mette certo a celebrare se stessa, a compiacersi di quanto ha sentito proclamare, o a schermirsi in 
qualche modo davanti a ciò che di lei è stato detto.  

Tutto questo non importa, a Maria, perché ella non è una persona ripiegata sul proprio ‘io’ 
enfatico, che in ultima istanza è solo il riflesso di un ‘io’ minimo, arido, gretto. Quanto ha sentito 
dire da Elisabetta la riempie di gioia, ma non per sé, perché ha udito parole che la esaltano, bensì 
perché tali parole implicano una celebrazione della grandezza, della bellezza e della bontà del suo 
Dio.  

È stata accolta come la “benedetta”, cioè – secondo il linguaggio biblico – come colei che ha 
ottenuto la vittoria. In tale vittoria Maria e la stessa Elisabetta non possono che riconoscere il 
trionfo del ‘Benedetto’! È stata salutata come la “madre del mio Signore”; eppure, se grande è la sua 
maternità, ancor più meraviglioso, sconvolgente, è il fatto che Dio abbia deciso di prendere dimora 
nel grembo di una donna, nella storia dell’umanità. 

È stata, infine, acclamata come la “beata perché ha creduto”; ma questa felicità è in definitiva il 
riconoscimento della fedeltà di Dio, di Colui che dà compimento alle proprie parole. Ecco perché 
Maria sente l’urgenza di riportare il discorso a Dio, a Colui che ha operato tutto ciò per cui 
Elisabetta sta lodandola.  

Maria non vuole essere al centro dell’attenzione, ma soltanto essere un rimando, un indice che 
aiuta a guardare verso Dio. Distoglie perciò lo sguardo dalla propria persona per orientarlo sul 
mistero di Dio, sul Dio per il quale il suo spirito esulta e nel quale riconosce la sua salvezza, il 
senso della sua vita («Dio, mio salvatore»). Ecco perché non sente il bisogno di rispondere alla 
domanda di Elisabetta: «A che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me?», ma dà voce 
al suo giubilo interiore di fronte al segno che l’angelo le ha dato (la gravidanza di Elisabetta) e che 
lei, da vera credente, ha accolto salendo prontamente in Giudea per incontrare Elisabetta. 

 
L’anima mia magnifica il Signore 
L’inno di giubilo di Maria è tutto tessuto di allusioni alle Scritture d’Israele. Il fatto che in pochi 

versetti siano condensati almeno un centinaio di allusioni al Primo Testamento, ci dice una cosa 
preziosa, importante. Per capire quanto sta avvenendo per lei, ha bisogno della parola di Dio, di 
rileggere la propria esistenza nella luce delle divine Scritture. Questo è quanto avviene per ogni 
credente, il quale non può giungere a capo di se stesso e vedersi nell’ottica di Dio, prescindendo dal 

8 
 



riferimento alla Parola ascoltata e pregata. Il giubilo di Maria, per il quale ella può dire che la sua 
anima esalta la grandezza del Signore è un’eco evidente del cantico di Anna, la sterile, dopo che ha 
concepito e partorito Samuele (cfr. 1Sam 2,1), ma anche una risonanza intensissima dei salmi dei 
poveri del Signore. Basti ricordare come canta il Sal 34,2-4: «Benedirò il Signore in ogni tempo, 
sulla mia bocca sempre la sua lode. Io mi glorio nel Signore: i poveri ascoltino e si rallegrino. 
Magnificate con me il Signore, esaltiamo insieme il suo nome». 

L’anima di Maria, che magnifica il Signore, significa la sua interiorità più profonda, segnata da 
una piena consapevolezza, con la quale celebra, loda, magnifica il Signore. Ella riconosce la 
grandezza di Dio nell’unico modo adeguato, che non può consistere semplicemente in un ragionare 
su Dio, ma deve essere un celebrarlo nella lode. Eppure questa grandezza potrebbe essere equivoca, 
se fosse intesa al modo dei dominatori di questo mondo, la cui grandezza diventa un umiliare i 
sottomessi, gli ultimi; ecco perché aggiunge subito che tale grandezza è quella di un salvatore 
potente, che si impegna per la salvezza di lei e di tutta l’umanità. 

L’esultanza in Dio suo salvatore è espressa con un termine tipico del linguaggio biblico e 
religioso (agalliáô) e indica una pienezza di gioia, un rallegrarsi esondante. Nel Nuovo Testamento 
è spesso utilizzato a fianco di altri verbi indicanti la gioia, ma suggerisce un’ulteriore sfumatura: la 
gioia escatologica, e perciò definitiva, duratura.  

Si può poi apprezzare il fatto che nel testo originale il verbo dell’esultanza è al passato (in greco: 
aoristo) per dire che la gioia di Maria non è solo di adesso, ma si nutre ad un passato di fede nel Dio 
salvatore, ad un’esperienza intima del suo essere il Dio per/con questa umanità. Così la lode 
presente affonda le sue radici nel passato ed è contrassegnata da una gioia che non verrà meno! 

 
Il suo sguardo su di me 
Ora la lode di Maria diventa articolata, scandita secondo vari motivi. Innanzitutto ella loda Dio 

per il suo sguardo. È stato uno sguardo che si è posato su di lei (letteralmente: epiblépô, cioè 
‘portare il proprio sguardo su’), così come si erano posati su di lei lo Spirito e l’ombra 
dell’Altissimo (con i due verbi greci composti con epì).  

È un posarsi dello sguardo di Dio che è il contrario di dare una fugace occhiata. Nel Primo 
Testamento Dio volge il suo sguardo sugli uomini perché non li dimentica, ma si cura di loro, come 
ad esempio dice letteralmente Anna, la futura madre di Samuele, quando invoca Dio in questi 
termini: «Signore degli eserciti, se vorrai volgere il tuo sguardo [LXX: epiblépôn epiblépsês=se 
guarderai su con uno sguardo che si posa su] sulla miseria della tua schiava e ricordarti di me…». 

Si nota subito la vicinanza tra questa espressione di Anna e quanto dice Maria non solo per il 
tema dello sguardo divino, ma per la presenza del tema dell’umiltà, della bassezza/miseria. L’umiltà 
di cui qui si parla non è tanto la virtù morale che è l’antitesi dell’orgoglio, ma indica una condizione 
di sottomissione, di irrilevanza sociale. Maria riconosce la sua radicale inadeguatezza di fronte alla 
grandezza dell’amoroso sguardo di Dio su di lei; sente tutta la sua pochezza, la sua irrilevanza, e 
perciò la sproporzione tra l’elezione di Dio e la sua povertà. D’altra parte, proprio il riconoscere 
quanto si è miseri, fragili e bisognosi è un atto di verità che è alla base della virtù dell’umiltà. Ma 
c’è di più. Nella spiritualità dei poveri del Signore, l’umiltà (tapeínôsis) – che è quella dei salmi 
echeggiati nel Magnificat – assume una connotazione religiosa, poiché dice la totale inadeguatezza 
umana che porta il credente a non confidare in se stesso, ma soltanto nel Signore. 

Così questa parola di Maria, quando è intesa nella prospettiva di lei che sta parlando, dice 
l’infinita distanza tra Dio e la sua condizione umana; ma sulla bocca della comunità che prega il 
Magnificat diventa celebrazione dell’umiltà-abbandono fiducioso di Maria. 

Maria però non dice semplicemente: “Ha posato lo sguardo sulla mia umiltà/bassezza”, ma, 
invece di quel ‘mia’, ha la specificazione “della sua serva”. Già nel racconto dell’annunciazione 
Maria si è proclamata la serva del Signore, e qui riappare nuovamente questo motivo. Allora il 
termine non va inteso come una sorta di duplicazione dell’espressione precedente, riguardante 
l’irrilevanza, la bassezza di Maria, ma si carica dell’intera spiritualità primotestamentaria circa la 
figura dei servi del Signore.  

9 
 



Il concetto di ‘servo del Signore’ è affine a quello di ‘giusto’, perché indica colui che fa della 
sottomissione al Signore il senso della propria esistenza, al contrario degli empi che fanno della 
ribellione il loro principio vitale. La relazione con Dio può essere allora espressa nei termini del 
servizio, e il concetto di ‘servo’, pur essendo linguisticamente identico a quello di ‘schiavo’, non 
indica una persona priva di libertà, ma chi liberamente vuole appartenere all’altro. Si è schiavi 
quando si appartiene al faraone; si è liberi quando si è servi di Dio! Non stupisce allora che molti 
grandi personaggi dell’Antico Testamento, e lo stesso popolo d’Israele vengano definiti ‘servo/i del 
Signore’. Va poi aggiunto un aspetto peculiare, collegato al tema biblico dell’essere servi di Dio: il 
vero servizio a Lui si dà non soltanto con il culto e il rito, ma anzitutto nell’accogliere la chiamata 
divina e nell’obbedire alla sua voce, che si traduce in una prassi contrassegnata da giustizia e 
fedeltà. Vale la pena di riascoltare quanto afferma Dt 10,12: «Ora, Israele, che cosa ti chiede il 
Signore, tuo Dio, se non che tu tema il Signore, tuo Dio, che tu cammini per tutte le sue vie, che tu 
lo ami, che tu serva il Signore, tuo Dio, con tutto il cuore e con tutta l’anima…». 

Ecco dunque lo sfondo offertoci dalle Scritture d’Israele per cogliere la portata di quanto Maria 
afferma quando si dichiara la serva del Signore. 

 
Mi chiameranno beata 
Di primo acchito la beatitudine che Maria preconizza per sé («D’ora in poi tutte le generazioni 

mi chiameranno beata») sembra evocare il contesto sociologico originario, e cioè le 
congratulazioni, le felicitazioni che si rivolgono in occasione di una festa, di una vittoria, di una 
nascita. Ma la parola di Maria trascende questo senso immediato, perché già ora lei sperimenta la 
beatitudine, proprio perché si è posato su di lei lo sguardo del Signore e le presenti felicitazioni da 
parte di Elisabetta, nonché quelle attese per il momento della nascita.  

In realtà le parole di Maria evocano ancora le Scritture d’Israele e ricordano Ml 3,12, quando dei 
poveri d’Israele (e non tanto dell’Israele secondo la carne) viene detto: «Felici [beati] vi diranno 
tutte le genti, perché sarete una terra di delizie». 

Maria si identifica con questo vero Israele, con questo resto del popolo di Dio, povero e timorato 
del suo Signore; ella lo rappresenta e accoglie su di sé la beatitudine del popolo stesso. Inoltre 
ricordiamo anche il Sal 72,17, quando il Messia è proclamato benedetto da tutte le nazioni: «In lui 
siano benedette tutte le stirpi della terra e tutte le genti lo dicano beato». Maria entra quindi in 
questo movimento di benedizione, di stupore, di meraviglia e annuncia una straordinaria beatitudine 
che non riguarda solo il passato e il presente, ma si estende al futuro e assume una dimensione 
universale, impegnando tutte le generazioni che verranno. Peraltro è questo il passo evangelico che 
in qualche modo autorizza – anzi rende doveroso – un elevare la lode a Maria, riconoscendo in lei la 
beatitudine della fede, come aveva già proclamato Elisabetta («beata colei che ha creduto…»).  

Questa beatitudine non la isola dagli altri, ma la fa diventare un tutt’uno con quei beati di cui 
parlerà Gesù, quando proclamerà la magna charta del Regno («Beati i poveri in spirito…») e con i 
discepoli di Gesù ai quale egli prometterà il dono di una gioia piena e duratura (Gv 15,12; 
16,20-24). Le generazioni che riconosceranno Maria beata potranno farlo non perché 
l’ammireranno come la privilegiata e distante da loro, ma perché avranno anch’esse assaporato la 
gioia derivante dall’incontro con l’amore generoso e fedele di Dio.  

 

La sua misericordia è eterna  
«Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo nome; di generazione in 

generazione la sua misericordia per quelli che lo temono». 
L’inno che Maria sta elevando a Dio riprende il linguaggio del Primo Testamento sulle grandi 

cose, sulle ‘meraviglie’ che Dio compie in favore del suo popolo, meraviglie che hanno, nella 
liberazione dall’Egitto, il loro vertice. In questa liberazione Dio ha mostrato tutta la sua potenza, ha 
rivelato di essere il Dynatós, il Potente, il campione che ha agito per salvare i suoi protetti. Ebbene, 
Maria riconosce che anche nella sua vicenda sta operando la potenza di Dio, che è totalmente Altro, 
Trascendente, rispetto alle sue creature: Egli è il tre volte Santo (cfr. Is 6,3). Santità, però, potrebbe 

10 
 



rimandare solo ad un’idea di alterità e di lontananza di Dio, mentre Egli è Colui che si rivela. Ecco 
allora la santità del Nome!  

Ma non è tutto. Dopo aver celebrato la potenza e la santità di Dio che dona il suo Nome, Maria 
non può che indicare la verità di questo Nome nel suo agire con misericordia. Infatti le opere potenti 
del Dio, il cui Nome è santo, non sono fatte per strabiliare, per lasciare storditi, ma sono dovute alla 
sua infinita tenerezza e misericordia. La sua potenza è appunto una forza d’amore ed è un amore 
che viene in soccorso dei poveri, degli affamati, di coloro che lo temono. La potenza e santità di 
Dio hanno quindi un significato ben diverso da una mera separazione dall’uomo, perché l’essenza 
delle grandi cose che Dio compie verso gli uomini è appunto la misericordia. 

 
La griffe di Dio 
Il Magnificat ci porta così a contemplare lo stile di Dio, il suo modo di agire inconfondibile. 

Questo è già anticipato nella identificazione della sua potenza con il suo agire santo e 
misericordioso. Guardare allo stile divino non è considerare qualcosa di grande che non riguarda 
però colui che contempla e che loda il mistero di Dio; al contrario, è un vedersi nella sua luce, un 
comprendere in modo diverso la propria vita. È quanto avviene per Maria, la quale rilegge nella 
luce della santità e misericordia di Dio quanto le sta succedendo.  

Dire che Dio è potente non è una realtà che schiaccia l’uomo, perché la sua potenza si manifesta 
proprio nel dare dignità alla sua creatura, amata e rivestita di misericordia. Questa dignità, infatti, è 
un dono e non una conquista assicurata dal potere, dall’avere, dall’apparire. Al contrario, il Dio del 
Magnificat rovescia queste false dignità, che sono in realtà idoli che asserviscono l’uomo. Su questo 
aspetto sosta la seconda parte del Magnificat, quella che esalta la griffe di Dio sulla storia.  

Maria contempla una sorta di controstoria che Dio immette nella storia degli uomini. Secondo la 
nostra logica, sono i potenti, i ricchi, coloro i cui piani riescono secondo i desideri del loro cuore, a 
sembrare i benedetti del Signore, ma non è così. Dio pone la propria predilezione sugli ‘ultimi’, sui 
derelitti, sugli afflitti. La controstoria che Dio mette in atto non è un rovesciamento pieno di 
risentimento, per cui chi oggi è sottomesso, domani sarà il dominatore e dopodomani dovrà essere a 
sua volta rovesciato. È la controstoria della fede, è un modo diverso di vedere le cose e i valori 
della vita. Chi accoglie questo sguardo sulla vita e sulla storia umana, come fa Maria, sperimenta 
davvero la potenza dello Spirito, la gioia che solo il Signore può dare e che il mondo non può 
rapire, quella sazietà dell’anima che è pace ed abbandono fiducioso alla Sua volontà. 

Le parole di Maria nel Magnificat aiutano a superare lo scandalo del male, la prova della fede, 
che diventa particolarmente severa allorché si vedono i prepotenti dominare, la violenza dilagare, 
l’ingiustizia prevalere sui deboli, e il dolore devastare il cuore degli derelitti. 

Il tono del Magnificat non è quello di chi racconta una favola o di chi fa appello alla propria 
volontà per imporsi uno sguardo illusoriamente ottimista e vagamente utopico. È una celebrazione a 
voce piena di uno sguardo nuovo che Dio stesso consegna ai credenti attraverso la sua Parola. Lo 
ripetiamo: Maria non sta qui formulando delle proprie idee, ma passeggiando nel giardino delle 
Scritture, cogliendovi i fiori dal profumo più penetrante. Infatti le Scritture testimoniano come Dio 
soccorra il povero, come protegga l’orfano e la vedova, ami il forestiero e gli dia pane e vestito (cfr. 
Dt 10,18). E se Israele è stato soccorso da Dio secondo la ricchezza della sua misericordia, è perché 
Israele è stato povero, oppresso, forestiero. 

 
Maria: la vocalist della fedeltà di Dio 
Le ultime parole di Maria nel Magnificat sfociano nel riconoscimento della fedeltà di Dio, il 

quale compie, attraverso la sua divina maternità, la promessa fatta ai padri, ad Abramo e alla sua 
discendenza. Ella, dopo aver celebrato lo stile con cui Dio agisce nella storia, ritorna alle parole del 
Signore, quando aveva chiamato Abramo. La promessa fatta ad Abramo riguardava il dono della 
terra, della discendenza, e comportava anche la benedizione delle genti: «Benedirò coloro che ti 
benediranno e coloro che ti malediranno maledirò, e in te si diranno benedette tutte le famiglie 
della terra» (Gen 12,3; cfr. anche Gen 22,18).  

11 
 



Quando Maria eleva il suo cantico di lode, per le promesse di una discendenza numerosa e del 
possesso della terra si dà già una realizzazione, che invece manca ancora per la promessa della 
benedizione delle genti. 

Ebbene ella conclude che Dio ha ora dato pieno adempimento alle sue promesse. Nel Figlio che 
lei porta ormai in grembo si compie proprio la promessa divina che tutte le nazioni saranno 
benedette nella discendenza di Abramo.  

In tal modo Maria riconnette la propria persona e la propria misteriosa maternità alle vicende del 
suo popolo, alle promesse di Dio fatte ad Abramo, confessando che, dall’inizio della storia della 
salvezza in Abramo fino al Figlio che ora vive in lei, Yhwh ha agito misericordiosamente e 
fedelmente. Nel Magnificat la storia della salvezza è tesa come un arco che unisce Abramo e Maria: 
il tutto in nome della ‘misericordia’ di Dio. Maria, la Chiesa e Israele sono tutti implicati nella 
medesima azione di grazie, che intreccia insieme i due Testamenti e che si allarga sino ai confini del 
mondo. 

Penso… 
Il Magnificat è un luminoso inno di lode e gratitudine, potente esempio di gioia e beatitudine in 

azione. Non è una felicità effimera, ma una gioia radicata nella fede e nella consapevolezza della 
presenza divina. È una gioia scaturita dall’umiltà davanti al dono della grazia divina, davanti al fatto 
che Dio «ha guardato l’umiltà della sua serva». Non è la gioia per un merito acquisito, ma per un 
dono immeritato. È la gioia di chi si riconosce piccolo, umile e riceve una grazia smisurata. Questa 
umiltà diventa il terreno fertile su cui fiorisce una gioia autentica e duratura, una gioia che il mondo 
non può dare né togliere. L’anima di Maria «esulta nel Signore e si rallegra del suo Salvatore» 
proprio perché è stata scelta non per i suoi meriti, ma per la pura misericordia divina. Questo è il 
primo pilastro della sua beatitudine: la consapevolezza di essere amata e scelta da Dio, nonostante 
la sua piccolezza, quasi insignificanza. 

 
Il Magnificat non è solo una gioia personale di Maria, ma una gioia che abbraccia l’intera storia 

della salvezza. La sua esultanza si espande alla visione di un Dio che ha avuto misericordia dei 
poveri e degli umili, ribaltando le gerarchie del mondo. Qui la gioia si trasforma in una beatitudine 
sociale e profetica. Maria si rallegra per una giustizia divina che eleva gli oppressi e disperde i 
superbi. La sua gioia è un’anticipazione della liberazione non solo dal peccato, ma anche 
dall’oppressione e dalle ingiustizie. È la beatitudine di vedere il regno di Dio che si manifesta, un 
regno dove i valori terreni vengono sovvertiti in favore degli ultimi. Questo aspetto conferisce alla 
gioia di Maria una dimensione universale. 

 
Il Magnificat esprime la fiducia di Maria nella promessa di Dio e nella sua fedeltà nel mantenere 

le sue promesse. Questa fiducia incondizionata è un elemento cruciale della sua gioia, che diventa la 
‘beatitudine’ riconosciuta dalle genti di ogni tempo. Maria non si rallegra per qualcosa che ha già 
visto compiuto interamente, ma per ciò che per certo si compirà. La sua gioia è intrisa di una 
speranza ferma nel futuro, perché la sua fede nella fedeltà di Dio è incrollabile.  

Il Magnificat di Maria è molto più di un semplice canto di lode, ma è un solenne inno alla gioia 
beatificante. È la dimostrazione che la vera gioia e beatitudine non dipendono dalle ricchezze o dal 
potere, ma dall’umiltà, dalla consapevolezza della grazia divina, dalla speranza nella giustizia di 
Dio e dalla fiducia inattaccabile nelle sue promesse. Ci invita a trovare la nostra gioia e beatitudine 
nella stessa fonte di Maria: in un Dio che innalza gli umili, libera gli oppressi e mantiene 
fedelmente ogni sua parola. È un invito a riscoprire la gioia profonda che deriva dall’aprirsi al piano 
di salvezza di Dio per l’umanità attraverso Gesù Cristo. 

12 
 



…e mi interrogo   
●​ Quando il nostro spirito esulta in Dio, nostro Salvatore, come in Maria, cosa 

riconosciamo quale vero senso della nostra vita? L’ammirazione e la lode delle altre 
persone? La nostra capacità di superare le difficoltà da soli? Il raggiungimento dei nostri 
obiettivi personali? Oppure la salvezza che proviene solo da Lui ed è grazia immeritata? 

 
●​ Come percepiamo la nostra condizione di “servi” del Signore, similmente all’umiltà di 

Maria nel Magnificat, e quale gioia ne deriva? 
Sforzandoci di raggiungere una dignità che ci renda meritevoli? O accettando la nostra 
insignificanza per lodare Dio? 

 
●​ Come ci uniamo alla “beatitudine” di Maria, che “tutte le generazioni chiameranno 

beata”, e quale gioia ci aspettiamo da questa comunione? Ammirando esclusivamente i 
suoi privilegi divini? Concentrandoci unicamente sulla nostra ricerca della felicità 
personale? Raggiungendo uno stato di perfezione spirituale che ci eleva al di sopra degli 
altri? O piuttosto ricercando con passione l’incontro con l’amore misericordioso di Dio, 
come fanno i poveri e gli umili? 

 
●​ Come ci aiuta lo “stile di Dio” rivelato nel Magnificat a comprendere la nostra vita in 

modo diverso e a trovare gioia, anche di fronte alle difficoltà? 
Confermando le nostre aspettative sulla giustizia divina che premia in questa vita i 
meritevoli e fa i potenti e i ricchi i veri benedetti da Dio? O piuttosto mostrandoci che la 
sua forza si manifesta nell’amare e rivestire di misericordia la sua creatura, rovesciando 
le false dignità? 

Parlo con Te 
O Spirito Santo, anima della nostra anima,  
infondi in noi l’umiltà e la gioia di Maria.  
Fa’ che il nostro spirito esulti in Dio, nostro Salvatore,  
riconoscendo le meraviglie che compie in noi, creature piccole.  
Irradiamo la lode a Te 
per la tua forza che disperde i superbi  
e innalza gli umili.  
Guidaci a essere strumenti della tua giustizia.  
Custodisci la tua alleanza con noi, come hai fatto con Abramo,  
affinché il nostro canto sia sempre un Magnificat vivente per la tua gloria. 
 
 
 
 
 
 
 
 

13 
 



Commento breve  
Il Magnificat è la preghiera di Maria in risposta alle parole di Elisabetta, che l’acclama come la 

Madre del suo Signore, la Benedetta, la Beata, la Credente. Ebbene, Maria sposta l’attenzione da sé, 
dalla propria persona, al mistero di Dio e lo fa elevando a Lui un meraviglioso inno, il più alto di 
tutto il Nuovo Testamento! Dunque sulle labbra di Maria, la creatura più degna della lode a Dio, 
sgorga un’altissima celebrazione della misericordia e della gloria di Dio nella storia. Per questo si 
rende necessario attingere al linguaggio della preghiera e della fede con cui Israele ha riconosciuto 
l’agire del Signore nella sua storia. Il fatto che il Magnificat sia tutto intessuto di allusioni e di 
riferimenti all’Antico Testamento, non ne fa un ‘centone’ letterario, ma il vertice di un canto della 
fede. L’inno del Magnificat celebra l’intera storia della salvezza che, dalla promessa fatta ad 
Abramo fino al compimento nel figlio di Maria, è sempre guidata e custodita dal Signore con il suo 
amore misericordioso che si prende cura in particolare dei poveri e dei piccoli. La preghiera di 
Maria riassume davvero le più belle preghiere nell’Antico Testamento, quelle elevate a Dio dai 
poveri del Signore, da coloro che riconoscono in Lui il loro unico e vero bene.  

 
Non io, ma Lui, Dio! 
Le parole del Magnificat non sono tanto uno schermirsi di Maria davanti a ciò che le è stato detto 

immediatamente prima da Elisabetta (Lc 1,40-45), quanto un riconoscere tutta la grandezza, 
bellezza e bontà di Dio verso di lei e verso tutti gli umili della terra.  

Al centro della sua preghiera sta appunto il mistero di Dio, per il quale il suo spirito esulta e nel 
quale riconosce il senso della sua vita, come vita salvata: «Il mio spirito esulta in Dio, mio 
salvatore». 

Maria esplicita poi i motivi della sua lode a Dio. Anzitutto lo loda per il suo sguardo d’amore che 
si è posato su di lei nonostante la sua pochezza, la sua totale insignificanza. È questo che intende 
dire quando afferma che Dio «ha guardato l’umiltà della sua serva». L’io di Maria scompare ancora 
una volta, perché a lei basta essere non se stessa, ma la “serva” del Signore. La sua vita non le 
appartiene, perché è solo di Dio. 

Poco prima Elisabetta l’ha proclamata “beata”. Ora Maria riconosce la propria felicità o 
beatitudine, e in quella lode di Elisabetta avverte una sorta di anticipazione di quanto le genti 
vedranno in lei, e cioè un motivo di gioia e di beatitudine: «… d’ora in poi tutte le generazioni mi 
chiameranno beata». In questa beatitudine lei non sarà sola, ma sarà in comunione con tutti quelli 
che sono i poveri, i miti, gli umili, quelli che Gesù sul monte proclamerà appunto “beati”.  

Lodarla come la “beata” non significa che le genti l’ammireranno come privilegiata e distante da 
loro, ma che avranno assaporato anch’esse la gioia dell’incontro con l’amore misericordioso di Dio. 
È il tema della misericordia il vertice teologico del Magnificat. Infatti la santità e l’onnipotenza di 
Dio si manifestano proprio nella sua misericordia infinita, che si distende nelle generazioni come un 
manto che tutto ricopre e tutto avvolge: «… di generazione in generazione la sua misericordia per 
quelli che lo temono». La gravidanza da poco iniziata in lei è appunto una di queste “grandi cose”, 
anzi, la più grande e in essa si rivelerà in modo sommo il volto del Dio misericordioso. 

 
Lo stile di Dio 
Il Magnificat ci porta a contemplare lo stile di Dio, il suo modo di agire inconfondibile. Questo è 

già anticipato nell’identificazione della sua potenza con il suo agire santo e misericordioso. Ma 
guardare allo stile divino non è considerare qualcosa di grande che non riguarda però colui che 
contempla e che loda il mistero di Dio; al contrario, è un vedersi nella sua luce, un comprendere in 
modo diverso la propria vita. È quanto avviene per Maria, la quale rilegge nella luce della santità e 
misericordia di Dio quanto le sta succedendo.  

Ella proclama che Dio è potente, perché la sua forza si manifesta nel dare dignità alla sua 
creatura amandola e rivestendola di misericordia. Il Dio del Magnificat rovescia con la sua potenza 
e misericordia le false dignità, che sono in realtà idoli che asserviscono l’uomo. 

14 
 



Maria contempla così una sorta di controstoria che Dio crea nella storia umana. Secondo la 
logica del mondo, sono i potenti, i ricchi, coloro i cui piani riescono secondo le bramosie del loro 
cuore, ad essere i benedetti del Signore. Ebbene, Maria dichiara che questo è solo apparenza e che 
la realtà è un’altra. Dio infatti pone la propria predilezione sugli ‘ultimi’, sui derelitti, sugli afflitti. 
Le parole di Maria aiutano così a superare lo scandalo del male, la prova della fede, che diventa 
particolarmente severa allorché si vedono i prepotenti e i superbi dominare sugli altri. 

Il cantico di Maria fa compiere a noi lettori una sorta di continuo allargamento di orizzonti. Si va 
dall’io di Maria che esulta in Dio suo salvatore, al noi della comunità credente che celebra in lei la 
manifestazione meravigliosa della fedeltà di Dio alle sue promesse («come aveva promesso ai nostri 
padri»), alla voce universale di “coloro che lo temono”, cioè un’intera umanità aperta alla fede. È 
l’umanità che si riconosce in Israele, definito non più dall’appartenenza etnica, ma dalla conoscenza 
e accoglienza dell’opera della misericordia divina che chiama alla salvezza e alla vita piena. Il 
messaggio del Magnificat è chiaro: Dio opera sempre nella storia degli uomini grandi cose, ma si 
serve solo di coloro che si fanno piccoli e intendono servirlo con fedeltà nel nascondimento amoroso 
e nel silenzio adorante del loro cuore.  

 
 La fedeltà divina 
Le ultime parole di Maria nel Magnificat sfociano nel riconoscimento della fedeltà di Dio, il 

quale compie, attraverso la sua divina maternità, la promessa fatta ai padri, ad Abramo e alla sua 
discendenza. Ella, dopo aver celebrato lo stile con cui Dio agisce nella storia, rimanda alle parole 
del Signore, quando aveva chiamato Abramo. La promessa fatta ad Abramo riguardava il dono della 
terra, della discendenza, e comportava anche la benedizione delle genti. Quando Maria eleva il suo 
cantico di lode, si dà già una realizzazione per le promesse di una discendenza numerosa e del 
possesso della terra, tuttavia manca ancora il compimento della promessa della benedizione delle 
genti. Ebbene ella conclude che ora Dio ha dato pieno adempimento alle proprie promesse nel 
Figlio che lei porta in grembo. In lui, discendenza di Abramo, tutte le nazioni saranno benedette!

15 
 



2. dalle lacrime al cantico di esultanza 

Apro il mio cuore a Te​ 
Vieni, o Spirito Santo,  
consolatore dei cuori affranti.  
Ascolta il nostro pianto,  
raccogli le nostre lacrime  
e trasformale in una gioia che il mondo non può dare. 
Riempi i nostri cuori di esultanza,  
la stessa che sentirono gli apostoli a Pentecoste,  
perché anche noi possiamo  
testimoniare la tua luce  
e celebrare l’amore del Padre. Amen. 

Tu mi parli   

Dal primo libro di Samuele (1,1-20; 2,1-10) 
 
1C’era un uomo di Ramatàim, un Sufita delle montagne di Èfraim, chiamato Elkanà, figlio di 

Ierocàm, figlio di Eliu, figlio di Tocu, figlio di Suf, l’Efraimita.2Aveva due mogli, l’una chiamata 
Anna, l’altra Peninnà. Peninnà aveva figli, mentre Anna non ne aveva. 

3Quest’uomo saliva ogni anno dalla sua città per prostrarsi e sacrificare al Signore degli eserciti a 
Silo, dove erano i due figli di Eli, Ofni e Fineès, sacerdoti del Signore. 

4Venne il giorno in cui Elkanà offrì il sacrificio. Ora egli soleva dare alla moglie Peninnà e a tutti 
i figli e le figlie di lei le loro parti.5Ad Anna invece dava una parte speciale, poiché egli amava 
Anna, sebbene il Signore ne avesse reso sterile il grembo. 6La sua rivale per giunta l’affliggeva con 
durezza a causa della sua umiliazione, perché il Signore aveva reso sterile il suo grembo.7Così 
avveniva ogni anno: mentre saliva alla casa del Signore, quella la mortificava; allora Anna si 
metteva a piangere e non voleva mangiare. 8Elkanà, suo marito, le diceva: «Anna, perché piangi? 
Perché non mangi? Perché è triste il tuo cuore? Non sono forse io per te meglio di dieci figli?». 
0Anna si alzò, dopo aver mangiato e bevuto a Silo; in quel momento il sacerdote Eli stava seduto sul 
suo seggio davanti a uno stipite del tempio del Signore. 10Ella aveva l’animo amareggiato e si mise 
a pregare il Signore, piangendo dirottamente. 11Poi fece questo voto: «Signore degli eserciti, se 
vorrai considerare la miseria della tua schiava e ricordarti di me, se non dimenticherai la tua schiava 
e darai alla tua schiava un figlio maschio, io lo offrirò al Signore per tutti i giorni della sua vita e il 
rasoio non passerà sul suo capo».12Mentre ella prolungava la preghiera davanti al Signore, Eli stava 
osservando la sua bocca.13Anna pregava in cuor suo e si muovevano soltanto le labbra, ma la voce 
non si udiva; perciò Eli la ritenne ubriaca. 14Le disse Eli: «Fino a quando rimarrai ubriaca? 
Smaltisci il tuo vino!». 15Anna rispose: «No, mio signore; io sono una donna affranta e non ho 
bevuto né vino né altra bevanda inebriante, ma sto solo sfogando il mio cuore davanti al Signore. 
16Non considerare la tua schiava una donna perversa, poiché finora mi ha fatto parlare l’eccesso del 
mio dolore e della mia angoscia». 17Allora Eli le rispose: «Va’ in pace e il Dio d’Israele ti conceda 
quello che gli hai chiesto». 18Ella replicò: «Possa la tua serva trovare grazia ai tuoi occhi». Poi la 
donna se ne andò per la sua via, mangiò e il suo volto non fu più come prima.  

16 
 



19Il mattino dopo si alzarono e dopo essersi prostrati davanti al Signore, tornarono a casa a Rama. 
Elkanà si unì a sua moglie e il Signore si ricordò di lei.  20Così al finir dell’anno Anna concepì e 
partorì un figlio e lo chiamò Samuele, «perché – diceva – al Signore l’ho richiesto».  

 
[1Quando salì di nuovo al tempio di Silo per presentare suo figlio al servizio del Signore] Anna 

pregò così: 
«Il mio cuore esulta nel Signore, 
la mia forza s’innalza grazie al mio Dio. 
Si apre la mia bocca contro i miei nemici, 
perché io gioisco per la tua salvezza.  
2Non c’è santo come il Signore, 
perché non c’è altri all’infuori di te 
e non c’è roccia come il nostro Dio.  
3Non moltiplicate i discorsi superbi, 
dalla vostra bocca non esca arroganza, 
perché il Signore è un Dio che sa tutto 
e da lui sono ponderate le azioni.  
4l’arco dei forti s’è spezzato, 
ma i deboli si sono rivestiti di vigore. 
5I sazi si sono venduti per un pane, 
hanno smesso di farlo gli affamati. 
La sterile ha partorito sette volte 
e la ricca di figli è sfiorita. 
 6Il Signore fa morire e fa vivere, 
scendere agli inferi e risalire.  
7Il Signore rende povero e arricchisce, 
abbassa ed esalta.  
8Solleva dalla polvere il debole, 
 dall’immondizia rialza il povero, 
per farli sedere con i nobili 
e assegnare loro un trono di gloria. 
Perché al Signore appartengono i cardini della terra 
e su di essi egli poggia il mondo. 
9Sui passi dei suoi fedeli egli veglia, 
ma i malvagi tacciono nelle tenebre. 
Poiché con la sua forza l’uomo non prevale.  
10Il Signore distruggerà i suoi avversari! 
Contro di essi tuonerà dal cielo. 
Il Signore giudicherà le estremità della terra; 
darà forza al suo re, 
innalzerà la potenza del suo consacrato». 

Ti ascolto  
Anna: dalla sterilità alla gioia del servizio e della fede 
Il periodo dei Giudici in Israele è un’epoca di caos e di incertezza, sia interni, a causa di conflitti 

e vendette, sia esterni, per la pressione dei Filistei. In questo contesto travagliato si inserisce la 
storia di Anna, un inno alla fede, alla perseveranza e alla gioia che scaturisce dall’affidamento a 
Dio. 

17 
 



Anna, una delle due mogli di Elkanà, è sterile, una condizione considerata un segno di disfavore 
divino e fonte di grande umiliazione. La sua rivale, Peninnà, la affligge con durezza proprio a causa 
di questa sterilità. Nonostante l’amore di Elkanà, che la preferisce a dieci figli, Anna si sente sola e 
incompresa, tanto da rifiutare il cibo, segno della sua dolorosa angoscia, acuita proprio nei giorni di 
festa a Silo. 

 
Il grido di Anna e l’affiorare della speranza  
Convinta che solo il Signore possa comprendere il suo dolore, Anna si reca al tempio di Silo. 

Dopo aver partecipato al sacrificio, si abbandona ad una preghiera intima e disperata, “piangendo a 
dirotto” e riversando la sua amarezza davanti al Signore degli eserciti. Non accampa meriti, ma 
espone la propria “miseria” di “schiava”, fiduciosa che Dio guardi con tenerezza i piccoli e gli 
insignificanti. Fa un voto: se il Signore le concederà un figlio maschio, lo offrirà a Lui per tutta la 
sua vita. Questa promessa non è un atto di rinuncia, ma la profonda consapevolezza che ogni figlio 
è un dono di Dio e deve essere vissuto e donato a Lui per realizzare pienamente il suo progetto 
divino. 

Mentre prega in cuor suo, con le sole labbra che si muovono, il sacerdote Eli la scambia per 
ubriaca. Anna, con dignità, difende la propria condotta, spiegando di star solo «sfogando il [suo] 
cuore davanti al Signore» a causa dell’eccesso del suo dolore. Eli, comprendendo l’autenticità di 
quel tormento, la benedice con le parole: «Va’ in pace e il Dio d’Israele ti conceda quello che gli 
hai chiesto». Anna, credendo nella parola del Signore pronunciata tramite il suo ministro, «…se ne 
andò per la sua via, mangiò e il suo volto non fu più come prima». Questo cambiamento non è una 
mera emozione, ma una trasformazione interiore stabile, scaturita dalla forza della fede nella parola 
di Dio. La sua disperazione si dissolve, lasciando spazio a una nuova speranza. 

 
La promessa si adempie: nascita di Samuele 
Come segno della fedeltà divina, la preghiera di Anna viene esaudita: «Il Signore si ricordò di 

lei». Anna concepisce e dà alla luce Samuele, nome che significa “richiesto al Signore”. Questa 
nascita miracolosa è la dimostrazione della sovrana misericordia di Dio, che rende possibile ciò che 
sembrava impensabile. La fedeltà di Dio alla sua serva è manifesta, e Anna, grata, compie il suo 
voto. 

Dopo aver svezzato il bambino, Anna lo conduce al tempio per consacrarlo al Signore. Questo 
atto non è una rinuncia forzata, ma la libera e gioiosa scelta di una madre che ha compreso una 
grande verità: ogni vita è un dono di Dio e appartiene a Lui. Anna, dolce e libera, non si attacca 
morbosamente al figlio tanto atteso, ma lo affida generosamente alle mani del Signore, sapendo che 
lì risiede il suo vero bene. Il racconto evidenzia la straordinaria fedeltà di Yhwh, che risponde alla 
devota fede di Anna cambiando la sua condizione da sterile e umiliata a madre benedetta e 
testimone della potenza divina. La sua storia prefigura il legame indissolubile tra la fedeltà di Dio e 
la risposta di fede dell’uomo. 

 
La preghiera di Anna: un’esplosione di gioia  
Il Cantico di Anna (1Sam 2,1-10) è il culmine della sua esperienza e una profonda espressione di 

gioia. È un inno che trascende il ringraziamento personale per la nascita di Samuele, diventando una 
potente proclamazione dell’attesa messianica di Israele e di tutti i popoli. 

Il cantico inizia con un’autentica esplosione di gioia: «Il mio cuore esulta nel Signore, la mia 
fronte si innalza grazie al mio Dio. La mia bocca si spalanca contro i miei nemici, perché gioisco 
della tua salvezza» (v. 1). La gioia di Anna non è un’emozione superficiale, ma un’intima esultanza 
che pervade l’intero suo essere – cuore, fronte, bocca – e scaturisce direttamente dalla salvezza 
sperimentata, dalla vittoria sui suoi “nemici” (la sterilità, l’umiliazione da parte di Peninnà) e, in 
senso più ampio, dalla salvezza operata da Dio. 

Questa gioia si espande ben oltre la sua vicenda personale, elevandosi a una visione profetica che 
coinvolge il giudizio universale e l’esaltazione del Messia. Anna celebra Dio come Santo e Roccia, 
su cui la fede e la speranza costruiscono saldamente (v. 2). Proclama l’onnipotenza di Dio che «fa 

18 
 



morire e fa vivere, che innalza gli umili e umilia i potenti» (vv. 6-7). La potenza divina si manifesta 
soprattutto nella sua misericordia verso i poveri e i miseri (v. 8a). Anna riconosce che tutte le cose 
appartengono a Dio, che ha disposto i cardini del mondo (v. 8b). 

Il cantico evolve dall’esperienza personale del beneficio ricevuto (i forti che crollano e i deboli 
che si rivestono di vigore) all’esaltazione del Messia. Dal passato (fatti vissuti) al presente (la natura 
eterna di Dio), fino al futuro (il giudizio divino e il regno del Messia). La gioia di Anna è qui la 
consapevolezza profetica di un Dio che sovverte le situazioni, rinnova la faccia della terra e difende 
gli oppressi. È la gioia della buona notizia annunciata ai poveri, un’anticipazione dello spirito del 
Vangelo. 

Il suo cantico, con l’enfasi sull’innalzamento degli umili e l’abbassamento dei superbi, mostra 
una forte affinità con il Magnificat di Maria.  

Entrambe le donne, attraverso la grazia di una gravidanza, in cui colgono il segno della potenza e 
della fedeltà di Dio, elevano un inno di esultanza che celebra il Dio onnipotente e misericordioso, 
difensore dell’ultimo e del povero. La loro gioia non è egoistica, ma si apre all’annuncio universale 
della salvezza di Dio. 

Penso… 
Il testo biblico ci presenta la figura di Anna come un modello di fede e perseveranza, la cui storia 

si conclude con la gioia e la gratitudine per l’esaudimento delle sue preghiere e la nascita di 
Samuele. Il messaggio principale è che l’affidamento a Dio, anche in situazioni di profonda 
sofferenza come la sterilità e l’umiliazione, porta ad una trasformazione interiore e alla 
realizzazione dei doni divini. 

Tuttavia, possiamo attualizzare e problematizzare questo messaggio, considerando alcune 
sfumature e interrogativi che emergono dalla narrazione biblica, applicandoli al nostro contesto 
contemporaneo.  

 
La resilienza di fronte all’umiliazione. La sofferenza di Anna, causata non solo dalla sterilità ma 

anche dall’ostilità di Peninnà, risuona con le esperienze odierne di stigmatizzazione e bullismo. 
Anna, pur nella sua angoscia, trova la forza di elevare la voce e la preghiera, diventando un simbolo 
di resilienza per chi subisce emarginazione o scherno a causa di condizioni fisiche, sociali o 
personali. Il suo “sfogo del cuore” è un potente richiamo all’importanza di esprimere il proprio 
dolore e di cercare un sostegno, sia esso spirituale o psicologico. 

 
La fede come motore di trasformazione. La trasformazione di Anna, da donna disperata a madre 

gioiosa e profetica, sottolinea come la fede possa essere una forza motrice per il cambiamento. Nel 
mondo contemporaneo, dove spesso si cerca la gratificazione immediata o soluzioni materiali, la 
storia di Anna invita a riflettere sul valore della pazienza, della fiducia e della speranza in un 
orizzonte che trascende il tangibile. La sua felicità non è superficiale, ma scaturisce da una profonda 
convinzione nella fedeltà divina, suggerendo che la vera felicità può derivare da un senso di scopo 
più grande.   

 
Il dono dei figli e la generosità: Il gesto di Anna di consacrare Samuele al Signore viene 

presentato come un atto di amore e libertà, il riconoscimento che ogni vita è un dono. In un’epoca in 
cui si discute molto sulla genitorialità, sui diritti dei figli e sul ruolo dei genitori, la storia di Anna 
offre una prospettiva in cui l’accoglienza della vita è vista come un atto di generosità e affidamento. 
Non si tratta di rinuncia al figlio, ma di una comprensione profonda del fatto che i figli sono un 
prestito e che il loro benessere più autentico si realizza in un contesto di libertà e amore 
incondizionato. 

  
19 

 



Il cantico di Anna e la giustizia sociale. La preghiera di Anna pone la sua enfasi 
sull’innalzamento degli umili e l’abbassamento dei superbi, anticipando così tematiche di giustizia 
sociale che ritroviamo nel Magnificat di Maria e in molti messaggi profetici. Questo rende la sua 
storia rilevante per le discussioni attuali sulle disuguaglianze, sulla solidarietà verso gli ultimi e 
sull’importanza di una visione che metta al centro i bisogni dei più vulnerabili. La gioia di Anna 
diventa lode della giustizia divina che rovescia le logiche umane di potere e privilegio. 

…e mi interrogo 
 

●​ Nella sofferenza Anna vive una profonda umiliazione a causa della sua sterilità e 
dell’atteggiamento di Peninnà.  In quali momenti della nostra vita ci siamo sentiti 
profondamente umiliati o colpiti da una mancanza? Come abbiamo reagito a quella 
sofferenza, e in che modo la reazione di Anna (il rifiuto del cibo, la preghiera disperata) ci 
interroga o ci offre spunti? 

 
●​ La preghiera e la fiducia nella Parola. La preghiera di Anna è un grido autentico, e la sua 

trasformazione avviene nel momento in cui crede nella parola di Eli: «Va’ in pace e il Dio 
d’Israele ti conceda quello che gli hai chiesto». Qual è il ruolo della preghiera autentica 
(anche nella sua forma più “disperata”) nella nostra vita di fede? E quanto peso diamo alla 
fiducia nella Parola (sia essa quella biblica o pronunciata attraverso la Chiesa) per superare i 
momenti di angoscia? 

 
●​ Il dono, la generosità e l’affidamento. Anna compie un atto di estrema generosità e libertà 

consacrando Samuele al Signore.  Cosa significa per noi riconoscere che “ogni vita è un 
dono di Dio e appartiene a Lui”? E qual è la sfida nel “donare” o “affidare” ciò che ci è più 
caro, sapendo che “lì risiede il suo vero bene”, invece di aggrapparci morbosamente ad 
esso? 

 
●​ Il cantico di Anna e la ‘giustizia’ di Dio. Il cantico di Anna è un’esplosione di gioia che va 

oltre la sua vicenda personale, celebrando un Dio che “innalza gli umili e umilia i potenti” e 
“difende gli oppressi”.  
In che modo questa visione di un Dio che sovverte le situazioni e promuove la giustizia ci 
provoca nella nostra quotidianità? Dove e come siamo chiamati a riconoscere e a 
promuovere l’innalzamento degli umili nel nostro contesto? 

 
●​ Anna come modello per noi. Il testo presenta la sua figura come un “inno alla fede, alla 

perseveranza e alla gioia”.  Quali aspetti del suo percorso (dalla sterilità alla gioia, dalla 
preghiera alla profezia) ci ispirano maggiormente oggi? E quali, invece, possono 
rappresentare delle sfide o delle problematiche per la nostra sensibilità contemporanea (ad 
esempio: la concezione della sterilità come disfavore divino o il concetto di ‘voto’)? 

Parlo con Te 
O Spirito Santo, che hai visitato il cuore afflitto di Anna,  
ascolta il nostro grido che sale dalle profondità dell’anima.  
Tu che trasformi la sterilità in fecondità,  
e cambi il lamento in canto di giubilo,  

20 
 



sciogli ogni nodo di tristezza e di attesa.  
Rendici umili nel presentarti le nostre suppliche,  
e generosi nel consacrarti i frutti della tua grazia,  
riconoscendo che ogni dono perfetto viene da te.  
Fa’ che il nostro cuore esulti nel Signore,  
e che la nostra bocca proclami la sua salvezza,  
perché non c’è santo come il Signore,  
e non c’è roccia come il nostro Dio. Amen.  

21 
 



3. Spezzare il giogo, accogliere la gioia 

Apro il mio cuore a Te​ 
Signore Gesù, maestro della Parola, 
concedici la grazia di un ascolto perseverante,  
che non si stanchi mai di cercare il Regno.  
Aiutaci a superare le distrazioni e le difficoltà,  
a rimanere fedeli a te  
anche quando non ti comprendiamo pienamente,  
certi che la Tua voce ci guida sempre. Amen. 

Tu mi parli​  
Dal libro di Isaia (8,21–9,6) 
 
21Egli si aggirerà oppresso e affamato, e, quando sarà affamato e preso dall’ira, maledirà il suo re 

e il suo dio. Guarderà in alto 22e rivolgerà lo sguardo sulla terra ed ecco angustia e tenebre e oscurità 
desolante. Ma la caligine sarà dissipata, 23poiché non ci sarà più oscurità dove ora è angoscia. 

In passato umiliò la terra di Zàbulon e la terra di Nèftali, ma in futuro renderà gloriosa la via del 
mare, oltre il Giordano, Galilea delle genti. 

Is 9 1Il popolo che camminava nelle tenebre  
ha visto una grande luce; 
su coloro che abitavano in terra tenebrosa 
una luce rifulse. 
2Hai moltiplicato la gioia,  
hai aumentato la letizia. 
Gioiscono davanti a te 
come si gioisce quando si miete 
e come si esulta quando si divide la preda. 
3Perché tu hai spezzato il giogo che l’opprimeva, 
la sbarra sulle sue spalle, 
e il bastone del suo aguzzino, 
come nel giorno di Madian. 
4Perché ogni calzatura di soldato che marciava rimbombando 
e ogni mantello intriso di sangue 
saranno bruciati, dati in pasto al fuoco. 
5Perché un bambino è nato per noi, 
ci è stato dato un figlio. 
Sulle sue spalle è il potere 
e il suo nome sarà: 
Consigliere mirabile, Dio potente, 
Padre per sempre, Principe della pace. 
6Grande sarà il suo potere 
e la pace non avrà fine  
sul trono di Davide e sul suo regno, 

22 
 



che egli viene a consolidare e rafforzare 
con il diritto e la giustizia, ora e per sempre. 
Questo farà lo zelo del Signore degli eserciti. 

Ti ascolto  
 
Dalle tenebre alla luce  
Il profeta Isaia, nell’VIII secolo a.C., è un faro di speranza per Israele, segnato da crisi, divisioni 

e minacce assire. La sua teologia si affida all’intervento divino, e il cap. 9 di Isaia risuona come un 
inno alla luce e alla gioia che sorge dall’ombra.  

La profezia isaiana, inserita nel cosiddetto “libro dell’Emmanuele” si apre descrivendo i giorni 
oscuri che affliggono le tribù settentrionali (Zabulon, Neftali, Galilea), alludendo così alle invasioni 
assire. Segue l’annuncio di una salvezza inattesa, legata alla nascita o all’intronizzazione di un Re 
liberatore, membro della dinastia davidica.  

La prima parte del brano (8,21-23) dipinge un popolo “affranto, affamato”, “sospinto in mezzo a 
fitte tenebre”. È uno scenario desolante, da cui improvvisamente sorge una luce nuova, simbolo di 
vita e ripresa della speranza. Si anticipa questo capovolgimento, per cui le regioni più colpite e 
confuse – la “regione delle Genti” (Galilea) – saranno le prime a sperimentare questa gloria. Il 
cambiamento avviene senza merito umano, sottolineando il carattere gratuito dell’intervento di 
Yhwh. Egli si riserva uno spazio d’azione incondizionato. 

 
L’esplosione della gioia 
La seconda parte dell’oracolo si articola in tre sezioni, evidenziando come dal mutamento della 

tenebra alla luce faccia scaturire una gioia incontenibile. Tutto si gioca appunto sul rovesciamento 
operato dall’intervento del Signore, rovesciamento illustrato con un triplice movimento. 

Il primo movimento propone il passaggio dall’umiliazione alla gioia radiosa (vv.1-2). Ecco il 
potente contrasto: «Il popolo che camminava nelle tenebre ha visto una grande luce; su coloro che 
abitavano in terra d’ombra di morte, una luce è balenata». Questo annuncio è diretto alla Galilea, 
regione devastata dalla guerra: Dio fa sorgere la sua luce, in un’irruzione che rompe il buio 
dell’oppressione e della disperazione, segnando l’alba di una nuova era. Il v. 2 introduce la gioia 
come leitmotiv: «Hai moltiplicato la gioia, hai accresciuto la letizia. Gioiscono davanti a te come si 
gioisce al tempo della mietitura, come si esulta quando si divide la preda». I termini ebraici per 
“gioia” (śimḥâ) e “letizia” (gîl) indicano un’esultanza profonda, “moltiplicata” e “accresciuta”. Le 
metafore della mietitura e del bottino ottenuto con la vittoria rimandano ad una gioia che nasce dalla 
liberazione e dalla sicurezza, generata dalla fine dell’oppressione e dall’inizio di un tempo di 
prosperità e pace. Non è una gioia effimera, ma radicata in un evento concreto e salvifico. 

 Il secondo movimento esplicita le motivazioni della gioia (9,3-5a). La prima motivazione è la 
liberazione dall’oppressione straniera (v. 3): «Poiché tu hai spezzato il giogo che lo opprimeva, la 
sbarra sulle sue spalle e il bastone del suo aguzzino, come nel giorno di Madian». L’azione divina è 
una liberazione definitiva e il riferimento al “giorno di Madian” sottolinea come la salvezza derivi 
da un intervento straordinario di Dio (vedi Gdc 6 con il racconto della vittoria sui madianiti). La 
gioia è quella della fiducia in un Dio che combatte per il suo popolo. 

La seconda motivazione per l’esperienza di gioia è la fine della guerra (v. 4): «Ogni calzatura 
che rimbomba nella battaglia e ogni mantello intriso di sangue saranno bruciati, saranno pasto del 
fuoco». Questa immagine descrive la cessazione totale della guerra: armi ed equipaggiamenti, 
simboli di violenza, verranno distrutti. Non è uno sterminio dei nemici, ma la distruzione degli 
strumenti bellici, in onore al Signore che desidera la pace. La gioia è quella della pace radicale, del 
disarmo, della fine della violenza.  

23 
 



Tuttavia, la motivazione più profonda è la nascita dell’erede regale (v. 5a). Letteralmente il testo 
suona così «Poiché un generato è stato generato per noi, ci è stato donato un figlio»; l’ebraico usa 
un doppio passivo per suggerire l’agire divino. Questa nascita è davvero un dono gratuito e 
inequivocabile di Dio alla dinastia davidica, segno tangibile della fedeltà divina. 

Il terzo movimento riguarda i titoli e il futuro del bimbo regale (9,5b-6). I quattro titoli a lui 
attribuiti sono straordinari, rivelando la sua natura e il suo ruolo universale: «Consigliere mirabile, 
Dio potente, Padre per sempre, Principe della pace». Ogni titolo unisce un ministero concreto ad 
un qualificativo che lo estende all’infinito, conferendogli una portata universale e divina. Il v. 6 si 
proietta verso il futuro del bambino, ricollegandosi all’oracolo di Natan (2Sam 7) e alla dinastia di 
Davide. La “grande estensione del suo dominio e la pace senza fine” spiegano il titolo di “principe 
della pace”. La sua azione di “consolidare e rafforzare con il diritto e con la giustizia, ora e per 
sempre” richiama la “paternità per sempre”. Diritto e giustizia sono i pilastri che assicurano solidità 
al regno. La speranza è storica, legata alla vita quotidiana del popolo, con una concreta 
preoccupazione per il povero e l’oppresso. 

 
Alla fonte della gioia: lo “zelo del Signore” 
La conclusione dell’inno alla gioia rivela l’autore di questo rovesciamento: «Questo farà lo zelo 

del Signore degli eserciti». Il concetto di “zelo” o “gelosia divina” (qine’āh) è centrale nell’Antico 
Testamento. Indica un’azione intensa e appassionata di Yhwh verso i suoi fedeli o i suoi avversari. 
Yhwh è un Dio geloso (‘el qannāh) perché esige un rapporto esclusivo con Israele, non ammettendo 
altri dèi o un culto non genuino. Questa gelosia è un amore appassionato che non sopporta 
contraffazioni del suo Volto, sdegno dello sposo tradito, ma anche tenerezza e cura.  

La qine’āh divina è custodia appassionata del rapporto di alleanza con Israele e si manifesta 
come fervore nel salvare e nel soccorrere. Questo aspetto positivo dello ‘zelo divino’, al servizio 
della sua santità e della sua determinazione a realizzare il piano di salvezza, è espresso 
mirabilmente in Isaia 9,1ss. Il rovesciamento delle sorti e la misteriosa nascita del bambino regale 
sono ricondotti all’amore appassionato del Signore, correggendo l’idea che la salvezza possa venire 
dalla dinastia davidica stessa. La gioia finale e inesauribile, quindi, non è un’emozione superficiale, 
ma la risonanza profonda dell’amore e della fedeltà incondizionata di Dio che irrompe nella storia 
per portare luce, pace e giustizia. 

Penso…  
Accogliere il messaggio di Is 9,1-6 comporta un riconoscere le proprie "tenebre": momenti di 

smarrimento, ansia, peccato o difficoltà personali. Ma è contemporaneamente credere che anche in 
queste oscurità interiori, una ‘grande luce’ può sempre sorgere. Non è un merito umano, ma un 
dono, un'irruzione di grazia. 

 
Il testo isaiano parla di una gioia incontenibile che nasce dalla liberazione dal giogo 

dell’oppressione. A livello personale, quali sono i “gioghi” che mi opprimono (abitudini negative, 
paure, rancori, dipendenze)? Meditiamo così sulla possibilità di essere liberati da essi, e sulla gioia 
profonda che ne può scaturire, una gioia ‘moltiplicata’ e ‘accresciuta’ che non è effimera. 

 
Il “bambino” è simbolo di innocenza, purezza, nuovo inizio e della presenza di Dio. Cosa 

significa per me accogliere questa ‘nascita’ e permettere che la sua “pace” e “giustizia” guidino le 
mie azioni? 

 
Lo “zelo” o “gelosia divina” è un amore appassionato che non ammette contraffazioni del volto 

di Dio in noi. Meditare su questo amore incondizionato di Dio per noi, un amore che desidera il 

24 
 



nostro bene e la nostra piena realizzazione, porta a riconoscere che non siamo soli nelle nostre lotte, 
ma che lo "zelo del Signore" è all'opera per portarci alla luce e alla pienezza di vita. 

…e mi interrogo 
●​ Il testo di Isaia descrive un popolo oppresso, affamato e in angoscia. Questo risuona con 

molte delle problematiche attuali: povertà, disuguaglianze sociali, conflitti, crisi climatiche 
che generano “oscurità desolante”. Come possiamo essere “luce” (o promuovere la luce) in 
queste situazioni? Pensiamo a iniziative di solidarietà, campagne di sensibilizzazione, o 
semplicemente al nostro impegno quotidiano per un mondo più giusto. Dove sono oggi le 
nostre “Galilee delle genti” che attendono una luce di speranza? 

 
●​ L’immagine delle “calzature di soldato” e dei “mantelli intrisi di sangue” che vengono 

bruciati è potente. Nella nostra vita, non sempre si tratta di guerre armate, ma di conflitti 
relazionali, competizioni esasperate, divisioni. Come possiamo “bruciare” gli strumenti di 
conflitto (parole taglienti, atteggiamenti di chiusura, ricerca del proprio tornaconto) per 
favorire la pace e la riconciliazione nei nostri ambiti familiari, lavorativi o sociali? 

 
●​ La nascita del bambino con i titoli di “Consigliere mirabile, Dio potente, Padre per sempre, 

Principe della pace” è un simbolo di una speranza nuova e radicale. 
Nella società odierna, dove e in cosa riponiamo la nostra speranza? È forse in nuovi progetti 
che promuovono il bene comune, in leadership etiche e lungimiranti, o nella capacità di 
rinnovamento della nostra comunità? Ogni “nuova nascita” (un’idea, un progetto, 
un'alleanza) che porta giustizia e pace può essere un’attualizzazione di questo principio. 

 
●​ Il regno del bambino sarà “consolidato e rafforzato con il diritto e la giustizia, ora e per 

sempre”. Questo ci interroga sull'importanza della giustizia sociale e del rispetto dei diritti 
nel nostro contesto attuale. Come possiamo contribuire a costruire sistemi più equi, a 
difendere i diritti dei più deboli, a promuovere una cultura di legalità e onestà? 

 
●​ Il testo del profeta conclude sottolineando che «Questo farà lo zelo del Signore degli 

eserciti». Sebbene la salvezza sia un dono divino, lo “zelo” di Dio non esclude la nostra 
responsabilità. Come possiamo “collaborare” con questo zelo divino, diventando strumenti 
attivi di giustizia, pace e speranza nel mondo? Può questo significare agire con passione e 
determinazione per le cause in cui crediamo, senza attendere che tutto accada per intervento 
altrui? 

Parlo con Te 
O Spirito Santo, Luce che squarcia le tenebre,  
noi ti invochiamo perché la tua gloria risplenda.  
Tu che hai annunciato un Bambino nato per noi,  
un Figlio donato che porterà il giogo della pace,  
illumina i nostri cuori con la speranza che non delude.  
Fa' che riconosciamo in ogni segno la tua potente opera,  
e che il nostro sguardo si volga al Principe della Pace,  
Consigliere Ammirabile, Dio Potente, Padre per sempre.  
Concedici di camminare nella gioia della tua presenza,  

25 
 



e di essere portatori della tua salvezza fino ai confini della terra,  
per la gloria del tuo nome. Amen.  

26 
 



4. L’alba della gioia 

Apro il mio cuore a Te 
Spirito di gioia, riempi il nostro cuore di letizia  
mentre ci accostiamo alla Tua Parola.  
Fa’ che l’ascolto sia per noi fonte di consolazione e di esultanza,  
anticipo della Tua presenza che illumina e rincuora.  
Donaci di riconoscere in ogni circostanza  
la buona notizia del Tuo amore che salva. Amen. 

Tu mi parli 
Dal vangelo secondo Luca (2,1-15) 
 
1In quei giorni un decreto di Cesare Augusto ordinò che si facesse il censimento di tutta la terra. 

2Questo primo censimento fu fatto quando Quirinio era governatore della Siria. 3 Tutti andavano a 
farsi censire, ciascuno nella propria città. 4 Anche Giuseppe, dalla Galilea, dalla città di Nàzaret, salì 
in Giudea alla città di Davide chiamata Betlemme: egli apparteneva infatti alla casa e alla famiglia 
di Davide. 5 Doveva farsi censire insieme a Maria, sua sposa, che era incinta. 

6 Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. 7 Diede alla luce il 
suo figlio primogenito, lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era 
posto nell’alloggio. 

8 C’erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all’aperto, vegliavano tutta la notte 
facendo la guardia al loro gregge. 9 Un angelo del Signore si presentò a loro e la gloria del Signore 
li avvolse di luce. Essi furono presi da grande timore, 10 ma l’angelo disse loro: «Non temete: ecco, 
vi annuncio una grande gioia, che sarà di tutto il popolo: 1 oggi, nella città di Davide, è nato per voi 
un Salvatore, che è Cristo Signore. 12 Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in 
fasce, adagiato in una mangiatoia». 

13 E subito apparve con l’angelo una moltitudine dell’esercito celeste, che lodava Dio e diceva: 14 
«Gloria a Dio nel più alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli ama». 

15 Appena gli angeli si furono allontanati da loro, verso il cielo, i pastori dicevano l’un l’altro: 
«Andiamo dunque fino a Betlemme, vediamo questo avvenimento che il Signore ci ha fatto 
conoscere».  

Ti ascolto  
In viaggio  
Le tradizioni di Matteo e Luca concordano su Betlemme come luogo di nascita di Gesù, un 

dettaglio cruciale che si allinea alla profezia messianica di Michea 5,1. La domanda sorge 
spontanea: come mai una famiglia di Nazaret si trova a Betlemme per un evento così epocale? 
Matteo suggerisce un trasferimento a Nazaret dopo la nascita a Betlemme, dettato da circostanze 
socio-politiche. Luca, invece, ci dice che la famiglia di Gesù era già di Nazaret e si trovò a 
Betlemme a causa di un particolare censimento imperiale per la tassazione. 

27 
 



Non ci addentreremo nelle dispute storico-critiche sulla veridicità di questo censimento. Basti 
notare la preoccupazione di Luca di inserire Gesù nella storia di Israele e, ancora di più, nella storia 
universale dell’umanità. 

Questo spiega l’ampiezza di un censimento che coinvolgeva “tutto il mondo” civilizzato, 
l’oikoumenê. Secondo l’antica visione della Scrittura, gli attori umani prendono decisioni autonome, 
emanano decreti e leggi, ma, misteriosamente, in tutte queste vicende Dio persegue il suo progetto 
di salvezza. Così, dietro le decisioni di Augusto e Quirinio e l’obbedienza di un suddito come 
Giuseppe con sua moglie, si realizza il piano divino, che si compie attraverso la nascita del Messia, 
del Salvatore. 

E qui risiede il paradosso gioioso: colui che gli angeli proclameranno Cristo, Salvatore e 
Signore, dipende in tutto dalle decisioni altrui, dai programmi umani. Eppure non è Cesare Augusto 
il signore della storia, ma il Bambino che vede la luce tra i disagi del viaggio di sua madre, un 
viaggio imposto dai potenti di questo mondo. 

Luca, per descrivere il censimento, usa un termine greco che evoca la graphê, la scrittura. 
Mentre Giuseppe e Maria salgono a Betlemme per adempiere a questa ‘scrittura’ del censimento – 
una finalità prima, ma in realtà secondaria – dietro a tutto si cela il mistero trascendente del 
compiersi della Sacra Scrittura, che attesta la divina promessa di salvezza per il popolo e per tutti gli 
uomini. 

 
La nascita  
L’evangelista non si dilunga in dettagli sul viaggio della coppia, a differenza dei vangeli apocrifi. 

Questa sobrietà e concisione rendono il messaggio più chiaro, trasformando il racconto non in un 
semplice aneddoto dell’infanzia di Gesù, ma in un vero e proprio “vangelo”, offrendo, per così dire, 
il DNA della lieta notizia, anticipando la luce del mistero pasquale. 

L’espressione che introduce la narrazione della nascita è teologicamente ricca: «Si compirono per 
lei i giorni del parto» (v. 6). Questo non significa solo che la gravidanza è giunta al termine, ma che 
il piano di Dio è giunto a pienezza. Si può richiamare Paolo nella lettera ai Galati riguardo alla 
pienezza del tempo e alla venuta del Figlio di Dio (Gal 4,4). In quest’ottica di compimento, tutto ciò 
che precede è preparazione, è attesa. Ed ecco la nascita da Maria del “primogenito” non solo suo, 
ma dell’intera nuova creazione, poiché quel figlio sarà anche il primogenito del mondo della 
risurrezione (vedi Rm 8,29). Verso il bambino c’è subito la tenerezza di una madre, che lo fascia e 
lo depone in una mangiatoia. E, paradossalmente, sarà proprio questa semplicità di Betlemme ad 
essere data come segno ai pastori e ai credenti di ogni tempo. Si realizza qui ciò che Paolo dirà poi 
sulla grandezza di Dio che si nasconde nella piccolezza, e sul segno della sua potenza che si 
manifesta misteriosamente nella debolezza.  

 
Una luce che avvolge: l’esplosione della gioia 
Alla sobrietà e all’umiltà della scena del parto, Luca affianca una scena di totale esplosione di 

luce e di suoni: l’apparizione e il messaggio angelico ai pastori. 
Questi pastori – simbolo dei poveri e dei disprezzati della società, e forse anche dei ‘peccatori’ – 

vegliano nella notte, come il servo fedele che attende il suo padrone senza lasciarsi vincere dal 
sonno (Lc 12,38). La notte simboleggia il loro bisogno di salvezza, evocando il racconto del libro 
della Sapienza («Mentre un profondo silenzio avvolgeva tutte le cose, e la notte era a metà del suo 
corso, la tua parola onnipotente dal cielo, dal tuo trono regale, guerriero implacabile, si lanciò in 
mezzo a quella terra» - Sap 18,14ss). 

La salvezza offerta ai pastori è resa visibile dalla luce che li avvolge e dall’annuncio angelico che 
proclama: «Gloria a Dio nel più alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli ama». Non 
sono gli uomini, con la loro buona volontà, a diventare destinatari della pace, ma è l’amore divino a 
rivestirli di pace. 

Così, per questa gente povera ed emarginata, si realizzano le parole degli antichi profeti. Luca, a 
differenza di Matteo che predilige le citazioni esplicite, usa allusioni ed evocazioni, spesso 
riferendosi a più passi dell’Antico Testamento. Per Luca, in questo bambino si compie l’attesa 

28 
 



messianica annunciata mirabilmente nel cosiddetto libretto isaiano dell’Emmanuele, dove la nascita 
di un bambino è dono di Dio e segno e motivo di salvezza per Israele. Ma tra tutti i vaticini isaiani 
spicca la profezia di Is 9,1ss: «Il popolo che camminava nelle tenebre vide una grande luce; su 
coloro che abitavano in terra tenebrosa una luce rifulse...». Questa salvezza è una vittoria sulle 
tenebre della storia, perché nella vita degli uomini risplenderà la luce dell’amore di Dio; dopo il 
dolore e l’afflizione ci sarà pienezza di gioia e di pace. Ora, il tramite di questo profondo 
cambiamento antropologico è un bambino: «Un bambino è nato per noi, ci è stato dato un figlio». 

È importante notare come il testo non parli di un angelo avvolto di luce, ma dei pastori «avvolti 
di luce» dalla gloria del Signore! La manifestazione (= gloria) del Signore, di cui i pastori sono i 
destinatari, trasforma la loro vita. La luce in cui sono avvolti non è tanto uno spettacolo visivo, 
quanto piuttosto un segno di una mutata condizione esistenziale. 

A loro per primi viene data l’esperienza dell’adempimento della parola di Dio verso il suo 
popolo, verso Gerusalemme: «Alzati, rivestiti di luce, perché viene la tua luce, la gloria del Signore 
brilla su di te, le tenebre ricoprono la terra... ma su di te risplende il Signore» (Is 60,1ss). 

Ma se nell’Antico Testamento gli oracoli si limitavano a una promessa, ora l’annuncio angelico 
proclama un evento che è già operante, che è ormai “vangelo”. Nella notte, simbolo delle tenebre, si 
è levato l’annuncio della buona novella, fonte di gioia grande, che vince le tenebre e la tristezza di 
ogni uomo disposto ad accoglierla con fede. Ecco allora l’angelo che, letteralmente, dice: “vi 
evangelizzo una grande gioia”. 

Il tema della gioia trabocca dalle pagine del vangelo dell’infanzia di Luca: è il compiersi del 
disegno di Dio, la gioia per le meraviglie di Dio, in particolare la nascita del Salvatore. Qui, per i 
poveri pastori e per tutto Israele che attende da Dio la sua salvezza, con Gesù, il figlio di Maria, è 
arrivato l’oggi della salvezza e perciò della gioia: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, 
che sarà di tutto il popolo: oggi, nella città di Davide, è nato per voi un Salvatore, che è Cristo 
Signore». 

È comunque significativo che questo annuncio di “grande gioia” sia rivolto anzitutto ai pastori, 
persone semplici, umili, che non godono di grande considerazione nel loro contesto sociale. La 
scelta di questi destinatari sottolinea un aspetto fondamentale della gioia evangelica: gioia per gli 
umili. Dio sceglie di rivelare il suo mistero e di annunciare la sua gioia non ai potenti, ai sapienti o 
ai religiosi più in vista, ma agli ultimi, a coloro che la società disprezza. Questo ribalta le aspettative 
umane e dimostra la preferenza divina per i miseri e i semplici. 

 D’altra parte questa grande gioia non è riservata esclusivamente ai pastori, ma è per tutto il 
popolo. Significa che la salvezza e la conoscenza di Cristo sono accessibili a chiunque, 
indipendentemente dallo status sociale, dalla cultura o dal grado di istruzione: è per tutti coloro che 
hanno un cuore semplice e aperto. 

Penso… 
 Luca afferma che “si compirono per lei i giorni del parto” e che il piano di Dio è giunto a 

pienezza. Pensiamo a come si manifestano i tempi e le attese che Dio sta portando a compimento 
nella nostra vita. Riconosciamo i segni della sua azione, che spesso si manifesta in modo inatteso. 

 
Ci interroghiamo anche su come accogliamo il divino, anche quando appare in forme umili o 

insignificanti, come il segno della mangiatoia. Siamo sollecitati a riconoscere il Salvatore dove 
meno ce lo aspettiamo, nella semplicità e nella "debolezza" della vita di ogni giorno. 

 
La grande gioia per tutti. L’annuncio angelico è di una “grande gioia” che è “di tutto il popolo”. 

Pensiamo alla gloria che ci avvolge, non solo come qualcosa che vediamo, ma come un'esperienza 
che viviamo. Sentiamo che questa luce ci trasforma e ci spinge a testimoniare. E riflettiamo sulla 

29 
 



grande gioia che proviamo nella nostra relazione con Dio, una gioia che desideriamo condividere 
con tutti, rendendola accessibile anche a chi ancora non l'ha incontrata. 

…e mi interrogo   
●​ Paradosso della potenza divina. Il testo evidenzia come Dio realizzi il suo progetto di 

salvezza attraverso eventi apparentemente ordinari e decisioni umane (il censimento di 
Augusto). 
In che modo riconosco oggi la presenza e l’azione di Dio in mezzo agli avvenimenti della 
storia e alle decisioni prese dai “potenti di questo mondo”, anche quando sembrano distanti 
o contrarie ai valori spirituali? 

 
●​ La scelta preferenziale per gli ultimi. L’annuncio della nascita del Salvatore è rivolto per 

primi ai pastori, persone semplici ed emarginate. Chi sono i “pastori di oggi” nella nostra 
società? Come possiamo noi, come singoli o comunità, essere veicolo di “grande gioia” e 
speranza per coloro che si sentono dimenticati o ai margini? 

 
●​ I pastori non vedono un angelo avvolto di luce, ma sono essi stessi “avvolti di luce” dalla 

gloria del Signore. Personalmente, come vivo l’esperienza di essere “avvolto/a dalla gloria 
del Signore” nella mia vita di fede? In che modo questa “luce” trasforma la mia condizione 
esistenziale e mi spinge a testimoniare? 

 
●​ La gioia nella semplicità. La grandezza di Dio si manifesta nella piccolezza e umiltà di 

Betlemme, un segno dato ai pastori e ai credenti di ogni tempo. In un mondo che spesso 
ricerca la grandezza, il potere e l’opulenza, come possiamo riscoprire e valorizzare la gioia e 
la profondità che si celano nella semplicità e nell’essenziale della nostra vita quotidiana? 

 
●​ La luce nelle tenebre. I pastori vegliano nella notte, simbolo del loro bisogno di salvezza, e 

vengono avvolti dalla luce della gloria del Signore. Quali sono le “notti” o le “tenebre” che 
avvolgono l’umanità o le nostre vite oggi (disperazione, conflitti, ingiustizie)? Come può 
l’annuncio della “buona notizia” di Cristo portare luce e speranza in queste situazioni? 

Parlo con Te 
Spirito Santo, Luce che avvolge, ti preghiamo.  
Rivelaci anche oggi la tua opera nella nostra storia,  
affinché possiamo riconoscere la tua salvezza  
nelle piccole cose e nelle scelte umane.  
Donaci un cuore semplice,  
capace di accogliere la “grande gioia” che nasce dall’umiltà,  
e guidaci a diffondere questa buona novella  
nelle “notti” del nostro tempo. Amen.  

30 
 



5. La gioia di amare 

Apro il mio cuore a Te 
Spirito Santo, fonte di ogni gioia,  
ti preghiamo, vieni in noi.  
Fa’ che i nostri cuori si aprano  
per accogliere l’amore del Signore,  
un amore che non teme e che tutto vince. 
Riempici della tua gioia,  
quella gioia vera e profonda  
che nasce dall’incontro con Lui.  
Rendici testimoni luminosi di questo amore. Amen. 

Tu mi parli​  
Dal Cantico dei Cantici (2,8-17)   
 

8Una voce! L’amato mio! 
Eccolo, viene 
saltando per i monti, 
balzando per le colline. 
9L’amato mio somiglia a una gazzella 
o ad un cerbiatto. 
Eccolo, egli sta 
dietro il nostro muro; 
guarda dalla finestra, 
spia dalle inferriate. 
10Ora l’amato mio prende a dirmi: 
«Àlzati, amica mia, 
mia bella, e vieni, presto! 
11Perché, ecco, l’inverno è passato, 
è cessata la pioggia, se n’è andata; 
12i fiori sono apparsi nei campi, 
il tempo del canto è tornato 
e la voce della tortora ancora si fa sentire 
nella nostra campagna. 
13Il fico sta maturando i primi frutti 
e le viti in fiore spandono profumo. 
Àlzati, amica mia, 
mia bella, e vieni, presto! 
14O mia colomba, 
che stai nelle fenditure della roccia, 
nei nascondigli dei dirupi, 
mostrami il tuo viso, 
fammi sentire la tua voce, 

31 
 



perché la tua voce è soave, 
il tuo viso è incantevole». 
15Prendeteci le volpi, 
le volpi piccoline 
che devastano le vigne: 
le nostre vigne sono in fiore. 
16Il mio amato è mio e io sono sua; 
egli pascola fra i gigli. 
17Prima che spiri la brezza del giorno 
e si allunghino le ombre, 
ritorna, amato mio, 
simile a gazzella 
o a cerbiatto, 
sopra i monti degli aromi. (Ct 2,8-17). 

Ti ascolto  
Iconostasi dell’amore 
Il Cantico dei Cantici è un libro biblico misterioso e affascinante, che ha sempre incuriosito 

studiosi e credenti. Considerato dai rabbini e dai cristiani come un testo di altissimo valore 
spirituale, è stato oggetto di innumerevoli interpretazioni. 

Per secoli, molti lo hanno letto come un’allegoria: l’amore descritto non sarebbe quello tra due 
persone, ma l’amore di Dio per il suo popolo o di Cristo per la Chiesa.  

Tuttavia oggi si preferisce un’interpretazione che ne riconosca il valore letterale: celebra l’amore 
tra un uomo e una donna. Allo stesso tempo, tuttavia, si ammette che questo amore umano può 
essere simbolo di un amore più grande e divino.  

Non si tratta di scegliere, quindi, tra amore terreno e amore sacro, ma di capire che il Cantico 
esprime un amore così forte e unico da poter riflettere anche l’amore di Dio. Leggerlo significa 
lasciarsi coinvolgere con la propria esperienza umana, rendendo l’interpretazione un’avventura 
personale e ricca di significato. 

 
Mattutino 
Dopo un duetto iniziale, in cui i due innamorati cantano l’amore che li lega (Ct 1,5-27), l’amata 

racconta la visita dell’amato. Il canto che lei eleva è una sorta di ‘mattutino’. Come genere letterario 
richiama quello assai diffuso nell’epoca ellenistica, il paraklausithyron. Si immagina lo spasimante 
vicino alla porta chiusa dell’amata. Qui però il ragazzo non chiede di entrare in casa, ma che 
l’amata ne esca e intraprenda con lui l’esodo dell’amore. 

Ogni amore è il mistero della visita attesa, sognata, sempre capace di sorprendere, come voce 
che viene dal mistero e torna al mistero. Il dôdî, ossia l’amato, ancora prima che un volto, è una 
voce, è un appello alla libertà, una promessa che si affaccia al cuore dell’amata: «Una voce! 
L’amato mio! Eccolo, viene saltando per i monti, balzando per le colline» (Ct 2,8). Anzi, il termine 
qôl, che viene reso qui con ‘voce’ potrebbe anche essere tradotto con ‘tuono’; infatti la voce 
dell’amato è come un tuono per il cuore che lo attende e lo ama, incute fascino e timore, perché il 
cuore avverte appunto il mistero dell’altro, quasi un nuovo mondo che si affaccia. 

Al registro delle voci si alterna quello della visione del corpo.  
Allora il volto dell’amato prende le fattezze di una gazzella, di un cerbiatto, quasi a suggerire che 

il segreto profondo dell’incontro tra i due innamorati è fatto di rispetto per la libertà della persona 
amata, sapendo che non è mai posseduta, ma solo accolta nel dono. Ecco quanto suggerisce la 
tenera immagine del cerbiatto che spia attraverso le inferriate. Anche le sue parole sono l’opposto 
del potere, in quanto esprimono supplica, bisogno, vulnerabilità. 

32 
 



 
Voce dell’amato  
La voce dell’amato invita l’amata ad accogliere il senso buono e promettente del cammino 

dell’amore, superando forze paralizzanti e intristenti l’avventura della coppia: «Alzati, amica mia, 
mia bella, e vieni!». Vi è una verità profonda in questo invito: i due innamorati devono ogni volta 
riscoprire la bontà del cammino insieme, la speranza di cui esso è portatore. Per questo, attorno a 
loro la creazione si risveglia in un tripudio di suoni e di colori primaverili, lasciando alle spalle il 
grigiore e il freddo della cattiva stagione. Le viti fiorite e il fico con i primi frutti sono metafore 
dell’energia di trasformazione della realtà, che si sprigiona dall’incontro tra i due, quando esso è 
attuato nella verità, nel rispetto, nel piacere del dialogo. Ogni autentica storia d’amore è chiamata a 
rendere migliore il mondo! 

D’altra parte, proprio l’invito a sorgere, ad alzarsi e ad incamminarsi nella campagna fiorita, dice 
che l’amore ha in sé una forza di risurrezione, di rinascita, che va ogni volta riscoperta, in una sorta 
di incessante, nuovo inizio. 

Sullo sfondo delle vigne in fiore appare la colomba, immagine dell’amata. Il capo che sporge 
dalle fessure della roccia per indicare di aver gradito il corteggiamento, la voce con cui risponde al 
tubare del compagno, suggeriscono un altro aspetto della verità del corpo nella relazione amorosa: 
essa è custodita dal pudore, dalla riservatezza e, nel contempo, dalla fiducia profonda del sapere 
confidare i segreti del proprio animo all’altro.  

 
Custodire l’amore 
Inquietante appare, in uno scenario così esaltante, l’allusione alle ‘volpi piccoline’, che guastano 

le vigne in fiore (Ct 2,15). L’esegesi è incerta sull’interpretazione del dettaglio, ma il senso globale 
appare chiaro: il cammino d’amore è comunque sempre minacciato, e bisogna vegliare su quelle 
insidie sottili, e nondimeno pericolose, che vogliono oscurare lo splendore dell’amore, rapinare la 
gioia dalla storia degli amanti. 

L’amore va perciò custodito, vegliando su di esso, sapendo identificare quelle realtà che, di volta 
in volta, possono essere come queste volpi piccoline, che danneggiano le vigne in fiore.  

Finalmente, dopo il pressante invito a far udire la sua voce, l’amata risponde all’amato con 
un’espressione che può essere la sintesi della concezione dell’amore nel Cantico dei Cantici: «Il 
mio amato è per me, e io appartengo a lui - dôdî lî wa’ănî lô» (v. 16). Questo versetto, come pure 
quello simile di Ct 6,3 («Io sono del mio amato, e il mio amato è mio - ănî ledôdî wedôdî lî »), 
appare come uno splendido cammeo. La formulazione ebraica richiama molto da vicino i formulari 
dell’alleanza, quando esprime la reciproca appartenenza tra Dio e Israele. La corporeità dell’uomo e 
della donna non può più essere vista in modo disgiunto dalla coappartenenza nella libertà.  

Proprio nella chiamata a fare alleanza sta la verità dell’amore umano, e il corpo è il segno di 
questa verità. Essa si manifesta anche nell’eros, ma non si riduce ad esso, perché il suo orizzonte è 
vasto come la campagna in fiore e vive dello scambio reciproco, in cui il dono del corpo è segno 
dell’impegno a costruire una storia buona, dove l’inverno è passato e la cattiva stagione è alle 
spalle.  

In sintesi, il Ct 2,8-17 ci offre una visione esaltante della gioia che deriva dall’amore autentico e 
profondo. È un amore che è sinonimo di libertà, capace di sfuggire alle costrizioni del mondo per 
immergersi nella bellezza della natura e dell’altro. È un amore che celebra la bellezza e la vitalità, 
sia dell’amato che dell’amata, riconoscendone la grazia e la purezza. Infine, è un amore che crea 
armonia e condivisione, trasformando ogni momento della vita in un’esperienza ricca e appagante.  
Questa parola ci ricorda che la vera felicità non si trova solo nella singolarità, ma nella risonanza e 
nell’unione di due persone che si amano veramente e cercano una comunione che sfida il tempo e si 
apre al forever. 

Penso…   
33 

 



Lo Spirito Santo, Amore che accende. Lo Spirito Santo non è solo una forza, ma l’Amore stesso 
che pervade e anima ogni cosa. Se l’amore è il principio che “accende” l’esistenza, la gioia di amare 
non è un semplice sentimento, ma una profonda partecipazione a questa realtà divina. Possiamo 
permettere a questo “Amore che tutto accende” di infiammare il nostro cuore, trasformando le 
nostre relazioni e la nostra percezione della realtà in un’esperienza di gioia costante. 

 
La voce del Diletto che ci cerca.  Il richiamo della voce del Diletto risuona nella parola delle 

Scritture, cercandoci e invitandoci all’amore. Possiamo affinare il nostro ascolto interiore per 
percepire questa “voce” che ci chiama all’amore, riconoscendo che la vera gioia nasce dal 
rispondere con l’anima a questo richiamo sponsale. 

 
Il giardino interiore dell’amore divino. Siamo invitati a dimorare nel “giardino fiorito” 

dell’amore divino, un luogo di intimità e di ricerca del volto di Dio. Possiamo creare uno spazio 
interiore di quiete e contemplazione, un “giardino” in cui nutrire la nostra relazione con l’Amore 
eterno, sperimentando la gioia ineffabile che deriva da questa dimora e dalla ricerca incessante del 
suo Volto. 

 
L’amore puro e forte, un cantico. Il desiderio che il nostro amore sia “puro e forte, come il 

cantico più bello” eleva la gioia di amare a una forma d’arte, un’espressione sublime dell’anima. 
Possiamo purificare e rafforzare il nostro amore per l’Amore stesso, in modo che la gioia che ne 
deriva diventi un inno costante, un “cantico” che risuona non solo nelle nostre azioni ma 
nell’essenza stessa del nostro essere. 

…e mi interrogo  

●​ Le primavere della mia vita… Nella mia vita di tutti i giorni, quali sono le “primavere” che 
vivo? Potrebbe essere l’inizio di un nuovo progetto, una nuova amicizia, o un momento di 
riconciliazione… Come posso riconoscere questi momenti e accoglierli con gioia, 
permettendo che l’amore vero sbocci nelle mie relazioni e nelle mie azioni? 

 
●​ La gioia che dissipa le ombre. Il testo del Cantico lascia trasparire una gioia “ineffabile” che 

allontana ogni ombra e fa fuggire la notte. Ci sono situazioni in cui le “ombre” (paura, 
tristezza, ansia, conflitto) tendono a prevalere nella mia vita. In che modo la gioia di amare – 
intesa come benevolenza, compassione, generosità verso gli altri – può essere una forza 
concreta per dissipare queste ombre nella mia vita e in quella di chi mi sta intorno? 

 
●​ L’invito ad alzarmi e ad agire. L’invito «Alzati, amica mia, mia bella, e vieni!» può essere 

interpretato come un incoraggiamento a uscire dalla mia zona di comfort, dall’apatia o dalla 
chiusura. In che modo la gioia derivante dall’amore (per me stesso, per gli altri, per un’idea 
o una causa) può motivarmi ad “alzarmi” e a intraprendere azioni significative, a superare 
inerzie o a tendere la mano? 

 
●​ Essere “profumo” e “vigna fiorita”. Il testo biblico mi invita a riflettere su come la mia vita e 

il mio amore possano avere un impatto positivo sugli altri, rendendomi “profumo di Cristo” 
e portando “frutti” come una “vigna fiorita”. Come posso manifestare concretamente la 
gioia di amare nelle mie interazioni quotidiane, affinché il mio modo di vivere e 
relazionarmi sia un segno tangibile di speranza, gentilezza e vitalità per chi incontro? 

34 
 



Parlo con Te 
O Spirito Santo, Amore che tutto accende, in te risuona la voce del Diletto che viene,  
saltando sui monti, danzando sulle colline.  
Tu sei il soffio che ci rivela la primavera, il tempo del canto, della fioritura, dell’amore che 

sboccia.  
Riempi i nostri cuori della gioia ineffabile del tuo Amore sponsale,  
quella gioia che allontana ogni ombra e fa fuggire la notte.  
Fa’ che ascoltiamo la tua voce che ci chiama.  
Concedici di dimorare nel tuo giardino fiorito,  
cercando e trovando il tuo volto, il tuo amore che mai tramonta.  
Rendici profumo di Cristo, vigna fiorita che porta frutti per la tua gloria, 
e concedi che il nostro amore per te sia puro e forte, come il cantico più bello. Amen.

35 
 



6. La gioia dell’incontro 

Apro il mio cuore a Te​ 
Spirito di Verità, illumina la nostra intelligenza  
e apri la nostra mente all’ascolto della tua Parola.  
Donaci la capacità di comprendere 
e di discernere la tua volontà per la nostra vita  
e di tradurla con saggezza nelle scelte quotidiane. Amen  

Tu mi parli 
Dal vangelo secondo Matteo (13,36.44-46) 
 

36 Poi congedò la folla ed entrò in casa; i suoi discepoli gli si avvicinarono… [e Gesù disse loro]: 
«44Il regno dei cieli è simile a un tesoro nascosto nel campo; un uomo lo trova e lo nasconde; poi va, 
pieno di gioia, vende tutti i suoi averi e compra quel campo.  45Il regno dei cieli è simile anche a un 
mercante che va in cerca di perle preziose; 46trovata una perla di grande valore, va, vende tutti i suoi 
averi e la compra». 

Ti ascolto  
Contro la tentazione della delusione rassegnata   
Le due parabole del tesoro nel campo e della perla meravigliosa sono, per così dire, ‘gemelle’ 

poiché hanno la stessa struttura narrativa, pur cambiando gli attori e gli elementi simbolici. I 
destinatari di questi due racconti parabolici sembrano essere i discepoli, poiché precedentemente, al 
v. 36, Gesù, dopo aver lasciato la folla ed essere entrato in casa, si è rivolto a loro con la 
spiegazione della parabola della zizzania in mezzo al buon grano. 

Poiché non vi è nessun’altra indicazione riguardante uno spostamento di luogo o un cambio di 
uditori, appare evidente che le due piccole parabole sono rivolte ai discepoli, cioè a coloro che 
hanno fatto esperienza della scoperta del Regno, e non ad avversari che Gesù deve convincere su 
qualche punto.  

Ci si deve domandare quale sia la difficoltà che Gesù deve affrontare con i suoi discepoli, in 
ordine alla loro esperienza del Regno, atteso che le parabole sono uno strumento dialogico 
approntato per superare resistenze, più o meno manifeste, da parte dei destinatari dell’annuncio. 
Orbene, sembrerebbe che la difficoltà, segretamente coltivata e non esplicitata, sia quella di una 
recriminazione per le rinunce e i distacchi che l’adesione al Regno comporta. Gesù allora rovescia 
la situazione, mettendo in luce il fascino del Regno, la sua bellezza. Egli vuole pertanto portare i 
discepoli a cambiare ottica, e a capire che il Regno è l’affare splendido che non si può 
assolutamente perdere. 

Lo fa esattamente con queste due parabole, che mostrano tutta una serie di elementi comuni. 
Esse parlano del Regno come di un evento sorprendente, gratuito, che sopraggiunge nella vita di 
due individui, i quali sanno approfittare entrambi dell’occasione. Sono accomunate da quattro verbi: 
trovare, andare, vendere, comperare. Sarebbe però fuorviante concentrare subito l’attenzione sul 

36 
 



“vendere tutto”: è invece necessario partire dal fatto, realmente decisivo, della scoperta inaspettata 
sia per il fittavolo che per il mercante di preziosi. Così è il Regno: una realtà sempre sorprendente, 
perché gratuito dono divino. 

 
La scoperta inaspettata e la gioia irrefrenabile 
Il fulcro di queste parabole è dunque la scoperta inaspettata del valore del regno di Dio, ovvero 

dell’incontro con Colui che ci ama e che è l’Unico a poterci salvare.  
Che si tratti di un fittavolo che casualmente trova un tesoro in un campo altrui, o di un mercante 

esperto che si imbatte nella perla perfetta, il regno di Dio si rivela come un dono gratuito e 
sorprendente. Questa scoperta non lascia indifferenti. I protagonisti non rimangono inerti; al 
contrario, sono spinti a un’azione immediata e risoluta. La loro reazione è un’esemplificazione 
vivida della gioia per la scoperta del Regno.  

Entrambi, pur con diverse disponibilità economiche, prendono la stessa radicale decisione: 
vendere ogni cosa. Questa non è una rinuncia sofferta, ma una scelta spontanea, dettata 
dall’entusiasmo travolgente e dalla profonda consapevolezza del valore incommensurabile di ciò 
che hanno trovato. Non vi è rimpianto per i beni materiali di cui si privano; al contrario, c’è una 
determinazione incrollabile, mossa dal fascino irresistibile del bene superiore che stanno per 
acquisire. 

 
La gioia, frutto dell’incontro 
Il testo sottolinea in modo esplicito la gioia del fittavolo (Mt 13,44), un’emozione talmente 

intensa da motivare una decisione così radicale. L’assenza di un’annotazione simile per il mercante 
può essere attribuita alla sua scaltrezza professionale, che lo porta a celare le emozioni in un atto di 
acquisto. Tuttavia, il significato profondo della gioia emerge chiaramente dall’uso che l’evangelista 
Matteo fa di questo termine. Per lui, la gioia non è un’emozione effimera, ma il segno tangibile di 
una realtà che possiede un valore pieno e definitivo. 

Questa gioia è la stessa provata dai Magi quando ritrovano la stella che li guida al “Bambino” 
(Mt 2,10), la felicità dei servi fedeli che entrano nel Regno eterno (Mt 25,21), e l’esultanza delle 
donne di fronte all’annuncio pasquale (Mt 28,8-9). È la manifestazione di un incontro con qualcosa 
di così prezioso da trasformare completamente l’esistenza. Se questa realtà non viene accolta, ciò 
che rimane è solo una profonda tristezza, come nel caso del giovane ricco che, incapace di 
rinunciare ai suoi beni, si allontana da Gesù (Mt 19,22).  

 
L’esempio di Matteo e di Gesù: la gioia per il venire del Regno 
È ormai chiaro l’intento delle due parabole: disegnare una figura di discepolo non ricurvo su se 

stesso, attanagliato da rimpianti, ma piuttosto proteso verso la realtà del Regno che ha ammaliato il 
suo cuore, interamente assorbito dal fascino della gioiosa scoperta. Proprio il particolare della gioia 
(v. 44), espressamente sottolineata per il fittavolo che ha scoperto il tesoro nel campo del suo datore 
di lavoro, ribadisce ancor di più questo insegnamento. Il primo evangelista è molto sobrio nell’uso 
di questo sostantivo, e lo riserva solo per momenti veramente importanti, decisivi. È il caso dei 
Magi, che provano grandissima gioia quando ritrovano la stella e possono così trovare il ‘Bambino’ 
che essi cercavano (Mt 2,10); è la felicità dei servi fedeli e operosi, che entrano nel Regno e nella 
gioia eterna nel giudizio finale (Mt 25,21); è l’esultanza delle donne di fronte all’annuncio pasquale 
(Mt 28,8.9). In definitiva, la gioia in Matteo è ciò che si può sperimentare solo di fronte a qualcosa 
che ha un valore pieno, definitivo.  

Per apprezzare più adeguatamente queste due parabole, è utile risalire alla misteriosa forza che 
ne spiega il fascino ancora attuale: l’esperienza dell’evangelista Matteo e quella di Gesù stesso.  

Il fatto che esse siano state tramandate soltanto da Matteo, ci rimanda alla vicenda vissuta 
personalmente dallo scrittore, analoga a quella dei protagonisti delle due parabole: davanti al suo 
banco di gabelliere passa Gesù e da quel momento la sua vita cambia per sempre (Mt 9,9)!  

Ma ancor più in profondità esse racchiudono il segreto dell’esperienza di Gesù stesso. Egli per 
primo vive la realizzazione della propria persona con totale disponibilità al piano di Dio su di lui, 

37 
 



con una dedizione senza riserve al Padre e agli uomini. Il donare tutto se stesso, con ogni energia 
fisica, psichica e spirituale per la venuta del Regno non è per Gesù una rinuncia, ma la decisione 
consapevole e gioiosa di vivere nell’appartenenza totale al Regno dei cieli.  

Pur di aderire al Regno, Gesù non riserva nulla per sé, ma consacra tutte le dimensioni della sua 
esistenza: affetti, gesti, pensieri, desideri, beni economici, professione, abitazione e, alla fine, la sua 
stessa vita. Eppure in tutto ciò Gesù non manifesta mai un rimpianto o qualche sospetto disprezzo 
per i beni lasciati, ma solo l’intima tensione verso il bene più grande e assoluto che ha catturato il 
suo cuore: Dio e la causa del venire del suo Regno tra gli uomini! 

 
Riletture   
Infine ecco una breve sosta sulle interpretazioni che queste due piccole parabole hanno ricevuto.  
Anzitutto le interpretazioni cristologiche, per cui il Cristo viene identificato con il tesoro e con la 

perla. Così il tesoro nascosto nel campo diventa il Cristo celato nelle Scritture. Per quanto riguarda 
la parabola della perla, l’interpretazione cristologica si rifà spesso alle leggende antiche sull’origine 
della perla (che nella gnosi diviene un’immagine dell’anima), il cui mollusco assorbe la rugiada 
celeste e i raggi del sole e della luna e delle stelle, e produce così la perla, a partire dalle luci 
superne. Ribadiamo comunque che per la ricerca esegetica odierna la lettura cristologica delle due 
parabole è ritenuta “secondaria” in quanto le due parabole non sono relative alle cose, non sono cioè 
interessate al tesoro e alla perla in quanto tali, ma al comportamento del rispettivo scopritore di 
fronte alla propria scoperta.  

L’interpretazione cristologica, poi, si è sviluppata in un ventaglio di altre interpretazioni che 
hanno in comune il fatto di individuare nelle due parabole la promessa di salvezza (particolarmente 
nell’esegesi moderna protestante). Si insiste allora sulla grande, smisurata gioia e sul “di più” del 
regno di Dio. Questo modo di intendere il punto saliente della parabola punta, in realtà, su quello 
che è il presupposto delle due parabole. Nell’interpretazione ecclesiastica si è data anche grande 
importanza all’esortazione e si citano passi paralleli, come Mt 10,17-19, nonché l’esempio di Paolo, 
che considera perdita, spazzatura, tutto ciò a cui ha rinunciato, pur di essere di Cristo. È 
un’esortazione alla rinuncia, in cui è compresa anche quella ai beni materiali, in sintonia con quanto 
già detto in precedenza a proposito del grano soffocato dalle erbacce: «le preoccupazioni per il 
mondo e l’inganno della ricchezza, soffocano la parola» (Mt 13,22). 

Penso…   

Il Regno è un dono inaspettato, non il risultato di una ricerca affannosa, ma un dono immeritato 
che "sopraggiunge" nella nostra vita. Abbiamo sperimentato questa gratuità nella nostra esperienza 
di fede e abbiamo provato una grande gioia. La felicità nasce proprio dalla consapevolezza di non 
aver meritato un tale bene, ma di averlo ricevuto per puro amore. Lasciamo che questa gratitudine 
pervada il nostro cuore. 

 
La gioia descritta nel testo è così profonda da spingere a decisioni radicali, come "vendere tutto". 

Non è una gioia superficiale, ma un'energia che trasforma l'esistenza. Possiamo sentire la 
determinazione e l'entusiasmo del fittavolo o del mercante. Questa radicalità ci sprona a riflettere su 
quanto la gioia del Regno sia abbastanza profonda da influenzare le nostre scelte più importanti. 

 
Il pensiero va alla gioia di Gesù nel donarsi totalmente. Il testo evidenzia che Gesù vive la 

“decisione consapevole e gioiosa di vivere nell’appartenenza totale al Regno dei Cieli”. Nonostante 
il sacrificio finale, non c'è alcun rimpianto, ma solo una “intensa e intima tensione verso il bene più 
grande”. L'esempio di Gesù, con la sua gioia nel donarsi per noi, è un modello e uno stimolo per 
tutti. 

38 
 



La gioia che vince la tristezza. Possiamo e dobbiamo riflettere sui momenti in cui abbiamo 
provato la tristezza di non aver accolto pienamente un invito divino, aggrappandoci a qualcosa di 
meno prezioso. La gioia è il segno dell’incontro con qualcosa che possiede un valore definitivo. In 
Matteo, la gioia è riservata a momenti decisivi e a realtà di valore pieno. La gioia cristiana è un 
indicatore della profondità della relazione con Dio e della percezione del valore del suo Regno. 

… e mi interrogo  
Mi interrogo su ciò che le parabole del Regno significano per me. 
 
●​ La parabola del tesoro sottolinea la natura sorprendente del Regno. Spesso mi lascio 

sfuggire momenti di grazia, incontri significativi o intuizioni profonde perché non sono 
attento. La gioia del Regno può manifestarsi in occasioni casuali, in persone che mi mettono 
in discussione o in nuove prospettive che mi vengono offerte. Sono convito della necessità 
di coltivare uno sguardo più attento per riconoscere questi "tesori" nella mia vita quotidiana? 
 

●​ Le parabole mi invitano a "vendere tutto" senza rimpianto. Nella società in cui vivo, sono 
spesso attaccato ai beni materiali, alle sicurezze economiche, al comfort o anche alle mie 
abitudini. La gioia del Regno mi sfida a valutare cosa sia davvero essenziale e a non temere 
di lasciare andare ciò che mi impedisce di abbracciare pienamente un bene superiore. Devo 
chiedermi: quali sono le "cose" che faccio fatica a lasciare andare e che potrebbero 
ostacolare la mia piena adesione al Regno? 
 

●​ La gioia come motore del cambiamento. I protagonisti delle parabole non rimangono inerti 
dopo la scoperta, ma agiscono con determinazione. La gioia per la rivelazione del Regno 
dovrebbe tradursi in un'azione concreta nella mia vita. Questa gioia non è passività, ma 
dinamismo, una spinta a intraprendere nuove strade, a superare le inerzie e a impegnarmi per 
ciò in cui credo. Come la gioia della fede mi spinge a essere più attivo e generoso nel 
mondo, vincendo la "tentazione della delusione rassegnata"? 
 

●​ A volte il mio cammino di fede può sembrare arduo, pieno di sacrifici, e la gioia iniziale può 
affievolirsi. Come posso rinnovare costantemente la mia gioia nel Regno, evitando la 
rassegnazione e riscoprendo il suo fascino inestimabile? Ci sono pratiche che mi aiutano a 
mantenere viva la scintilla della gioia spirituale? 
 

●​ Il valore assoluto del Regno nella mia scala di priorità. Le parabole del tesoro e della perla 
evidenziano il valore pieno e definitivo del Regno, un valore che eclissa ogni altra cosa. 
Nella frenesia della vita moderna, sono bombardato da innumerevoli richiami e priorità. 
Riflettere sul Regno come “affare splendido” mi invita a ricalibrare le mie priorità. Il Regno 
di Dio occupa davvero il primo posto nella mia vita o ci sono altri "tesori" a cui do più 
importanza? 

Parlo con Te 
Spirito Santo, tu che riveli i segreti del cuore,  
apri i nostri occhi e la nostra anima  
alla gioia inattesa del Tuo Regno.  
Fa' che, come chi scopre un tesoro nascosto  

39 
 



o una perla di inestimabile valore,  
possiamo riconoscere la grazia dell'incontro con il nostro Dio. 
Donaci la determinazione e il coraggio di vendere tutto ciò che ci trattiene,  
non con rimpianto, ma con la libertà di chi sa di guadagnare l'infinito.  
Liberaci dalla delusione e dalla rassegnazione, 
e accendi in noi la stessa gioia luminosa 
che ha trasformato i Magi, i servi fedeli, le donne al sepolcro,  
e lo stesso Matteo nel suo incontro con Gesù. Amen.  

40 
 



7. La gioia dell'umile: Dio è in mezzo a noi 

Apro il mio cuore a Te 
O Santo Spirito, scendi su di noi.  
Apri i nostri cuori all’umiltà,  
affinché possiamo accogliere la Tua Parola  
non con presunzione, ma con animo semplice e disponibile.  
Rendi il nostro cuore docile, per comprendere e vivere la volontà di Dio.  
Fa’ che ogni nostro ascolto sia un incontro che ci trasformi,  
portando frutto di gioia e pace nella nostra vita. Amen. 

Tu mi parli​  
Dal libro del profeta Sofonia (3,12-20) 
 
12«Lascerò in mezzo a te 
un popolo umile e povero». 
Confiderà nel nome del Signore  
13il resto d’Israele. 
Non commetteranno più iniquità 
e non proferiranno menzogna; 
non si troverà più nella loro bocca 
una lingua fraudolenta. 
Potranno pascolare e riposare 
senza che alcuno li molesti.  
14Rallégrati, figlia di Sion, 
grida di gioia, Israele, 
esulta e acclama con tutto il cuore, 
figlia di Gerusalemme! 
15Il Signore ha revocato la tua condanna, 
ha disperso il tuo nemico. 
Re d’Israele è il Signore in mezzo a te, 
tu non temerai più alcuna sventura. 
16In quel giorno si dirà a Gerusalemme: 
«Non temere, Sion, non lasciarti cadere le braccia!  
17Il Signore, tuo Dio, in mezzo a te 
è un salvatore potente. 
Gioirà per te, 
ti rinnoverà con il suo amore, 
esulterà per te con grida di gioia». 
18«Io raccoglierò gli afflitti, 
privati delle feste e lontani da te. 
Sono la vergogna che grava su di te. 
19Ecco, in quel tempo io mi occuperò 
di tutti i tuoi oppressori. 

41 
 



Soccorrerò gli zoppicanti, radunerò i dispersi, 
li farò oggetto di lode e di fama 
dovunque sulla terra sono stati oggetto di vergogna.  
20In quel tempo io vi guiderò, 
in quel tempo vi radunerò 
e vi darò fama e lode 
fra tutti i popoli della terra, 
quando, davanti ai vostri occhi, 
ristabilirò le vostre sorti», dice il Signore. 

Ti ascolto  
Il libro di Sofonia si apre con il tema del “Giorno del Signore”, un annuncio di giudizio divino di 

portata universale. Non solo Giuda e Gerusalemme, ma l’intera creazione è destinata alla 
distruzione dei malvagi. La potenza del messaggio, ripreso anche nel famoso Dies Irae, risiede nella 
sua urgenza e inesorabilità. Di fronte a questo giorno, le ricchezze sono inutili; solo il ravvedimento 
e la conversione possono salvare. 

Questo ravvedimento si traduce in una triplice ricerca: del Signore, della giustizia e dell’umiltà. 
Non è un concetto astratto, ma un modo di vivere che porta i “poveri della terra” a trovare rifugio 
solo nel Signore. Questi “poveri” (in ebraico ‘anawim) non sono soltanto i socialmente svantaggiati, 
ma chiunque cerchi l’umiltà (‘anawah), sottomettendosi e affidandosi a Dio. 

 
Sofonia estende il suo messaggio di giudizio alle nazioni, usando questi oracoli come 

avvertimento per Giuda. La ribellione di Israele risulterebbe infatti ben più grave. Un oracolo 
colpisce i Filistei e Creta, condannati all’esilio. Il loro castigo però apre a una speranza per il “resto 
di Giuda”, da intendersi non in senso etnico, ma per coloro che vivono la giustizia e l’umiltà. 
Questo “resto” potrà includere anche persone di altre nazioni che si convertiranno a una fede 
autentica. 

 
La condanna e la distruzione fanno ora spazio alla restaurazione e alla benedizione. Il Signore 

lascerà in mezzo al popolo un “resto d’Israele”, identificato come un popolo umile e povero: 
«Lascerò in mezzo a te un popolo umile e povero, che confiderà nel nome del Signore. Il resto 
d’Israele non commetterà più iniquità, non dirà più menzogne e non si troverà più nella sua bocca 
una lingua di frode; pascolerà e riposerà senza che alcuno lo disturbi» (3,12).  Questa umiltà non è 
solo una condizione socio-economica, ma soprattutto un atteggiamento di fiducia esclusiva nel 
Signore. Del resto la gioia, spesso percepita come un’emozione effervescente e spontanea, trova un 
fondamento sorprendentemente profondo nell’umiltà.  

L’umiltà, intesa non come sottomissione passiva, ma come riconoscimento della propria 
dipendenza da Dio e della propria posizione nel Suo piano, apre le porte ad una gioia autentica e 
duratura. Come conferme di questa dinamica si possono citare nell’Antico Testamento vari esempi. 
Così è la figura di Anna, donna inizialmente afflitta dalla sua sterilità e dall’umiliazione subita, che 
trova la gioia più profonda dopo aver deposto la sua supplica e la sua umiltà davanti a Dio. Il suo 
“Cantico” è un inno di giubilo che esalta la potenza di Dio che innalza gli umili e abbassa i superbi 
(1Sam 2).  

Un altro personaggio in cui si intrecciano umiltà e gioia è quello di Davide, quando trasporta 
l’arca a Gerusalemme e danza con tutta la sua forza davanti al Signore, vestito solo di un efod di 
lino (2Sam 6,14). Questo era un abito sacerdotale e simboleggiava la sua umiltà davanti a Dio nel 
mettersi allo stesso livello dei leviti, senza la pompa regale. La sua azione viene criticata dalla 
moglie Mikal, che la considera indecorosa. Ma Davide risponde «Ho danzato davanti al Signore... e 
sarò ancora più spregevole di così e mi umilierò ai miei stessi occhi» (2Sam 6,21-22). 

42 
 



Un altro esempio è dato dalla gioia del popolo, impegnato nella ricostruzione del Tempio 
distrutto dai babilonesi (Esd 6,15-16; Ne 8,9-12). Infatti la ricostruzione del Tempio è un atto di 
umiltà collettiva. Il popolo riconosce i propri errori passati che hanno portato all’esilio e si impegna 
in un atto di restaurazione e obbedienza a Dio. Non si gloria delle proprie capacità, ma si prostra in 
preghiera e digiuno, riconoscendo la necessità del favore divino per portare a termine l’opera. E da 
ciò sgorga la gioia. Esd 6,16 descrive come «i figli d’Israele, i sacerdoti, i leviti e gli altri esuli, 
celebrarono con gioia la dedicazione di questa casa di Dio». Successivamente, in Ne 8, quando la 
Legge viene letta e compresa, il popolo piange per la consapevolezza dei propri peccati, ma Neemia 
li incoraggia: «Non siate tristi, perché la gioia del Signore è la vostra forza!» (Ne 8,10). Questa 
gioia non è superficiale, ma scaturisce dal pentimento, dalla restaurazione.  

 
Tornando al testo di Sofonia vi cogliamo un vibrante invito alla gioia. Gerusalemme, la “figlia di 

Sion”, è esortata a rallegrarsi, a gridare di gioia ed esultare con tutto il cuore. Questa gioia 
scaturisce dalla consapevolezza che il Signore ha revocato la condanna e disperso i nemici. La 
presenza del Signore come “Re d’Israele in mezzo a te” elimina ogni paura e sventura. Egli è un 
“salvatore potente” che gioirà per il suo popolo, lo rinnoverà con il suo amore e esulterà con grida 
di gioia. Il testo ebraico, con l’espressione “far silenzio nel suo amore”, suggerisce un Dio che, per 
amore, sceglie di tacere sulle infedeltà passate, offrendo un rinnovamento totale. E se le prime parti 
del libro dipingono un Dio che è adirato per il peccato del suo popolo, un “Dio geloso” che porterà 
la punizione, ora il profeta rivela un aspetto profondamente diverso della natura divina: «Gioirà per 
te, ti rinnoverà con il suo amore, esulterà per te con grida di gioia» (3,17). 

Questo è un cambiamento radicale di prospettiva. L’ira divina sfocia in amore e gioia, indicando 
così che il giudizio ha compiuto il suo scopo di purificazione e ha aperto la via ad una relazione 
restaurata e gioiosa tra Dio e il suo popolo redento. 

La conclusione del libro (3,18-20) ribadisce la promessa di salvezza. Il Signore raccoglierà gli 
afflitti e i dispersi, soccorrerà gli zoppicanti e trasformerà la vergogna in lode e fama. Questo 
annuncio di speranza rovescia la situazione iniziale di giudizio, prospettando un nuovo ordine in cui 
Dio ristabilirà le sorti del suo popolo davanti ai loro occhi. 

La parola della speranza e del perdono mostra che il giudizio non è la parola finale, ma un mezzo 
per raggiungere una vera riconciliazione. Così il messaggio complessivo di Sofonia, sebbene 
ancorato al tema del giudizio, trova il suo culmine nella certezza della salvezza divina e nella gioia 
profonda che deriva dalla presenza e dall’amore del Signore. Questa gioia è riservata a coloro che, 
in umiltà e fiducia, cercano la giustizia e ripongono in Lui il loro rifugio, aprendo la via anche a 
un’apertura universalista con la conversione dei popoli. 

La gioia in Sofonia è quindi una sorta di anticipazione della gioia escatologica, legata al 
compimento delle promesse divine di salvezza, alla rimozione della punizione e, soprattutto, alla 
presenza stabile e giubilante di Dio in mezzo al suo popolo. È una gioia che trasforma la 
disperazione in celebrazione, il lutto in festa, la vergogna in gloria. 

Penso…  

Il testo di Sofonia ci presenta un popolo “umile e povero” che confida nel Signore e che, per 
questo, godrà di pace e riposo. Anna, Davide, e il popolo che ricostruisce il Tempio, tutti 
sperimentano una gioia profonda non attraverso la grandezza o l’autosufficienza, ma riconoscendo 
la loro dipendenza da Dio. La loro umiltà non è una debolezza, ma la chiave per aprirsi all’azione 
divina e alla gioia che ne deriva. La gioia descritta in questi passaggi non è superficiale o basata su 
circostanze esterne effimere. È una gioia radicata nella certezza della presenza e dell’intervento di 
Dio. Che sia per un figlio atteso (Anna), per la restaurazione di un patto (popolo post-esilio), o per 
la celebrazione della presenza divina (Davide), la gioia è una risposta diretta alla fedeltà e alla 

43 
 



grandezza di Dio. La citata frase di Ne 8,10: «… la gioia del Signore è la vostra forza» riassume 
perfettamente questo concetto. 

 
Sofonia menziona un popolo che «non commetterà più iniquità, non dirà più menzogne e non si 

troverà più nella sua bocca una lingua di frode». Questo suggerisce che una pace e una gioia 
autentiche sono profondamente legate alla purificazione interiore e all’abbandono del peccato. 
L’umiltà qui implica anche il riconoscimento delle proprie mancanze. Dunque nemici e ostacoli seri 
alla gioia sono la menzogna, la frode, l’iniquità che inevitabilmente impediscono di sperimentare la 
piena pace e gioia del Signore.  

…e mi interrogo 
●​ Sofonia mostra con chiarezza che l’umiltà non è solo una condizione socio-economica, ma 

soprattutto un atteggiamento di fiducia esclusiva nel Signore. Questo implica la scelta 
consapevole di riconoscere i nostri limiti e la nostra dipendenza da Dio nelle azioni di ogni 
giorno. Mi chiedo: qual è una situazione pratica nella mia giornata (a casa, al lavoro, nelle 
relazioni) in cui potrei intenzionalmente fare un passo indietro, lasciare andare il controllo o 
chiedere l’aiuto di Dio, dimostrando così la mia umiltà e fiducia nel Suo agire? In che modo 
la mia ricerca di autosufficienza e di controllo ostacola l’esperienza della vera gioia che 
scaturisce dalla fiducia in Dio? 
 

●​ Una gioia autentica è sempre preceduta da un processo di onestà con se stessi e con Dio 
riguardo alle proprie mancanze. Ebbene, c’è un’abitudine, un pensiero o un atteggiamento 
che so non essere in linea con la volontà di Dio e che mi sta togliendo la pace e la gioia? 
Quale piccolo passo posso compiere oggi per “purificare” quell’area della mia vita, 
confidando che ne scaturirà una gioia più profonda e autentica? 
 

●​ Sof 3,16 esorta: «Non temere, Sion, non lasciarti cadere le braccia!». Questo è un richiamo 
potente ad agire con coraggio, confidando che il Signore è “in mezzo a te”. La fede in Dio 
come “salvatore potente” deve tradursi in un atteggiamento coraggioso, vittorioso sulle tante 
paure che ci frenano e condizionano. Di fronte a quale sfida o incertezza della mia vita 
attuale mi sento paralizzato/a dalla paura o tentato/a di “lasciarmi cadere le braccia”? 
 

●​ La promessa che Dio trasformerà la vergogna in “lode e fama” per gli afflitti e i dispersi è 
incredibilmente attuale. Ognuno di noi ha momenti o aspetti della propria vita che vorrebbe 
nascondere. Il messaggio è che Dio può redimere ogni storia. Come possiamo iniziare a 
vedere quella parte della nostra storia personale e comunitaria non come un ostacolo, ma 
come un’opportunità per testimoniare il potere trasformante di Dio che può portare lode e 
fama anche dalle situazioni più difficili? 

Parlo con Te 
O Spirito Santo,  
Tu che raduni il resto umile e povero,  
fa' che dimoriamo nella fede,  
senza più timore né vergogna.  
Rendici lode e gloria fra i popoli,  
liberaci da ogni male e radunaci nella gioia.  

44 
 



Fa' che esultiamo in Dio, nostro Re e Salvatore. Amen.  

45 
 



8. Dalla gioia al dono 

Apro il mio cuore a Te​ 
Signore, rendici disponibili e aperti  
all’ascolto della Tua Parola,  
a lasciare che essa operi in noi un cambiamento autentico.  
Liberaci da ogni resistenza e da ogni pregiudizio,  
affinché possiamo accogliere il tuo messaggio  
con un cuore che dice “sì” alla tua volontà, senza riserve. Amen. 

Tu mi parli​  
Dal Vangelo secondo Luca (19,1-10) 
 
1Entrò nella città di Gerico e la stava attraversando, 2quand’ecco un uomo, di nome Zaccheo, 

capo dei pubblicani e ricco, 3cercava di vedere chi era Gesù, ma non gli riusciva a causa della folla, 
perché era piccolo di statura. 4Allora corse avanti e, per riuscire a vederlo, salì su un sicomòro, 
perché doveva passare di là. 5Quando giunse sul luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli disse: «Zaccheo, 
scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua». 6Scese in fretta e lo accolse pieno di gioia. 
7Vedendo ciò, tutti mormoravano: «È entrato in casa di un peccatore!». 8Ma Zaccheo, alzatosi, disse 
al Signore: «Ecco, Signore, io do la metà di ciò che possiedo ai poveri e, se ho rubato a qualcuno, 
restituisco quattro volte tanto». 9Gesù gli rispose: «Oggi per questa casa è venuta la salvezza, perché 
anch’egli è figlio di Abramo. 10Il Figlio dell’uomo infatti è venuto a cercare e a salvare ciò che era 
perduto». 

Ti ascolto  
Cercare Colui che ci cerca 
Salendo a Gerusalemme, Gesù sta per entrare in Gerico. Un povero cieco siede lungo la strada a 

chiedere la carità. Sente dire che passa Gesù, e si mette a gridare: «Gesù, Figlio di Davide, pietà di 
me!». Cercano di farlo tacere, ma lui grida ancora più forte. E Gesù lo sente, lo chiama, gli 
restituisce la vista. E lui, lodando Dio, subito si mette a seguirlo (Lc 18,35-43). Poi Gesù entra in 
Gerico (Lc 19,1ss.), ed ecco invece un capo dei pubblicani e ricco, un certo Zaccheo, che «cerca di 
vederlo», fino a scoprire che colui che egli cerca è in realtà colui che è venuto per primo a cercarlo.  

Necessita una parola previa sul contesto della pericope su Zaccheo. Gli episodi che precedono 
l’incontro di Zaccheo con Gesù vanno accostati ad esso per i tratti concordi o opposti 
dell’atteggiamento dei vari personaggi. Innanzitutto vediamo come questo incontro in Gerico sia 
preceduto dalla guarigione del cieco di Gerico (Lc 18,35-43), il quale può essere accostato a 
Zaccheo per la sua insistenza nell’invocare Gesù. La sua ricerca è supplica accorata alla 
misericordia di Gesù, e il suo incontro è il risultato di un cammino di fede nel quale sperimenta la 
salvezza – e non solo la guarigione fisica – proprio come Zaccheo, che si sente dire da Gesù: “Oggi 
la salvezza è entrata in questa casa”. Poco prima vi era stato un altro incontro, quello con il 
“giovane” (secondo Matteo) ricco (Lc 18,24-27). Secondo Luca costui è un “arci-ricco”, come 

46 
 



Zaccheo è un “arci-pubblicano”. Ma mentre Zaccheo accoglierà Gesù pieno di gioia, disprezzando 
le proprie ricchezze, quel ricco si allontanerà molto triste. Il contrasto tra le due vicende è assai 
evidente. Si tratta di seguire Gesù sulla via della croce, si tratta di lasciare, per Gesù, anche le cose 
più care (Lc 18,28-30)!  

Ma vediamo ora da vicino la splendida avventura di Zaccheo. Il personaggio viene delineato con 
alcuni tratti che lo rendono inconfondibile: è piccolo di statura, impedito dalla folla, e parrebbe 
frenato dai suoi interessi finanziari di esattore capo della dogana di Gerico (i ricchi non hanno mai 
tempo per altro!). Ma ecco che sente scattare in sé un desiderio, di fronte al quale ogni ostacolo 
diventa irrilevante. Pur di vedere Gesù, si mette a correre per precederlo e poterlo incontrare al 
varco; ma c’è la folla e allora Zaccheo, incurante del ridicolo, si arrampica su un albero di 
sicomoro. Fin qui la ricerca di Zaccheo, che «cercava di vedere Gesù» (v.3). Una ricerca che non 
resta desiderio velleitario, ma si traduce in decisione concreta.   

Quello che succede a Zaccheo è molto di più di quanto egli si aspettasse. Non solo vede Gesù, 
ma è Gesù che vede lui! In questo sguardo, che precede quello di Zaccheo, ravvisiamo tutto l’amore 
di Colui che è venuto a salvare i peccatori, la predilezione che segna ogni incontro con Gesù.  

 
In fretta scese… 
Ancora più sorprendente è la parola che Gesù rivolge a Zaccheo: «Zaccheo, scendi subito, 

perché oggi devo fermarmi a casa tua». Si noti che Gesù chiama Zaccheo per nome, quasi ad 
indicare che lo conosce e lo ama da sempre; in secondo luogo Gesù esprime l’intenzione di 
‘fermarsi’ presso di lui. Ora, mentre i farisei useranno il verbo “alloggiare momentaneamente”, 
“sostare per un attimo”, Gesù usa per Zaccheo il verbo “rimanere” (ménô), che nel quarto vangelo è 
il verbo che esprime la comunione di vita tra Gesù e i discepoli.  

Infine notiamo quell’oggi (sêmeron), che in Luca indica la presenza stessa della salvezza, la sua 
esperienza attuale, come per l’annuncio angelico ai pastori: «Oggi vi è nato nella città di Davide un 
salvatore, che è il Cristo Signore». Questo oggi ricorre anche nella promessa di Gesù al buon 
ladrone, e nel “Padre Nostro”. Infine sarà ripetuto all’interno del nostro brano dall’affermazione 
solenne di Gesù: “Oggi la salvezza è entrata in questa casa”. La reazione di Zaccheo è pienamente 
sollecita, con una “fretta” che indica la prontezza di fronte a qualche cosa di grande, come per 
Maria che «salì in fretta sulle montagne di Giuda», o come per i pastori che «si affrettano a 
Betlemme» (in greco appare il medesimo verbo o un avverbio derivato). 

 
La gioia di Zaccheo e i nemici della gioia 
Il primo saporoso frutto di questo incontro e di questa accoglienza di Gesù nella sua vita è la 

gioia traboccante di Zaccheo (“pieno di gioia”). Luca è l’evangelista che più di ogni altro sottolinea 
tale gioia come il segno concreto dell’accoglienza della lieta notizia; si pensi alla gioia dei pastori, 
di Elisabetta, di Giovanni il Battista, del pastore della pecorella smarrita, alla gioia del padre per il 
ritorno del figliol prodigo. Il contrario della gioia non è il dolore, perché paradossalmente è 
possibile una vera gioia anche nelle sofferenze; anzi Luca negli Atti affermerà esplicitamente che 
gli apostoli erano felici di soffrire nel nome di Gesù (vedi At 5,41). Questa gioia è possibile perché 
più del dolore, delle sofferenze e delle rinunzie, è forte l’entusiasmo per il tesoro scoperto (Mt 
13,44).  

Il contrario della gioia sono l’invidia e la gelosia che rendono ciechi, tristi, incapaci di 
riconoscere l’agire meraviglioso di Dio, di rallegrarsi con Lui per il perdono accordato, per la vita 
rinata. Delude certamente la reazione della folla che sembra incapace di stupirsi e gioire per quanto 
sta accadendo sotto i suoi occhi, e che appare invece atteggiarsi come “proprietaria” di Gesù, 
divenendo così ostacolo per chi vuole seriamente incontrarlo.  

Ancor più sconcertante è la reazione dei farisei quando vedono Gesù entrare nella casa di 
Zaccheo: «Vedendo ciò mormoravano». Nella Bibbia, il “mormorare” ricorda l’atteggiamento del 
popolo incredulo, che nel deserto mise alla prova Dio. I presenti rimangono nella tristezza perché 
non sanno condividere la gioia del perdono. Resta loro solo l’acidità del giudizio, l’acrimonia del 
censore: «È andato ad alloggiare (katalúô) in casa di un peccatore!». Il loro ‘mormorare’ è davvero 

47 
 



il contrario della gioia, un’espressione di invidia e gelosia che rende ciechi e incapaci di riconoscere 
l’agire meraviglioso di Dio.  

Il verbo usato da questi mormoratori significherebbe una permanenza di Gesù preso Zaccheo 
soltanto temporanea, per la notte, e non indica certo quel “rimanere” espresso invece da Gesù per 
dichiarare una volontà di comunione duratura! Essi mostrano di non avere compreso nulla della 
profonda amicizia offerta ai peccatori da Gesù, che è venuto a salvare ciò che era perduto e non 
semplicemente a custodire ciò che è già al sicuro. In definitiva, la loro tristezza è figlia di un cuore 
che si sente ‘proprietario’ di Gesù, ostacolando così chi lo cerca con sincerità. 

 
I frutti della conversione 
L’ultima parte del racconto presenta il proposito di Zaccheo: in fondo non si era ancora 

pienamente convertito; Gesù non aveva aspettato che Zaccheo rimediasse a tutte le sue malefatte, 
prima di entrare in casa sua, ma l’aveva anticipato con il suo amore. Quasi travolto da questa 
misericordia inattesa e non dovuta, Zaccheo decide di mettere ordine nella propria vita. La 
posizione del suo corpo («stando in piedi») indica una decisione ferma e risoluta (nel Nuovo 
Testamento spesso riferito all’atto di fede); senza esitazioni Zaccheo vuole dunque riparare ai propri 
peccati (restituire il maltolto) e soprattutto cominciare a vivere con generosità e gratuità, proprio 
poiché egli stesso ha fatto esperienza della gratuità del dono di Dio («Io dono la metà dei miei beni 
ai poveri»).  

Veniamo ora alla parola finale di Gesù (vv. 9-10), che illumina il senso di tutto l’episodio. 
Zaccheo aveva cercato di vedere Gesù, ma Gesù gli svela che, ancora prima che il “pubblicano” lo 
cercasse, il Figlio dell’uomo era alla ricerca di lui; Zaccheo stava a cuore a Gesù prima ancora che 
Zaccheo ne sentisse parlare.  

 Zaccheo ha incontrato in Gesù un amore teso a salvare il peccatore, ad offrirgli fiducia, a 
riconoscere che – al di là dei suoi sbagli – egli rimane figlio di Abramo. E come la parabola del 
figliol prodigo suggerisce che Dio tiene ferma l’immagine buona del figlio, anche quando una 
persona è sprofondata nelle proprie colpe, così adesso Gesù afferma che per lui Zaccheo è sempre 
rimasto un figlio di Abramo, perfino quando era lontano, immerso in un mondo ingiusto, egoistico.  

Ritroviamo qui il tema della salvezza e del perdono con l’affermazione che il Dio vivo e vero 
che si manifesta in Gesù non vuole, come si è già sottolineato, la morte del peccatore, ma la sua 
conversione perché viva.  

Penso…  
Il brano inizia con Zaccheo che «cercava di vedere chi era Gesù» (Lc 19,3). Questo desiderio, 

pur iniziale e forse dettato dalla semplice curiosità, rappresenta la sete innata dell’uomo verso il 
trascendente, la ricerca di un senso più profondo della vita. Ma la svolta teologica avviene quando 
Gesù, riconoscendolo sull’albero, lo chiama per nome e dichiara di volersi fermare da lui. Ecco una 
verità fondamentale: prima ancora che l’uomo cerchi Dio, è Dio che viene a cercarlo e incontrarlo. 
La salvezza non è una conquista umana, ma un dono divino, un’iniziativa unilaterale di amore da 
parte di Dio che anticipa e risponde al desiderio più intimo del cuore umano. 

 
L’accoglienza di Gesù da parte di Zaccheo è descritta con una potente espressione: «Scese in 

fretta e lo accolse pieno di gioia» (19,6). Questa gioia traboccante è il segno immediato e autentico 
dell’incontro con la salvezza. È la gioia di chi si sente amato, perdonato e reintegrato. In netto 
contrasto, ecco la folla che mormora «È entrato in casa di un peccatore!» (19,7). Qui si manifesta 
la tensione teologica tra la misericordia divina e il giudizio umano. Mentre Dio accoglie senza 
preconcetti, l’uomo tende a classificare, escludere e condannare in base alle proprie categorie 
morali e sociali. La gioia di Zaccheo diventa così un monito per la nostra comunità credente: la vera 

48 
 



gioia scaturisce dal riconoscimento della grazia, non dalla presunzione della propria giustizia o dalla 
condanna altrui. 

 
La trasformazione di Zaccheo non precede l’incontro con Gesù, ma ne è la conseguenza. Di 

fronte all’amore gratuito e incondizionato di Cristo, Zaccheo non rimane indifferente. La sua 
dichiarazione: «Ecco, Signore, io do la metà di ciò che possiedo ai poveri e, se ho rubato a 
qualcuno, restituisco quattro volte tanto» (19,8), è la prova di una conversione autentica e radicale. 
Non è un atto dettato dalla paura o dal dovere, ma una risposta generosa all’amore ricevuto. 
Teologicamente, questo sottolinea che la vera conversione non è un prerequisito per la salvezza, ma 
il frutto della salvezza stessa. 

 
Gesù conclude l’incontro con Zaccheo con una dichiarazione solenne sulla salvezza che è venuto 

a portargli. “Salvezza”, in questo contesto, è intesa non solo come perdono dei peccati, ma anche 
quale riconoscimento e riaffermazione della dignità filiale del peccatore. Nonostante il suo status di 
‘peccatore’, Zaccheo è ‘figlio di Abramo’, un membro del popolo eletto di Dio. Questo punto 
teologico è cruciale: la misericordia di Dio non abolisce la nostra identità, ma la risana e la ripristina 
nella sua pienezza.  

…e mi interrogo 
●​ Il desiderio di Zaccheo di “vedere Gesù” risuona ancora oggi. Spesso, anche noi siamo alla 

ricerca di qualcosa che dia senso alla nostra vita, di una verità che ci illumini. Ci sentiamo 
cercati da Dio nella nostra vita quotidiana? O siamo più propensi a pensare che siamo noi a 
doverlo cercare e meritare? Quali sono i “sicomori” su cui siamo disposti ad arrampicarci 
pur di incontrare Gesù nella nostra esistenza, superando le “folle” che ci impediscono la 
vista (pregiudizi, abitudini, paure)? 
 

●​ La gioia di Zaccheo è contagiosa, ma si scontra con il mormorio della folla. Anche nella 
nostra esperienza, la vera gioia, quella che nasce da un incontro profondo, può essere 
incompresa o criticata da chi ci circonda. Permettiamo alla gioia dell’incontro con Cristo di 
pervadere le nostre relazioni e decisioni, anche quando il mondo intorno a noi “mormora” o 
non comprende le nostre scelte? Siamo pronti ad accogliere la gioia che nasce dalla 
misericordia, sia per noi stessi che per gli altri, superando i nostri stessi pregiudizi e giudizi 
affrettati? 
 

●​ La reazione di Zaccheo, la sua decisione di restituire e donare, non è una “lista della spesa” 
per guadagnarsi la salvezza, ma una risposta spontanea all’amore ricevuto. Le nostre opere 
di carità e di giustizia sono un peso o una gioiosa risposta all’amore gratuito di Dio che ci ha 
toccato? Cosa ci impedisce di accogliere pienamente questa logica della gratuità? 
 

●​ Gesù riconosce Zaccheo come “figlio di Abramo”, riaffermando la sua dignità al di là del 
suo passato. Questo ci invita a guardare noi stessi e gli altri con gli occhi di Dio. Siamo 
consapevoli della nostra profonda dignità di figli di Dio, anche quando ci sentiamo “perduti” 
o “peccatori”?  
Riusciamo a vedere negli altri, soprattutto in chi è emarginato o considerato “peccatore”, il 
“figlio di Abramo” che Gesù è venuto a cercare e a salvare? Come possiamo essere 
strumenti di questa riscoperta di dignità per chi ci sta accanto? 

49 
 



Parlo con Te 
O Spirito Santo, fonte di ogni gioia,  
apri i nostri occhi e il nostro cuore,  
come hai fatto con Zaccheo. 
Guidaci a cercare Gesù,  
ma soprattutto a riconoscere che è Lui che ci cerca per primo. 
Fa’ che scendiamo in fretta dai nostri sicomori,  
e accogliamo Gesù con immensa gioia nella nostra casa. 
Spirito di Verità, donaci il coraggio di una conversione autentica,  
di riparare il male e di condividere con generosità,  
perché la nostra vita rifletta la salvezza ricevuta.​  
Rafforza in noi la dignità di figli di Dio,  
e fa’ che la gioia di essere trovati e amati  
riempia ogni giorno il nostro cammino. Amen  

50 
 



9. Dolcezza senza fine 

Apro il mio cuore a Te​ 
Signore della Vita, donaci un cuore contemplativo  
per l’ascolto della Tua Parola.  
Fa' che possiamo sostare in silenzio davanti a Te,  
gustando la tua dolcezza  
e lasciandoci penetrare dalla Tua presenza.  
Fa’ che la Tua Parola diventi per noi preghiera  
e comunione profonda con Te. Amen. 

Tu mi parli​  
Salmo 16 [15] 
Miktam. Di Davide. 
 
1Proteggimi, o Dio: in te mi rifugio. 
2Ho detto al Signore:  
«Il mio Signore sei tu, solo in te è il mio bene». 
3Agli idoli del paese, agli dèi potenti  
andava tutto il mio favore. 
4Moltiplicano le loro pene 
quelli che corrono dietro a un dio straniero. 
Io non spanderò le loro libagioni di sangue, 
né pronuncerò con le mie labbra i loro nomi. 
5Il Signore è mia parte di eredità e mio calice: 
nelle tue mani è la mia vita. 
6Per me la sorte è caduta su luoghi deliziosi:  
la mia eredità è stupenda. 
7Benedico il Signore che mi ha dato consiglio;  
8Io pongo sempre davanti a me il Signore,  
sta alla mia destra, non potrò vacillare. 
9Per questo gioisce il mio cuore ed esulta la mia anima;  
anche il mio corpo riposa al sicuro, 
10perché non abbandonerai la mia vita negli inferi, 
né lascerai che il tuo fedele veda la fossa. 
11Mi indicherai il sentiero della vita,  
gioia piena alla tua presenza,  
dolcezza senza fine alla tua destra.  

51 
 



Ti ascolto 
Il Sal 16 costituisce veramente uno dei gioielli più affascinanti dell’intera collezione salmica. 

Purtroppo non mancano gli intoppi testuali della trasmissione attraverso i secoli; soprattutto i vv. 
3-4 sono giunti a noi in una situazione quasi disperata, le lesioni del testo sono tali da giustificare le 
più varie ricostruzioni per ottenere un senso comprensibile minimo. Noi ci limitiamo a seguire la 
proposta della versione ufficiale della CEI (2008), anche se in realtà essa è molto fragile e non del 
tutto sicura.  

 
La forza di un’amicizia   
Il salmo, dopo un’antifona introduttoria: «Proteggimi, o Dio, in te mi rifugio» (v. 1), si snoda in 

due grandi strofe. La prima (vv. 2-6) è una solenne professione di fede in Yhwh e di gioia 
nell’appartenergli; la seconda (vv. 7-11) è la celebrazione del “sentiero della vita”, cioè 
dell’itinerario della comunione piena e totale con Dio. 

Il salmista innalza al Signore una preghiera di supplica individuale che trabocca di fiducia e 
certezza nella presenza del Signore. La simbologia dominante, di chiaro stampo sacerdotale, è 
molto suggestiva: «Per me la sorte è caduta su luoghi deliziosi: la mia eredità è stupenda». Il 
sacerdote, che era consacrato al culto, non doveva impastoiarsi nella politica e nelle strutture 
sociali, ma doveva riferire a Dio tutto il lavoro e la vita quotidiana delle altre tribù.  

La ‘terra’ dei sacerdoti era il Signore stesso e questo concretamente significava anche il diritto di 
poter usare delle decime offerte dalle tribù per il proprio sostentamento. Attraverso immagini come 
“parte di eredità”, “calice”, “luogo delizioso” ed “eredità suprema”, il salmista esprime la totale 
dedizione del sacerdote a Dio.  Agostino nel suo Sermone 334 commenterà: «Il Salmista non dice: 
“O Dio, dammi un’eredità”. Dice invece: “Tutto ciò che tu puoi darmi fuori di te è vile. Sii tu 
stesso la mia eredità. Sei tu che io amo... Sperare Dio da Dio, essere colmato di Dio da Dio. Egli ti 
basta, fuori di lui niente ti può bastare”». La prima parte del salmo si concentra dunque sul tema 
della promessa della terra, vista come segno dell’alleanza e indice di un bene incomparabile: Dio 
stesso. Riconoscere in Dio l’unico bene significa fare una scelta di fede radicale, prendendo le 
distanze dallo stile di vita idolatrico che, purtroppo, era perseguito anche da alcuni membri del 
popolo di Dio e che forse, per un certo tempo, ha insidiato lo stesso salmista. 

 
Il sentiero della vita 
Nella seconda parte del salmo (vv. 7-11), il focus si sposta dalla terra al corpo e alla corporeità: 

cuore, mano destra, anima (intesa anche come desiderio, ma letteralmente è la ‘gola’). Si giunge a 
un’affermazione paradossale: la stessa ‘carne’ del credente, fragile e caduca, può trovare sicurezza e 
stabilità presso Dio.  

Il credente si sente proprietà del Signore, suo possesso, e avverte la consolante certezza che nulla 
può contrastare il potere divino. Sa che Yhwh è il Sovrano che non cede a nessuno il proprio 
possedimento, neppure alla morte. Dio, l’unico Assoluto, non permetterà che il suo fedele sia 
rimosso dall’esperienza della promessa (i terreni deliziosi e l’eredità magnifica) per essere 
consegnato al regno della morte. Anzi, il salmista nutre una consolante sicurezza: il Signore 
continuerà a guidarlo, preparandogli un futuro di sazietà senza fine.  

 
Gioia senza fine  
Nell’ultimo versetto spiccano simboli di tipo antropomorfico, poiché si parla di ‘volto’ (tradotto 

qui con ‘presenza’) e di ‘destra’ di Dio che accoglie benevolmente il giusto. “Vedere il volto” di Dio 
significava accedere al tempio per l’intimità della preghiera, e “stare alla sua destra” significava 
essere da lui tutelati e protetti contro il male e il nemico. Il salmista canta ora l’ingresso nel tempio 
celeste là dove il nemico per eccellenza, la morte, non ha nessuna cittadinanza. «Ecco la dimora di 
Dio con gli uomini! Egli sarà il Dio-con-loro. Non ci sarà più la morte né lutto né lamento né 
affanno» (Ap 21,3-4). 

52 
 



Il salmista afferma chiaramente che la “gioia piena” si trova nella ‘presenza’ del Signore. Questo 
non è un sentimento passeggero o basato sulle circostanze esterne, ma scaturisce dalla relazione 
intima e continua con Dio. La gioia del credente non è qualcosa che si cerca o si produce da soli, ma 
è un dono e un effetto collaterale della vicinanza a Dio. È una gioia ‘duratura’ che trascende le 
difficoltà e le sofferenze della vita, perché la sua radice è eterna e divina.  

 
Speranza oltre la morte?  
Senza dubbio è possibile leggere queste affermazioni in senso metaforico, intendendo la morte 

come separazione da Dio. Tuttavia, si può anche intuire una direzione più profonda, l’attesa di una 
vittoria sulla morte in ogni sua accezione, inclusa quella corporale. In tal senso si muove la versione 
greca dei Settanta (LXX), che sembra interpretare questo salmo come una testimonianza di speranza 
nella risurrezione non solo metaforica, ma reale, relativa anche al corpo. Così, letteralmente suona il 
v. 9: «la mia carne riposerà nella speranza...»; e il 10b: «tu non lascerai che il tuo santo veda la 
corruzione...».  

Mentre la traduzione di bēṭaḥ (fiducia, sicurezza) con “speranza” (elpís) è comune nei Settanta, 
la forza di questa speranza è evidenziata dalla sostituzione di “fossa” (šaḥat) con “corruzione” 
(diaphthorá). Questo suggerisce un’attesa di incorruttibilità e di vittoria sulla morte fisica. Molti 
commentatori concordano che, più che una semplice traduzione, si tratta di una trasposizione o uno 
sviluppo di un pensiero già presente nella spiritualità del salmo, dove l’intimità con il Signore lascia 
intravedere un’esperienza di gioia e sazietà non minacciata neppure dalla morte. 

 
Il Salmo nel Nuovo Testamento  
Il Sal 16 viene ripreso nel Nuovo Testamento, in particolare nel discorso di Pietro a Pentecoste 

(At 2,24ss) e nel primo discorso missionario di Paolo (At 13,35). Entrambi gli apostoli citano il Sal 
16,8-11, secondo la traduzione dei Settanta, per dimostrare come la risurrezione di Gesù sia in linea 
con le Scritture. 

 Pietro vede nel salmo una verità con un versante teologico (Dio, essendo il Dio della vita, libera 
i suoi amici dalla tomba e dalla corruzione) e uno cristologico. Quest’ultimo è argomentato 
negativamente, sottolineando che Davide non poteva parlare di se stesso, essendo sepolto, e 
positivamente, riferendosi al mistero di Cristo come compimento ultimo delle Scritture. Gesù, il 
“Santo” per eccellenza, non è stato trattenuto dalla morte e gli sono stati “risparmiati i sentieri della 
corruzione”, godendo ora della vita di cui parla il salmo, associato al Padre nella gloria. 

Similmente, Paolo nel suo discorso, cita il medesimo versetto 13,35 («Non permetterai che il tuo 
santo subisca la corruzione»), utilizzando il termine greco “corruzione” per sostenere la 
risurrezione di Gesù. Egli lega il salmo alla promessa di Dio fatta a Davide (Is 55,3 nella LXX), 
mostrando come le promesse di salvezza si siano compiute in Cristo. Come Pietro, anche Paolo 
precisa che la promessa divina non riguardava Davide, ma Cristo, il cui corpo è stato risuscitato. Il 
messaggio è chiaro: la promessa di una vita che non perisce non può esaurirsi in Davide, la cui 
esistenza terrena è finita, ma trova il suo compimento definitivo nella risurrezione di Gesù. La 
sconfitta della morte nella carne di Cristo diventa così una “parola di salvezza” (At 13,26) per tutti 
coloro che accolgono il lieto annuncio, l’evangelo. 

Penso… 
Dio come “eredità magnifica” e la radicalità della fede. Il Sal 16 presenta una visione 

rivoluzionaria di Dio non come dispensatore di beni, ma come il bene supremo stesso. Questa è una 
professione di fede radicale che va oltre la richiesta di benefici materiali o la ricerca di un 
“salvagente” spirituale. Come il sacerdote che aveva nel Signore la sua parte di eredità, così il 
credente è chiamato a riconoscere in Dio l’unico vero possesso, ciò che basta pienamente. Questa 
prospettiva ci invita a una dedizione totale e a una presa di distanza da ogni forma di idolatria, 

53 
 



anche sottile, che possa insidiare la nostra relazione con Lui, riconoscendo che ogni altro bene è 
“vile”, se separato da Dio. 

 
L’intera persona (spirito e corpo) sotto la custodia divina e la vittoria sulla morte. Il Sal 16 sposta 

il focus della sua attenzione dalla ‘terra’ al ‘corpo’, affermando che persino la “carne” fragile e 
caduca trova sicurezza e stabilità in Dio. Non solo l’anima, ma l’intera persona, nella sua 
concretezza fisica, è proprietà del Signore. La certezza che Dio non abbandonerà i suoi fedeli alla 
corruzione della morte prefigura una speranza che va oltre la vita terrena. La vittoria sulla morte, 
anche quella corporea, non è solo una metafora, ma anche una profonda intuizione spirituale che 
trova il suo culmine nella risurrezione di Cristo, il quale non ha visto la corruzione, garantendo così 
una “vita di sazietà senza fine” anche per il corpo. 

 
 La gioia piena nella presenza di Dio. Il salmo mostra come la “gioia piena” non sia un 

sentimento effimero o dipendente dalle circostanze esterne, ma scaturisca dalla relazione intima e 
continua con il Signore. Questa gioia è un dono divino, frutto della vicinanza di Dio, e non qualcosa 
che possiamo produrre da soli. È una gioia che trascende le difficoltà, radicata nell’eternità e nella 
divinità di Dio stesso. Ciò implica che la vera felicità e pienezza di vita si trovino solo nell’unione 
con il Creatore, e non nel possesso di beni materiali o nel raggiungimento di successi mondani. 

 
Il Sal 16 nel Nuovo Testamento: profezia e compimento cristologico: La ripresa del Sal 16 negli 

Atti degli Apostoli, da parte di Pietro e Paolo, eleva il suo significato a una dimensione cristologica 
fondamentale. Interpretando i versi sulla non-corruzione del “Santo”, gli apostoli dimostrano come 
il salmo non possa riferirsi a Davide (che pure era sepolto e la sua carne ha subito corruzione), ma 
profetizzi la risurrezione di Gesù. Questa lettura non è una semplice reinterpretazione, ma il 
riconoscimento di un piano divino di salvezza che si compie in Cristo. Gesù, il ‘Santo’ per 
eccellenza, vince la morte nel suo corpo, diventando la “parola di salvezza” e la garanzia della vita 
eterna per tutti coloro che credono. 

…e mi interrogo  
●​ La ‘mia eredità è stupenda’: a che cosa diamo valore assoluto oggi? Il Sal 16 ci invita a 

riconoscere in Dio la nostra vera e unica eredità, il nostro bene supremo. In un mondo che ci 
spinge a ricercare la felicità nel successo, nei beni materiali, o nel riconoscimento sociale, 
siamo costantemente tentati di costruire la nostra “eredità” altrove. Quali sono le “eredità” 
che la società contemporanea ci spinge a desiderare e a costruire? Siamo consapevoli di 
come queste possano distoglierci dal riconoscere Dio come il nostro bene più grande e 
sufficiente?   

 
●​ La sicurezza della corporeità in Dio: come viviamo la nostra fragilità? Questo salmo 

sottolinea che anche la nostra carne fragile e caduca può trovare sicurezza in Dio, una 
sicurezza che trascende persino la morte. Nella nostra epoca, ossessionata dalla perfezione 
fisica, dalla giovinezza eterna e dalla paura della malattia e della morte, tendiamo a negare o 
a combattere la nostra fragilità.  Come la paura della malattia, dell’invecchiamento o della 
morte influenza le nostre scelte e il nostro modo di vivere? Riusciamo a trovare sicurezza e 
pace nella nostra corporeità, sapendo che anche la nostra fragilità è custodita da Dio? 

 
●​ Dove cerchiamo la vera felicità? Il Sal 16 afferma che la gioia piena si trova nella 

“presenza” del Signore, non è un sentimento passeggero ma un dono divino. Oggi, siamo 
bombardati da stimoli che promettono felicità effimera: consumismo, intrattenimento 
continuo, connessioni superficiali sui social media. Spesso confondiamo il piacere con la 

54 
 



gioia duratura.  Quali sono dunque le “fonti di gioia” a cui ci affidiamo maggiormente nella 
vita di tutti i giorni? Queste fonti ci conducono a una felicità profonda e duratura, o a un 
senso di appagamento momentaneo che si esaurisce rapidamente? 
 

●​ La risurrezione di Cristo come “parola di salvezza”: quale speranza offriamo al mondo? Il 
Sal 16, letto alla luce del Nuovo Testamento, diventa una potente testimonianza della 
risurrezione di Gesù e della vittoria sulla morte. In un’epoca segnata dall’ansia, dalla 
disperazione e dal senso di precarietà, il messaggio della risurrezione può sembrare lontano 
o irrilevante.  
In che modo la nostra fede nella risurrezione di Cristo si traduce in una “parola di salvezza” 
concreta e tangibile per le persone che ci circondano, in particolare per coloro che 
affrontano la sofferenza, la perdita o la disperazione?  

Parlo con Te 
O Spirito Santo, custode della nostra vita e fonte di ogni bene,  
noi ti invochiamo, e in te troviamo rifugio.  
Senza di te nessun bene possediamo.  
Insegnaci a stare sempre con il Signore,  
perché, avendolo alla nostra destra, non vacilleremo mai.  
Per questo il nostro cuore esulta e la nostra anima gioisce,  
e anche il nostro corpo riposa al sicuro.  
Tu ci indichi il sentiero della vita e ci ricolmi di gioia alla tua presenza. Amen  

55 
 



10. La pace di Dio 

Apro il mio cuore a Te​ 
O Spirito Santo, fonte di ogni gioia,  
ti invochiamo prima di ascoltare la Parola. 
Vieni e ricolmaci della gioia del Signore,  
quella gioia profonda che non dipende dalle circostanze,  
ma che risplende anche nelle prove. 
Insegnaci a non angustiarci per nulla,  
ma a presentare a Dio ogni nostra richiesta  
con fiducia e gratitudine. 

Tu mi parli​  
Dalla lettera di Paolo Apostolo ai Filippesi (4,1.4-13) 
 
1Perciò, fratelli miei carissimi e tanto desiderati, mia gioia e mia corona, rimanete in questo 

modo saldi nel Signore, carissimi! 
4Siate sempre lieti nel Signore, ve lo ripeto: siate lieti. 5La vostra amabilità sia nota a tutti. Il 

Signore è vicino! 6Non angustiatevi per nulla, ma in ogni circostanza fate presenti a Dio le vostre 
richieste con preghiere, suppliche e ringraziamenti.7E la pace di Dio, che supera ogni intelligenza, 
custodirà i vostri cuori e le vostre menti in Cristo Gesù.  

8In conclusione, fratelli, quello che è vero, quello che è nobile, quello che è giusto, quello che è 
puro, quello che è amabile, quello che è onorato, ciò che è virtù e ciò che merita lode, questo sia 
oggetto dei vostri pensieri.  

9Le cose che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, mettetele in pratica. E il Dio 
della pace sarà con voi! 10Ho provato grande gioia nel Signore perché finalmente avete fatto rifiorire 
la vostra premura nei miei riguardi: l’avevate anche prima, ma non ne avete avuto l’occasione. 
11Non dico questo per bisogno, perché ho imparato a bastare a me stesso in ogni occasione. 12So 
vivere nella povertà come so vivere nell’abbondanza; sono allenato a tutto e per tutto, alla sazietà e 
alla fame, all’abbondanza e all’indigenza. 13Tutto posso in colui che mi dà la forza. 

Ti ascolto  
La gioia cristiana e la sua espressione 
La lettera ai Filippesi è intrisa di gioia, pur essendo scritta da Paolo mentre si trova in catene per 

Cristo. Questo significa che non vi è situazione umana che non possa essere trasformata dalla 
presenza del Signore, presenza che la fede assicura e dona talora di sperimentare quasi 
sensibilmente.  

Giunto pertanto alla sezione parenetica, esortativa, del suo scritto (Fil 4) l’Apostolo rivolge un 
invito insistente a tutta la comunità perché gioisca nel Signore. L’accento del duplice imperativo 
cháirete (gioite!) è posto sulla continuità della gioia, che non può essere sporadica. Non può essere 
l’emozione di un momento, ma deve diventare esperienza duratura, che attraversa tutte le situazioni, 

56 
 



anche quelle di prova. Infatti, dal punto di vista linguistico, la continuità della gioia è espressa sia 
nell’imperativo presente, che indica la durata dell’attitudine gioiosa, sia nell’avverbio pántote, che 
non si limita a significare un semplice ‘sempre’, ma sottolinea che la gioia è possibile ‘in ogni 
situazione’. L’esortazione è perciò ad una gioia capace di fiorire e permanere anche nell’esperienza 
della sofferenza, delle contrarietà. Poiché tale imperativo sembra davvero ai limiti del possibile, ci 
si chiede allora dove possa darsi la ragione di questa permanenza e continuità della gioia; ebbene, 
per Paolo non sta in una capacità della psiche, ma nella sua fonte vera, che è l’essere nel Signore, 
come dice chiaramente l’espressione en Kyríô.  

Questa gioia non può restare nascosta nell’interiorità della persona, ma deve trasparire anche 
nelle relazioni, come si afferma al v. 5, quando Paolo esorta i Filippesi: «La vostra amabilità sia 
nota a tutti gli uomini!». Il termine usato da Paolo (tò epieikês) contiene in sé molte sfumature, 
quali quella della moderazione, della benevolenza, della dolcezza, del rispetto e della cortesia. In 
definitiva, è la capacità di cercare ciò che è conveniente, ciò che è adatto all’altro, la misura giusta 
per lui. Ci sembra pertanto che la traduzione ‘amabilità’ riesca a riassumere bene la ricchezza del 
lemma greco e indichi uno stile moderato, non violento, realmente affabile, che caratterizza la 
relazione con le altre persone. Non basta amare: bisogna essere amabili, cioè facilitare gli altri ad 
esprimere la loro capacità d’amore. La gioia cristiana diventa amabilità e dunque una forma della 
carità! Si noti peraltro che tale affabilità/amabilità non può seguire un criterio selettivo, per cui si è 
amabili soltanto con alcuni, ma persegue un criterio di universalità, e perciò deve realizzarsi anche 
con le persone difficili o ostili.  

 
Fiducia e preghiera  
La motivazione di questo atteggiamento intriso di gioia e amabilità è indicata dall’Apostolo con 

un’espressione che ricorre più volte nel suo epistolario: «Il Signore è vicino!». Ci si chiede in che 
senso si dia questa vicinanza. Nella tradizione biblica è la vicinanza del Dio creatore e salvatore alle 
sue creature e, in particolare, ai suoi fedeli, specialmente quando lo invocano. Ma qui Paolo pensa 
specificamente alla vicinanza di Cristo, il cui ritorno è atteso come imminente e trasformante tutte 
le esperienze. Il fatto che il Signore debba tornare fa assumere alle cose un valore diverso, le 
relativizza e insieme le apre alla speranza, alla dimensione dell’attesa. La vicinanza del Signore 
riguarda non solo l’attesa della parusìa, ma la sua presenza misteriosa nella comunità, presenza che 
sostiene nelle prove e dona una gioia capace di superare le tribolazioni. Perciò anche le relazioni 
interpersonali, pur in un contesto di tribolazione e di ostilità, possono essere ‘diverse’, cioè 
improntate ad un’amabile benevolenza.  

La vicinanza del Signore motiva anche l’esortazione alla fiducia, che si manifesta in particolare 
nel momento della preghiera e nel non lasciarsi schiacciare dagli affanni. Si tratta di affidarsi 
totalmente a Dio per superare l’ansietà generata dalle preoccupazioni. La fiducia non è un semplice 
rassegnarsi, ma è un esporre a Dio i propri bisogni e la propria via («Manifesta al Signore la tua via, 
confida in lui: compirà la sua opera» - Sal 37,5). L’invito di Paolo riecheggia gli insegnamenti di 
Gesù nella tradizione evangelica, quando invita i suoi discepoli a non preoccuparsi per i problemi e 
le necessità del vivere quotidiano (Mt 6,25.31.34; Lc 10,41; 12,22). A tale fiducia non si giunge con 
uno sforzo della volontà, facendo violenza al proprio spontaneo sentire, ma attraverso il cammino di 
preghiera, cui dedicarsi con assiduità e impegno. Se non bisogna preoccuparsi in nessuna 
circostanza, bisogna in ogni circostanza rivolgersi a Dio mediante la preghiera. La preghiera deve, 
per così dire, dilagare nella vita del credente, avvolgerla, sia che si tratti di preghiera di domanda, 
che di rendimento di grazie.  

Quale esito della preghiera riconoscente e perseverante, ecco quanto l’Apostolo assicura come 
dono proveniente da Dio all’orante che si rivolge a Lui fiducioso: la pace. Essa non coincide con la 
tranquillità dell’animo, con una semplice pacatezza dei pensieri, ma è esperienza della salvezza, è 
certezza del dono che giunge da Dio al credente e lo custodisce fin nell’intimo.  

È allora interessante che Paolo non dica di ‘mantenere’ la pace, bensì auguri ai Filippesi che la 
pace possa custodire loro, nella loro vita in Cristo. L’Apostolo usa un termine proveniente 
dall’ambito militare (phroureîn) per suggerire la forza, l’efficacia con cui questa pace opera 

57 
 



nell’intimo. Essa è un dono che trascende la capacità umana di comprendere e quindi non può 
essere affatto intesa come il risultato di uno sforzo umano, e diventa una sorta di situazione 
obiettiva, in cui il credente viene collocato da un Altro, da Dio.  

In definitiva, l’Apostolo raccomanda ai suoi fratelli di fede quanto Gesù stesso aveva chiesto ai 
suoi discepoli: «Non siate in ansia per la vostra vita... non siate in ansia per il domani» (Mt 
6,25-34); similmente, Paolo chiede ai cristiani di Filippi che vivano in un atteggiamento di fiducia 
fondata nella certezza dell’amore di Dio, fiducia che Dio li sosterrà nelle loro necessità. Tale 
atteggiamento non è una rinuncia infantile ad impegnarsi, ma è fede solida, che si esprime come 
preghiera di supplica e di ringraziamento. 

La supplica («In ogni necessità esponete a Dio le vostre richieste» - v. 6) per Paolo non è forzare 
la volontà di Dio o informarlo sulle nostre condizioni, bensì andare da Lui con la fiducia che saremo 
esauditi al momento opportuno e che Egli soccorre coloro che nella preghiera si pongono alla sua 
presenza.  

Il ringraziamento (eucharistía) delinea il tratto tipico già della spiritualità giudaica – che 
riconosce come ogni bene provenga da Dio (berakāh) –, e qualifica lo stile con cui il cristiano si 
pone di fronte alla vita e a Dio, stile appunto eucaristico, impregnato perciò di gratitudine e di 
riconoscenza.  

Con questo, Paolo non vuole certo insegnare che Dio si presta ad esaudire i desideri come 
farebbe un dio pagano, forzato dalle insistenti preghiere dei suoi supplici. Anzi, la preghiera deve 
andare di pari passo con una vita vissuta nella volontà di Dio; così la preghiera informerà la vita e la 
vita darà autenticità alla preghiera. 

 
Le virtù e il ‘Dio della pace’  
Perciò l’Apostolo, dopo aver invitato i suoi a pregare, ribadisce la certezza che la pace di Dio 

custodirà i loro cuori e propone un elenco di atteggiamenti virtuosi, probabilmente preso da liste 
della filosofia stoica sugli atteggiamenti morali (vizi e virtù). In queste virtù occupa un posto di 
primo piano l’amore per la verità. Però tale verità non è una realtà astratta o una pura convinzione 
umana, ma è lo stesso Vangelo che essi hanno ricevuto ed imparato da Paolo. Il Vangelo entrerà 
nell’umano e darà un sapore e uno spessore particolare all’amore per ciò che è bello, stimabile, 
giusto, onorato.  

Rimanere in tale atteggiamento virtuoso è in realtà godere della pace che Dio dona al credente 
come primo frutto della preghiera, la quale non appare allora sganciata dalla vita, ma diventa il 
luogo dove la vita cristiana manifesta tutto il suo senso.  

La pace di Dio non è semplicemente un sentimento di serenità, ma è una realtà profonda (è il 
frutto dello Spirito Santo, vedi Gal 5,22) che raggiunge la persona nella sua totalità ed intimità. Il 
che significa che le preoccupazioni, gli affanni, le contraddizioni e i drammi dell’esistenza non 
sopraffanno il cuore, non schiacciano la persona, la quale, aiutata dalla forza di Dio, conserva pace 
e dominio di sé anche nei momenti difficili.  

Tutto questo non è soltanto frutto di una psiche particolarmente forte, che non può, però, 
l’impossibile, ma è frutto dell’azione di Dio, che Paolo definisce qui “il Dio della pace”. È questa 
una formula analoga ad altre presenti nel suo epistolario, quali: il “Dio del Vangelo” oppure “il Dio 
della consolazione” o “il Dio della speranza”, ecc. Qui, augurando la presenza accanto ai Filippesi 
del “Dio della pace”, Paolo vuole ricordare l’origine misteriosa della pace che custodisce i cuori in 
Cristo Gesù, pure in mezzo alle tribolazioni e alle persecuzioni patite per l’evangelo.  

Se questa pace custodisce il cuore in Cristo Gesù, cioè lo difende nell’esperienza della libertà 
data dall’evangelo, d’altra parte è il segno di una vita vissuta nella ricerca del bene e 
nell’osservanza di quanto la predicazione cristiana ha insegnato ai credenti. Questa predicazione 
non è l’annuncio di verità difficilmente concretizzabili, ma la proposta di modelli a cui i Filippesi si 
possono ispirare. Se precedentemente li aveva invitati ad imitare Cristo, modello supremo («Abbiate 
in voi gli stessi sentimenti che furono in Cristo Gesù» - Fil 2,5), ora li rimanda all’esempio che lui 
stesso, Paolo, è per loro. Egli è stato non solo un mastro, ma un vero modello di vita cristiana: «Ciò 
che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, è quello che dovete fare» - v. 9). 

58 
 



 
Imitazione di Paolo 
Infine, dopo essersi proposto ai Filippesi quale modello della vita in Cristo, l’Apostolo presenta 

un aspetto in cui la sua vita può essere presa come esempio: il distacco dalle cose, la serenità in ogni 
situazione. L’insistenza del testo è posta innanzitutto su quel “ho imparato”; si tratta della scuola 
che Paolo ha fatto nella vita vissuta in comunione con Cristo e al servizio dell’evangelo. 

È quindi un sapere intriso di esperienza vitale, non di nozioni astratte su come ci si comporta in 
certe situazioni. Il verbo usato in greco (memyemai) è un termine tecnico dei culti misterici pagani.  

Ordunque è come se Paolo dicesse di essere stato ‘iniziato’ alla scuola di Cristo, una scuola dura, 
ma non un fatto esoterico che deve rimanere segreto. Anzi, è un’iniziazione per poter dare 
un’illustrazione pubblica dell’evangelo, patendo per amore di Cristo (vedi 1Cor 4,9ss; 2Cor 
11,23ss). Le situazioni affrontate da Paolo per amore di Cristo vengono qui presentate nelle 
opposizioni estreme della povertà e della ricchezza, della sazietà e della fame, per delineare una 
sorta di totalità. Si deve notare che Paolo parla propriamente, più che di un vivere nella povertà, di 
un ‘essere umiliato’, che richiama il suo precedente insegnamento sull’umiltà come tratto 
qualificante la vita in Cristo, colui che si è umiliato per noi (vedi Fil 2,3.8). 

Paolo quindi vuole prospettare, quale esempio da imitare, la sua volontaria accettazione di 
posizioni umili, fraintese dalla gente, segnate talora anche dalla povertà, ma tutte vissute per amore 
di Cristo. Il contrario dell’essere umiliato è qui il ‘traboccare’ per l’abbondanza (così, letteralmente, 
in greco perisseuein, che indica una vita prospera, dignitosa, senza alcuna indigenza). Non ci 
sembra il caso di indagare su quando Paolo possa aver avuto piena disponibilità di mezzi finanziari, 
quanto di notare il gioco retorico delle opposizioni. 

Il vertice del brano sta in quel «Tutto posso in colui che mi dà la forza». A dispetto 
dell’apparenza e di quanto uno potrebbe dedurre dalle frasi precedenti, Paolo non giunge ad 
un’autosufficienza, ad un autodominio che lo rende imperturbabile, ma esperimenta la forza della 
grazia che lo raggiunge e lo sostiene. L’Apostolo non si presenta come un eroe che tutto può, ma 
come uno che tutto può perché tutto riceve! È infatti l’unione vitale con Cristo a garantirgli una 
forza che da solo non potrebbe certo trovare, come appare chiaro, ad esempio, dalla sua lucidissima 
analisi sull’io umano diviso e lacerato di Rm 7,14ss. La forza che esperimenta anche nella 
debolezza (vedi 2Cor 12,9ss) non è sua, ma gli è data da Cristo. Da parte sua deve fare una cosa 
sola, semplicissima ed estremamente impegnativa: avere fiducia in lui (v. 13). 

Penso…  
 La gioia cristiana non è un sentimento passeggero legato a circostanze favorevoli, ma una realtà 

profonda e duratura. Essa nasce dall’essere “nel Signore” (en Kyríô), il che significa che la sua 
fonte non è psicologica o esterna, ma spirituale, radicata nella presenza di Cristo. Questa gioia può 
sussistere anche nelle situazioni di prova e sofferenza, come dimostra Paolo stesso, che scrive in 
catene. La gioia è un’attitudine, un modo di essere che permea l’intera esistenza del credente. 

 
L’amabilità come espressione concreta della gioia e della carità. La gioia interiore si manifesta 

esteriormente attraverso l’amabilità (tò epieikês). Questo termine greco denota uno stile di vita fatto 
di moderazione, benevolenza e rispetto, che non è selettivo ma universale, rivolto anche alle 
persone difficili e ostili. Essere amabili non significa semplicemente amare, ma creare le condizioni 
perché anche gli altri possano esprimere il loro amore. In questo senso, l’amabilità diventa una 
forma tangibile e praticabile della carità. 

 
La preghiera come via per la pace di Dio. L’esortazione a non angustiarsi e ad affidarsi a Dio 

attraverso la preghiera è motivata dalla certezza che “il Signore è vicino”. Questa vicinanza è sia 
escatologica (il suo ritorno) sia attuale (la sua presenza nella comunità). La preghiera non è un 

59 
 



modo per forzare la volontà divina, ma un atto di fiducia che si traduce in supplica, richiesta e 
ringraziamento. L’esito di questa preghiera fiduciosa non è una tranquillità superficiale, ma la “pace 
di Dio, che supera ogni intelligenza”. Questa pace, descritta con un’immagine militare come una 
forza che custodisce i cuori e le menti, è un dono soprannaturale che proviene dal “Dio della pace”. 

 
La pratica delle virtù come via per la pienezza della vita cristiana. Paolo invita i fedeli a pensare 

e a mettere in pratica «quello che è vero, quello che è nobile, quello che è giusto...» Questo elenco 
di virtù, che ricorda la filosofia stoica, non è per il cristiano un astratto esercizio etico, ma un 
percorso concreto che trova il suo fondamento e la sua pienezza nel Vangelo. Vivere queste virtù 
significa dare concretezza alla fede e alla gioia, manifestando una vita che è in sintonia con la 
volontà di Dio e che ha come modello supremo Cristo e, in maniera subordinata, l’esempio dello 
stesso Paolo. 

 
«Tutto posso in colui che mi dà la forza». Questa frase non è un’espressione di autosufficienza o 

di un’eroica forza di volontà, bensì una dichiarazione di dipendenza totale da Cristo. La forza del 
credente non è intrinseca, ma è un dono della grazia di Dio, che agisce e sostiene nella debolezza.  

…e mi interrogo  
●​ Riflettendo sul mio attuale prevalente stato d’animo, sono un testimone gioioso 

dell’evangelo di Cristo? Sono convinto che la mia gioia è fondata sulla presenza del 
Signore, o invece è ancora troppo legata alle circostanze esterne della vita? 
 

●​ Mi sforzo di essere amabile non solo con le persone che mi sono care, ma anche con quelle 
che trovo difficili o ostili? In quali situazioni mi sento più sfidato a praticare la moderazione 
e la benevolenza? 
 

●​ Quando mi sento angosciato per le preoccupazioni quotidiane, la mia prima reazione è 
affidarmi alla preghiera con fiducia, oppure cerco prima soluzioni solo umane? 
 

●​ Le virtù che Paolo elenca (verità, nobiltà, giustizia...) sono per me dei principi astratti o 
cerco di tradurle concretamente nel mio modo di pensare e di agire ogni giorno, informato 
dal Vangelo? 
 

●​ Quando mi trovo ad affrontare situazioni ardue, mi sento un eroe che deve farcela da solo, o 
riconosco che “tutto posso” solo grazie alla forza che mi viene donata da Cristo? 

 

Parlo con Te 
O Spirito Santo, dono di Dio per noi,  
ti preghiamo di effondere nei nostri cuori la pace di Dio  
che supera ogni intelligenza. 
Non è la pace del mondo, ma quella che solo il Signore può dare, 
pace capace di custodire le nostre menti e i nostri cuori in Cristo Gesù.  
Liberaci dall'ansia, dalle paure e dalle preoccupazioni.  
Rendici strumenti di questa tua pace,  
affinché possiamo testimoniarla con la nostra vita. Amen.  

60 
 



Per continuare nella riflessione 
La gioia come rivelazione dell’essere: un confronto con il pensiero filosofico occidentale 
La gioia è un’esperienza umana che sfugge a una semplice definizione. Non si tratta di un’emozione 
superficiale, né di uno stato d’animo passeggero. I pensatori di ogni epoca l’hanno definita come un 
evento, un’irruzione di pienezza che svela il senso profondo dell’esistenza. A differenza del piacere, 
che è sensoriale e legato a stimoli esterni, o della felicità, che è un concetto più stabile e complesso, 
la gioia si manifesta come una vibrazione interiore, una conferma inattesa e gratuita della nostra 
stessa essenza. 
 
Le radici della gioia  
La filosofia si è interrogata a lungo sulle origini e le manifestazioni della gioia. Pensatori come Max 
Scheler la distinguono dal semplice piacere, descrivendola come una risposta a un valore spirituale, 
un’autentica "elevazione del cuore". Per Michel Henry, la gioia è ancora più radicale: non è una 
semplice reazione, ma la rivelazione della vita stessa, l’esperienza originaria di auto-affezione. La 
gioia, quindi, non si limita a un’emozione passeggera, ma è un fenomeno che ci mette in contatto 
con una dimensione più profonda e autentica di noi stessi. 
Dal punto di vista antropologico, la questione si fa ancora più complessa: la gioia è qualcosa che 
possiamo produrre, o è un evento che ci accade? Nell’antica Grecia, Platone e Aristotele la 
collegavano a un’attività virtuosa. Per Platone, la gioia autentica è legata alla conoscenza del Bene, 
mentre per Aristotele essa è il frutto di un’azione virtuosa, l’accompagnamento naturale di una vita 
razionale e moralmente ineccepibile. Questa visione viene ripresa e approfondita da Sant’Agostino, 
che nella tradizione cristiana distingue tra il gaudium (gioia spirituale e duratura) e la voluptas 
(piacere sensibile ed effimero), identificando la vera gioia con la beatitudine che si trova in Dio. 
 
L’evento esistenziale della gioia 
La riflessione sulla gioia prosegue nel pensiero moderno con nuove interpretazioni e connessioni. 
Per Spinoza, la gioia è definita come il passaggio da uno stato di minore a uno di maggiore 
perfezione, un’espressione dell’aumento della nostra potenza d’agire. In questa visione, la gioia non 
è solo un sentimento, ma un vero e proprio indice del nostro sviluppo e della nostra vitalità. 
Nel pensiero più moderno e contemporaneo, la gioia assume spesso il carattere di un evento 
improvviso, un’epifania che si rivela in un istante. Kierkegaard la vede nascere dal rapporto con 
l’Eterno, un’esperienza esistenziale che si contrappone alla mondanità.  
La gioia può manifestarsi anche in modo radicalmente diverso, come nella filosofia di Nietzsche. 
Egli celebra la gioia dionisiaca, quella che nasce dall’affermazione della vita in tutte le sue 
sfaccettature, inclusi il dolore e la sofferenza. In questo senso, la gioia suprema non è l’assenza di 
dolore, ma un’accettazione coraggiosa del destino, il celebre amor fati. 
Per il pensiero contemporaneo ricordiamo Levinas, che pone il focus dall’interiorità all’alterità, 
individuando la gioia nella relazione etica. Non è più solo un piacere personale, ma una risposta alla 
chiamata dell’Altro, un’esperienza che ci connette profondamente con l’umanità che ci circonda. 
Infine il filosofo Byung-Chul Han, di origine sudcoreana che vive e insegna in Germania, teorico 
della cultura noto per le sue critiche alla società contemporanea, concentra il suo pensiero 
sull’analisi dei fenomeni sociali e psicologici dell’era attuale, come la "società della stanchezza", in 
cui l’individuo, anziché essere oppresso da divieti esterni, si auto-sfrutta in una ricerca compulsiva 
di produttività e perfezione. Han critica la "società della performance" dove la gioia autentica viene 
sostituita da una ricerca di piaceri effimeri. Secondo lui, solo una "gioia dell’inutile" può salvare 
l’umano da questa deriva. 
 

61 
 



La gioia è riducibile a un fenomeno biologico? 
La contemporaneità vede svilupparsi un’indagine sulla gioia anche ad opera delle neuroscienze e 
della biochimica. Con queste scienze sorge la prospettiva che interpreta la gioia come una reazione 
fisica e chimica dell’organismo. Questa visione analizza la gioia non in termini di valore spirituale o 
esistenziale, ma come un’attivazione di specifiche aree del cervello e il rilascio di neurotrasmettitori 
come dopamina, serotonina ed endorfine. Queste sostanze sono coinvolte nei circuiti della 
ricompensa e del piacere, e la loro interazione è vista come la base biologica di ciò che percepiamo 
come "gioia". In quest’ottica, la gioia non sarebbe altro che un meccanismo evolutivo: il nostro 
corpo ci "ricompensa" con queste sensazioni positive per incoraggiarci a compiere azioni utili alla 
sopravvivenza, come mangiare, riprodursi o stringere legami sociali. La gioia, quindi, può essere 
vista come un segnale biochimico che ci guida verso comportamenti adattivi. Ridotta a questo 
livello, l’esperienza soggettiva della gioia è il "corollario" di una serie di reazioni fisiche e chimiche 
che avvengono nel nostro organismo. 
 
La gioia come rivelazione di senso 
Ma bisogna andare oltre l’approccio riduzionista.  È possibile che la gioia sia contemporaneamente 
un evento biologico e un’esperienza esistenziale. Le reazioni chimiche e fisiche del nostro 
organismo sono la base, il "supporto materiale" su cui si manifesta l’esperienza soggettiva della 
ricerca del senso. La gioia non è solo un sentire piacevole, ma un’esperienza profonda che ci 
conferma il valore e la pienezza della vita. Così, Viktor Frankl, il fondatore della logoterapia, per 
esempio, sosteneva che la gioia più autentica nasce dalla scoperta di un significato nella sofferenza. 
La gioia non è affatto l’assenza di dolore, ma la certezza che la vita ha un senso, anche in 
circostanze estreme.  
E questo appare in piena sintonia con il pensiero biblico che fa della gioia un segnale, un indizio 
prezioso di un accordo tra il sé e il mondo, grazie a una rivelazione gratuita del mistero divino che 
donandosi ci rivela il senso ultimo della vita. Così la gioia nella tradizione biblica è esperienza 
concreta, carnale e spirituale: nasce dall’amore, dalla libertà ritrovata, dalla presenza di Dio nella 
storia. È una gioia che si radica nella fedeltà dell’alleanza, nella redenzione e nella relazione 
sponsale con Dio in Cristo. 
Ci piace allora rimandare alla lettura di Gv 16,19-24, dove la gioia è presentata non solo come un 
sentimento, ma come il frutto di una relazione profonda e di una promessa di redenzione:  
«19Gesù capì che volevano interrogarlo e disse loro: «State indagando tra voi perché ho detto: “Un 
poco e non mi vedrete; un poco ancora e mi vedrete”? 20In verità, in verità io vi dico: voi 
piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrerà. Voi sarete nella tristezza, ma la vostra tristezza si 
cambierà in gioia. 21La donna, quando partorisce, è nel dolore, perché è venuta la sua ora; ma, 
quando ha dato alla luce il bambino, non si ricorda più della sofferenza, per la gioia che è venuto 
al mondo un uomo. 22Così anche voi, ora, siete nel dolore; ma vi vedrò di nuovo e il vostro cuore si 
rallegrerà e nessuno potrà togliervi la vostra gioia. 23Quel giorno non mi domanderete più nulla. In 
verità, in verità io vi dico: se chiederete qualche cosa al Padre nel mio nome, egli ve la darà. 
24Finora non avete chiesto nulla nel mio nome. Chiedete e otterrete, perché la vostra gioia sia 
piena», 
In questi versetti del grande discorso testamentario del Cena, Gesù si rivolge ai discepoli e affronta 
direttamente il tema della gioia, ponendola in un contesto drammatico e paradossale: quello della 
sofferenza e della separazione imminente. 
«In verità, in verità io vi dico: voi piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrerà. Voi sarete nella 
tristezza, ma la vostra tristezza si cambierà in gioia» (Gv 16,20). Qui Gesù stabilisce una 
contrapposizione radicale tra la tristezza dei suoi discepoli e la gioia del mondo. La loro tristezza, 
però, non è fine a sé stessa; non è un'emozione negativa destinata a durare. Come una donna che 
partorisce, la tristezza è la condizione necessaria per una gioia ancora più grande e duratura. La 
gioia che viene promessa non annulla la sofferenza, ma la trasfigura, la rende un passaggio verso 
una pienezza inimmaginabile. 

62 
 



«Nessuno potrà togliervi la vostra gioia» (Gv 16,22). Questa affermazione è una delle più forti e 
rassicuranti promesse di Gesù. La gioia da lui donata è immune alle tribolazioni, alle persecuzioni, 
alla perdita, persino alla morte fisica. È infatti una gioia di origine divina, intrinsecamente legata 
all'essere in Cristo e alla presenza dello Spirito Santo. Non dipende dalle circostanze esterne, ma 
dalla realtà interiore della comunione con Dio e in definitiva è frutto della preghiera efficace (vv. 
23-24).  
Ecco la chiave per comprendere la natura della gioia evangelica. Non si tratta di una sensazione che 
può essere strappata via dalle circostanze esterne, ma di una condizione interiore che si radica in 
una promessa. A differenza dei piaceri effimeri criticati da filosofi come Byung-Chul Han, o della 
gioia mondana che si oppone alla tristezza degli apostoli, la gioia che Gesù promette ha la forza 
dell'eternità. È una gioia che si fonda sulla relazione con Lui, una gioia che resiste alla prova del 
tempo e della sofferenza, perché nasce da un amore incondizionato e da una redenzione già 
avvenuta. Il passaggio dal pensiero filosofico alla riflessione biblica non è un salto nel vuoto, ma il 
compimento di un percorso. La filosofia, con i suoi strumenti, ci mostra i limiti delle interpretazioni 
riduttive della gioia.  
La Rivelazione biblica, attraverso le parole di Gesù, ci offre la fonte ultima di questa gioia: non una 
nostra conquista, ma un dono, un evento che si manifesta nella relazione con il divino e che, per 
questo, è “perfetto” e indistruttibile. 

 

63 
 


	INDICE 
	1. Le meraviglie del Signore 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto 
	Penso… 
	…e mi interrogo   
	Parlo con Te 
	Commento breve  
	2. dalle lacrime al cantico di esultanza 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli   
	Ti ascolto  
	Penso… 
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	3. Spezzare il giogo, accogliere la gioia 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	4. L’alba della gioia 
	Apro il mio cuore a Te 
	Tu mi parli 
	Ti ascolto  
	Penso… 
	…e mi interrogo   
	Parlo con Te 
	5. La gioia di amare 
	Apro il mio cuore a Te 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…   
	…e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	6. La gioia dell’incontro 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli 
	Ti ascolto  
	Penso…   
	… e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	7. La gioia dell'umile: Dio è in mezzo a noi 
	Apro il mio cuore a Te 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	8. Dalla gioia al dono 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo 
	Parlo con Te 
	9. Dolcezza senza fine 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto 
	Penso… 
	…e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	10. La pace di Dio 
	Apro il mio cuore a Te​ 
	Tu mi parli​ 
	Ti ascolto  
	Penso…  
	…e mi interrogo  
	Parlo con Te 
	Per continuare nella riflessione 

