p51 : principe vd principes

cette évidence (1) : celle-ci doit étre, ne peut pas ne pas étre, comme
toute évidence, qu’elle soit perceptive ou éidétique, intuition d’une
réalité naturelle ou d’un objet idéal, « saisie d’un étant dans la conscience
de son étre-la, de fagon originale et en personne» (O., 178). C'est le rappel du
« principe des principes» défini dans Idées... 1. Si peu que nous sachions

p52 :
quelconque. A plusieurs reprises, Husserl revient obstinément 4 une
question qui est en son fond la suivante : comment I’évidence subjec-
tive égologique du sens peut-elle devenir objective et intersubjec-
tive ? comment peut-elle donner lieu 4 un objet idéal et vrai, avec
tous les caractéres que nous lui connaissons : valeur omnitemporelle,
normativité universelle, intelligibilité pour « sows-/e-monde », déraci-
nement hors de toute facticité du « hic ez munc », etc. ? C’est la répé-

p53 : hier wordt het ‘altijd al’ verklaard vanuit de eigenheid van het ideéle object, niet
vanuit de sedimentatie
et de son historicité. Car un sens n’est entré en histoire que s’il est

devenu un objet absolu, c’est-a-dire un objet idéal qui, paradoxale-
ment, doit avoir rompu toutes les amarres qui le retenaient au sol
empirique de histoire. Les conditions de I’objectivité sont donc les
conditions de I’historicité elle-méme.

p54 : de idealiteit van de zin van ideéle objecten maakt dat hun objectiteit enkel denkbaar
is als een teleologie ; hier lijkt Derrida dit te lezen als het feit van elke intentionele act ;
voor wie zich aan Derrida interesseert is dit teleologische kenmerk erg belangrijk, het komt
in heel zijn oeuvre terug

naire de tout acte intentionnel #’cst gwe son sens fimal, c’est-2-dire la
constitution d’un objet (au sens le plus large de ces mots). Cest
pourquoi seule une téléologie peut s’ouvrir un passage vers les
commencements.



p54 : de geometrische zin = de mogelijkheid van een geschiedenis in wetenschappelijke
zin —waarom ? Omdat de objectiviteit van het ideéle object dat de meetkunde is steeds al
de standaard was voor wetenschappelijkheid >>> maar dat is een volstrekt feitelijk
gegeven ?! Dat is dus niet de reden (en ook de reden waarom Derrida in de
voorwaardelijke wijs spreekt (si...)). Husserl vraagt precies naar het ontstaan van deze

voorbeeldjgheid. . ... .
Si le sens du sens géométrique, c’est I'objectivité ou l'intention

d’objectivité; si la géométrie est ici I'index exemplaire de la scienti-
ficité et si I’histoire de la science est la possibilité la plus haute et la
plus révélatrice d’une histoire universelle dont le concept n’existerait
pas sans elle, c’est le sens du sens en général qui est ici déterminé
comme objet; c’est-d-dire comme chose disposée et disponible en
général et d’abord pour un regard. L’image mondaine du regard

p56-7 : Husserl duidt de sedimentatie aan als noodz mogelijkheids vwde van het ‘altijd al’ :
die sedimentatie is de mogelijkheid van de taal in ‘t algemeen >>> dit is wat Derrida verder
zal uitwerken in een totaal andere zin

Embafmmmt.r—pﬁ;:—de Vhistoire, pensée-apriorigue-de ’histoire, cela
ne signifie-t-il pas que ces possibilités ne sont pas en elles-mémes
historiques P nullement, car elles ne sont rien gue les possibilités de
I’apparattre de ’histoire comme telle hors de laquelle il n’y a rien. Clest
Ihistoire elle-méme qui fonde la possibilité de son propre apparaitre.

Vv

Cette possibilité s’appelle d’abord « Jangage ». Si nous nous inter-
rogeons sur la fagon dont I’évidence subjective du sens géométrique
conquiert son objectivité idéale, il nous faut d’abord remarquer que
I’objectivité idéale n’est pas seulement le caractére des vérités géomé-
triques ou scientifiques. Elle est I’élément du langage en général.

« Elle est propre 4 toute une classe de produits spirituels du monde de la culture
auquel appartiennent non seulement toutes les formations scientifiques et les
sciences elles-mémes, mais aussi, par exemple, les formations de Dart litté-
raire » (0., 11).



Volgt een moeizame uiteenzetting van de modaliteiten van de ideéle objecten van de taal.
We maken een sprong naar hoofdstuk 4 waar de draad met de vraag naar de
geschiedenis terug opgenomen wordt :

p.70-1

monde (1) elle ne serait pas ce qu’elle est. Que la géométrie puisse
étre dite, ce n’est donc pas la possibilité extrinséque et accidentelle
d’une chute dans le corps de la parole ou d’un lapsus dans le mouve-
ment d’une histoire. La parole n’est plus simplement I'expression

(1) Selon le méme mouvement, I'omnitemporalité et I'universelle intelligibilité,
bien qu’elles soient concrétes et vécues comme telles, ne sont que la réduction de
la temporalité histnrique et de la spatialité¢ géographique factices. La « supratem-
poralité » [ Dberseitlichkeit) ou 1' « intemporalité » (Zestlosigheit) ne sont définies
dans leur transcendance ou leur négativité que par rapport & la temporalité mondaine
et factice. Une fois celle-ci réduite, clles apparaissent comme omnitemporalité
( Alizestlichkest), mode concret de la temporalité en général.

INTRODUCTION 71

( Adisserung) de ce cui, sans elle, serait déf2 un objet : ressaisie dans sa
pureté originaire, elle constitue 1'objet, elle est une condition juri-
dique concréte de la vérité. Le paradoxe, c’est que sans ce qui appa-
rait comme une retombée dans le langage — et par 12 dans I’his-
toire — retombée qui aliénerait la pureté idéale du sens, celui-ci

resterait une formation empirique, emprisonnée comme un fait
dans une subjectivité psychologique, dans la téte de l’inventeur.

Au lieu de I’enchainer, I'incarnation historique délivre le transcen-
dantal. Cette derniere notion doit donc étre repensée.



p72 : terugkeer op het projectieve karakter : het betreft het project van de waarheid en
haar cumulatief karakter

Constituer un objet idéal, c’est le mettre 2 la disposition perma-
nente d’un pur regard. Or, avant d’étre l'auxiliaire constitué et
outrepassé d’un acte qui se porte vers la vérité du sens, l'idéalité
linguistique est le milieu ol I’objet idéal se dépose comme ce qui se
sédimente ou ce que l'on met en dépdt. Mais ici 'acte de consi-
gnation originaire n'est pas l'enregistrement d’'une chose privée,
il est la production d’un objet commsun, c’est-2-dire d’un objes dont le
propriétaire originel est ainsi dépossédé. Le langage garde ensuite
la vérité pour qu’elle puisse étre regardée dans I'éclairement désor-
mais non éphémere de son séjour ; mais aussi pour qu’elle puisse y
croftre. Car il n’y aurait pas de vérité sans cette thésaurisation, qui
n’est pas seulement ce qui consigne et retient la vérité, mais aussi ce sans
quoi un projet de vérité et I'idée d’une tiche infinie seraient inima-
ginables. C’est pourquoi le langage est I’élément de la tradition en
laquelle seule sont possibles, au-deld de la finitude individuelle, la
rétention et la prospection du sens.

p73 : taal en dus intersubjectiviteit
Car reconnaitre dans le langage ce qui constitue I’objectivité

idéale absolue, autant qu’il Pexprime, n’est-ce pas une autre fagon
d’annoncer ou de répéter que Dintersubjectivité transcendantale
est condition de I’objectivité ? En son fond, le probléme de I’origine
de la géométrie fait affleurer celui de la constitution de I’intersubjec-
tivité et celui de Porigine phénoménologique du langage. Husserl
en est trés conscient (4). Mais il ne tentera pas dans L’Origine cette
régression difficile, bien que, dit-il, elle « s’annonce ici » (O., 181). 11

Derrida duidt drie limieten aan die de latere wending van zijn denken aanduiden :

1) het betreft de taal van volwassen en normale personen (voor dit thema verwijs ik naar
Derrida’s discussie met Searle)

2) niet alles is uitdrukbaar, zoals Husserl zelf toegeeft, niettemin veronderstelt hij het
tegendeel, hoewel hijzelf reeds de ontoereikendheid ervan aanduidt



2. La possibilité d’un horizon de langage universel — médiat
ou immédiat — risque de rencontrer difficultés et limites essentielles,
Elle suppose d’abord résolu le périlleux probléme de la possibilité
d’une « grammaire pure » et de « normes apriorigues » de langage, possi-
bilité qui n’a jamais cessé d’aller de soi pour Husserl (1). Elle suppose
ensuite que « fowt est nommable en un sens trés large, c’est-a-dire expri-
mable dans un langage ». « Tout le monde pexut aussi parler comme d’un dtant
objectif de tout ce qui est 13, dans le monde environnant de son humanité »
(0., 183). En d’autres termes, si hétérogénes que soient les struc-

d’un individu ou d’une société. Le modele du langage, pour Husserl,
est le langage objectif de la science. Un langage poétique dont les
significations ne seraient pas des ofjess n’aura jamais, 2 ses yeux, de
valeur transcendantale. Cela n’aurait aucune conséquence g Vintérieur
de la pensée husserlienne, si elle n’était aussi I'approfondissement de la
subjectivité. Or c’est la subjectivité en général, tant empirique que
transcendantale qui, trés tot, lui est apparue comme inaccessible 2
un langage direct, univoque et rigoureux. La subjectivité fondamen-
tale est ineffable. Déja, dans les Vorlesungen gur Phdnomenologie des
inneren Zeithewusstseins, faisant allusion 4 l'ultime identité du flux
constitutif du temps immanent et de la subjectivité absolue, Husserl
concluait : « pour tout cela les noms nous manguent » (1). Et dans les iné-



3) niet enkel de innerlijke ervaring tekent grenzen aan de uitdrukbaarheid, maar ook de
uitwendige ervaring van wat Husserrl zelf de aarde noemt ; in die zin behoort de aarde niet
tot de wereld als oneindige horizon van alle ervaring ; dat stelt de vraag van de articulatie
van de totaliteit (het universum) van alle objecten, de wereld als oneindige horizon en de
aarde als gemeenschappelijke plaats
p78

3. Le monde, comme horizon infini de toute expérience possible,

est donc « Vuniver sum des objets, en tant gu’tl est exprimable selon son étre et
son étre-tel » (0., 19). Ainsi se trouve clairement explicitée la significa-
tion du monde comme horizon, c’est-a-dire comme lieu commun,
ouvert a I’infini, de tout ce qui peut venir 2 notre rencontre, devant
nous et pour nous. Devant nous et pour nous, donc 2 titre d’objet
donné. Le monde est donc principiellement déterminé par la dimension
dative et horizontale de I’étre-pergu dans un regard dont ’objet doit
toujours pouvoir étre un shéoréme. L'exemplarité de la géométrie

Husserl verzet zich tegen een onnadenkende transpositie van de Copernicaanse opvatting
als fundament van onze ervaring van de aarde

archi-originarité, ne se meut pas. De méme que le corps propre, en
tant qu’sci originaire et point-géro de toute détermination objective de
P’espace et du mouvement spatial, n’est pas lui-méme en mouvement
dans cet espace 2 titre d’objet, de méme — analogiquement — la
Terre, en tant que corps originaire, corps-sol (Bodenkdrper), 4 partir
de laquelle seule devient possible une détermination copernicienne
de la terre comme corps-objet, n’est pas elle-méme un corps parmi les
autres dans le systéme mécanique. Originairement, elle ne se meut pas



p84 : het schrift als noodz mogel vwde van de universele transcendentale subjectiviteit ;
maar de mogelijkheid van de crisis is des te scherper

AT W J AAWALL WAL A MMAS WASMSFESg T EF & mRSTEmaSTSS == o S SSesse—s—ss———= = ser—wssoees v

C'est la possibilité de /’éeriture qui assurera la traditionalisation
absolue de I'objet, son objectivité idéale absolue, c’est-a-dire la pureté
de son rapport 4 une subjectivité transcendantale universelle. Elle le
fera en émancipant le sens 4 ’égard de son évidence acswelle pour un
sujet réel et de sa circulation actuelle 2 Pintérieur d’une communauté

déterminée.

« C’est la fonction décisive de I’expression linguistique écrite, de 'expression
qui consigne, que de rendre possibles les communications sans allocution person-
nelle, médiate ou immédiate, et d"¢tre devenue, pour ainsi dire, communication
sur le mode virtuel » (O., 186).

Cette virtualité est d'ailleurs une valeur ambigué : clle rend pos-
sibles du méme coup la passivité, Poubli et tous les phénomenes
de crise.

Maar meteen duidt Derrida aan dat ook het schrift totaal afhankelijk blijft van de
mogelijkheid van een subject die het begrijpt.

¢loignait 4 tout jamais la totalité des sujets réels. Le champ de Iécri-
ture a pour originalit¢ de pouvoir se passer, dans som sens, de toute
lecture actuelle en général; mais sans la pure possibilité juridique
d’étre intelligible pour un sujet transcendantal en général, et sile
pur rapport de dépendance a I’égard d’un écrivain et d’un lecteur
en général ne s’annonce pas dans le texte, si une intentionnalité vir-
tuelle ne le hante pas, alors, dans la vacance de son dme,.il n’est plus
qu'une littéralité chaotique, l'opacité sensible d’une désignation
défunte, c’est-3-dire privée de sa fonction transcendantale. Le silence
des arcanes préhistoriques et des civilisations enfouies, 1’ensevelisse-
ment des intentions perdues et des secrets gardés, lillisibilité de
Pinscription lapidaire décelent le sens transcendantal de la mort,
en ce qui 'unit 4 ’absolu du droit intentionnel dans I'instance méme

de son échec.



P86 : de inscriptie is een belichaming die de ultieme nmvwde is voor ideale objectiviteit en
hier herneemt Derrida de woorden zelf die in de tekst van de Krisis de verwording ervan
uitdrukken (het kleed vd ideeén) !

Non seulement la possibilité ou la nécessité d’étre incarnée dans une
graphie n’est plus extrinséque et factice au regard de 'objectivité
idéale : elle est la condition sine gua non de son achévement interne.
Tant qu’elle n’est pas gravée dans le monde, ou plutdt tant qu’elle
ne peut I'étre, tant qu’clle n’est pas en mesure de se ptétcr a une
incarnation qui, dans la pureté de son sens, est plus qu’une signali-
sation ou un vétement, I'objectivité idéale n’est pas pleinement
constituée, L’acte d’écriture est donc la plus haute possibilité de
toute « constitution ». Cest a cela que se mesure la profondeur trans-
cendantale de son historicité.

p88 : dat geeft aan het schrift een spatio-temporaliteit die buiten de tegenstelling
zintuiglijk-niet zintuiglijk valt : het is de spatio-temporaliteit die Derrida zal analyseren in de
la grammatologie, Husserl zelf interesseert dit niet

Que I'objectivité idéale soit radicalement indépendante de la
spatio-temporalité sersible, parce qu’elle peut essentiellement
informer le corps de la-parole et de I’écriture et dépend d’une pure
intention de langage, cela prescrit 4 la communication, donc 4 la
tradition et 4 I’histoire pures, une spatio-temporalité originale, échap-
pant 4 I’alternative du sensible et de l’intcll.igiblc, de I’empirique et
du métcmplnquc. Deés lors, la vérité n’est plus simplement exilée dans
événemert originaire de son langage. Son habitat historique
’authentifie, comme I’archi-document authentifie s’il est le dépositaire
d’une intention, s§’il renvoie, sans le falsifier, 4 I’acte original et
origiraire; c’est-a-dire 4 I’acte authentigwe, au sens husserlien du
mot, parce qu’il fonde une valeur de vérité, s’en rend responsable
et peut en appeler a P'universalité du témoignage.



p91 : het schrift is een transcendentale reductie door en in de richting van de
gemeenschap (wij, ons). Maar hoewel het een beslissende stap is in de constitutie van de
waarheid (als ideéle objectiviteit), toch brengt deze stap de waarheid ook in gevaar : ze
kan erin verdwijnen (wat het tegendeel is van wat de fenomenologie beoogt)

transcendantale. L’acte d’écriture authentique est une réduction
transcendantale opérée par et vers le mows. Mais puisque, pour
échapper a la mondanité, le sens doi# d’abord poswoir se recueillir
dans le monde et se déposer dans la spatio-temporalité sensible, il
lui faut mettre en péril sa pure idéalité intentionnelle, c’est-a-dire
son sens de vérité. On voit ainsi apparaitre dans une philosophie
qui, au moins par certains de ses motifs, est le contraire d’'un empi-
risme, une possibilité qui, jusqn’ici, ne s’accordait qu'a empirisme
=t 4 la non-philosophie : celle d’une disparition de la vérité. Clest 2
dessein que nous utilisons le mot ambigu de disparition. Ce qui

de waarheid kan worden 1) vergeten, maar het betreft nooit een absoluut vergeten : de

waarheid kan steeds weer levendig worden

2) vernietigd worden (een mogelijkheid waar Husserl niet in geloofd) omdat de idealiteit

van de waarheid niets feitelijk heeft

p95
inhumée. Au regard de la veritas aeterna, dont Husserl veut saisir
I’historicité propre et dont il parle de plus en plus souvent 2 mesure
que sa pensée se laisse gagner par 'histoire, aucun devenir réal n’a
d’autre intérét 4 ses yeux que celui de ’exemple variable. L’hypo-
thése de la catastrophe mondiale pourrait méme servir en ce sens de
fiction révélatrice.

p97
De la méme fagon, les enchainements et les sédimentations

de la vérité géométrique étant libérés de toute facticité, aucune  3)
catastrophe mondaine ne peut la mettre elle-méme en danger. Tout
danger factice s’arréte donc sur le seuil de son historicité interne.
Méme si tous les « documents » géométriques — et aussi bien tous les
géometres réels — devaient sombrer un jour, en parler comme
d’un événement « de » la géométrie serait commettre la plus grave
des confusions de sens et abdiquer la responsabilité de tout discours
rigoureux. On ne peut revenir sur toutes ces évidences sans faire du
sensible le fondement de la vérité géométrique, donc sans remettre
en cause le sens de la géométrie constituée comme science éidétique.
Or ce sens a été fixé en toute sécurité dans ces analyses statiques, dont
nous avons vu plus haut qu’elles étaient I'indispensable garde-fou
de toute phénoménologie génétique ou historique.
maar Derrida twijfelt hieraan



p97
3. Nous serions pleinement convaincus si Pécriture était ici

considérée par Husserl — comme dans les analyses statiques — en
tant que phénoméne sensible. Mais ne venons-nous pas d’apprendre
que Pécriture, en tant qu’elle fondait ou contribuait 4 fonder I’objec-
tivité absolue de la vérité, n’était pas simplement un corps sensible
constitué (Korper), mais aussi un corps propre (Leib) constituant,
'originarité intentionnelle d’un Ici-Maintenant de la vérité ? Si elle
est & /a fois événement factice et surgissement de sens, sielle est a la
fois Korper et Leib, comment sauverait-elle sa Leiblichkeit d’un désastre
corporel ? Husserl ne va pas immobiliser son analyse en cette

Husserl maakt er zich van af met een onderscheid tussen het lichaam en het lijf(elijke) vh
teken, wat de hele analyse terugbrengt naar de metafysische tegenstelling lichaam-geest,
zintuiglijkheid-begrippelijkheid >>> dat itt tot de richting die Derrida aanduidt p88 : een
spatio-temporaliteit vh het schrift die niet meer is geént op deze metafysische
tegenstellingen

p98

dissociative et désarticule ’ambiguité. Pour saisir la nature du danger
qui menace la vérité e/le-méme en sa parole ou en son écriture consti-
tuantes, pour ne pas sortir de I'historicité « snterne », il va traquer
I'intention d’écriture (ou de lecture), en elle-méme et dans sa pureté;
il va isoler en une nouvelle réduction ’acte intentionnel qui constitue
le Korper en Leib et le maintient dans sa Lesblichkest, dans son sens
vivant de vérité. Une telle analyse n’a plus besoin du Kédrper comme
tel. C’est dans la dimension intentionnelle du corps propre animé,
de la geistige Leiblichkeit, plus précisément dans la Geistigkeit du Leib,
a P’exclusion de toute corporéité factice, que le sens est intrinséque-
ment menacé. Bien que dans le mof, Kérper et Leib, corps et chair,
soient numériquement, en fait, un seul et méme étant, leurs sens sont
définitivement hétérogtnes et rien ne peut venir a celui-ci par celui-1a.
L’oubli de la vérité elle-méme ne sera donc jamais que la faillite
d’un acte et ’abdication d’une responsabilité, une défaillance plus
qu'une défaite. On ne pourra le faire comparaitre en personne qu’a
partir d’une histoire intentionnelle.



p101 : tegen de verdwijning van de waarheid geldt de reactivatie van de tekens, het is een
gemeenchappelijke verantwoordelijkheid ze laat zich samenvatten in één motto :
univociteit. De verdwijning van de waarheid is vooral het effect van de dubbelzinnigheid
van de taal.

Le pouvoir de réactivation doit donc étre transmis pour que la

science ne déchoie pas en une « fradition devenue vide de sens». A mesure
que la science s’éloigne de ses commencements et que ses super-
structures logiques s’accumulent, les chances d’une telle transmission
décroissent jusqu’au jour ou le pouvoir vient 4 manquer. « Cess,
bélas, notre situation, et celle de tons les temps modernes » (0., 195). Les
progres de la science peuvent se poursuivre alors que le sens d’ori-
gine a été perdu. Mais la logicité méme des gestes scientifiques,
emprisonnés dans la médiateté, échoue alors en une sorte d’absurdité
onirique et inhumaine. Platon n’avait-il pas décrit cette situation,
lui pour qui I'éternité des essences n’était peut-étre que Pautre nom
d’une historicité non empirique ? « La géométrie et les sciences qui
s’y rattachent », exilées loin de leurs intuitions principielles, « inca-
pables du voir (I8ewv) », rivées aux hypothéses tenues pour des
principes, confondant le symbole avec la vérité, nous paraissent
réver (dpdpev @¢g dverpdyrrovat) (Rep. VII. 533 c). La question-en-

Eindigen met een terugkeer naar Plato. Republiek 533b-c

[b] - Een ding is in ieder geval zeker, zei ik. Niemand zal tegen ons staande kunnen houden dat een andere
methode dan het voeren van een redelijk gesprek ons de weg kan wijzen om telkens systematisch te
onderzoeken wat een bepaald begrip precies inhoudt. Alle andere studies hebben betrekking op meningen
en verlangens van de mens, of zijn helemaal gericht op manieren van ontstaan of op de samenstelling van
dingen, of ze zijn helemaal gericht op het in stand houden van alles wat groeit of door mensenhanden
gemaakt is. En de rest, waarvan wij [c] zeiden dat ze iets van de werkelijkheid bevatten - meetkunde en
dergelijke - droomt blijkbaar over het werkelijk bestaande, zoals wij het zien. Zij kunnen echter de
werkelijkheid niet zichtbaar maken zolang zij de axioma's waar ze vanuit gaan onaangetast laten en niet
aannemelijk maken. Als men van een redenering het uitgangspunt niet kent, de conclusie niet kent en de
opeenvolging van de tussenliggende stappen niet begrijpt, hoe kan dat dan ooit tot echte kennis leiden?

- Dat kan niet, zei hij.

- Dan is een redelijk gesprek de enige methode om een einde te maken aan al die veronderstellingen, want in
zo'n gesprek gaan we stap voor stap terug naar de eerste [d] oorzaak om daar zekerheid te vinden, zei ik. Als
het innerlijke oog van de mens is verzonken in de modder van de onderwereld, trekt deze methode hem er
met zachte hand uit en voert hem omhoog, daarbij gesteund door de vakken die we zonet bespraken en die
behulpzaam zijn bij deze ommekeer. Zo'n vak noemen we uit gewoonte een wetenschap, maar ze moeten
eigenlijk een andere naam hebben, een die aangeeft dat er meer zekerheid in te vinden is dan in meningen en
minder dan in [e] ware kennis. 'Begrip' is het woord dat we hiervoor hebben gebruikt, dacht ik. Maar het lijkt
me beter niet te discussieren over een woord: er liggen belangrijker vraag-stukken voor ons.



