Conferencia de Graciela Esperanza
"Teoria y clinica de la inhibicion”
No corregida por la autora

Buenas tardes, gracias por estar aqui y agradezco a los colegas de Acep y del curso de especializacién la invitaciéon a cerrar
esta clase del ciclo y de verdad reconozco, conozco y segui el esfuerzo muy de cerca de la construccién de este espacio, el
esfuerzo que eso implica, asi que celebro que estemos cerrando el segundo afio de la corte de la carrera de especializacion.
En efecto como decia Mabel (Rabino), cuando me plantearon la posibilidad del tema, la catedra de mafiana me sugiri6 el
tema de inhibicién, y me parecia que era oportuno en la medida en que, nos vamos a encontrar con ustedes mafiana
también, darle a mi intervenciéon una cierta continuidad tematica que puse bajo el titulo de “Teoria y clinica de la
inhibicién”.

Entonces hoy vamos a trabajar una cuestién que hace a la inhibicién desde el punto de vista mas tedrico y mafiana intentaré
abordar la cuestién de la inhibicién desde un punto de vista clinico, sobre todo teniendo en cuenta las menciones que
Freud hace a la inhibicién y a la clinica que hace de la inhibicién, el sintoma y la angustia, que alli habla de la inhibicién en la
histeria, en la fobia, en la obsesién y en la melancolia. No va a ser facil pasar por cada uno de esos lugares pero me voy a
detener mafiana especialmente en el tema de la neurosis obsesiva.

Para la intervencion de hoy iria asi: vamos a ir desde de lo méas simple a lo méas complejo, en un arco que decidi comenzar
por supuesto en Freud, en “Inhibicién, sintoma y angustia”, y luego haré como pequefias estaciones en el seminario 10 de
Lacan, de “La angustia” donde trabaja la inhibicién, en el seminario 22, que es un salto grande y algunas cuestiones del
seminario 25, "El momento de concluir”.

Es decir que vamos a ir acercandonos al tema de inhibicion desde lo mas descriptivo, si ustedes quieren, a lo mas
estructural. Yo supongo que también esta clase puede oficiar como una clase de repaso en algin punto, porque creo que
ustedes han trabajado ya el tema de inhibicién, no?. Posiblemente pasemos por los mismos lugares por los que voy a pasar
hoy.

Bien entonces empecemos por Freud y una definicién que, yo les dirfa, si seguimos los pasos de Lacan no se aleja tanto, en
definitiva, de la definicién que Freud da de la inhibicién, en “Inhibicién sintoma y angustia”, sobre todo podemos encontrar
esto en el seminario 10.

Bueno, Freud al principio de “Inhibicién sintoma y angustia” lo que plantea es que no se hubiera ocupado jamés de pensar
el tema de la inhibicién, si no hubieras sido como dice Mabel, porque se le presenté en la clinica; y vamos a ver mafana
qué hay diversas maneras en que la inhibicién se presenta en la clinica, que si no hubiera sido por esto el distingo entre
inhibiciéon y el sintoma no le importaria demasiado, pero si aparece la cuestién de que hay pacientes que se presentan con
inhibiciones, y Freud, por lo tanto tengo que ocuparme de eso. Pero lo primero que dice, y que quiero subrayar es que la
inhibicién y el sintoma no crecen en el mismo suelo, de hecho toda la primera parte va a estar destinada y dedicada a
diferenciar la inhibicién del sintoma.

La inhibicion para Freud es algo que tiene un peso con una funcién y que no necesariamente, dice Freud, patolégica como
si lo es el sintoma, pero, un minuto después agrega, atencién que la inhibicién puede ser un sintoma. Entonces por un lado
tenemos inhibicién y sintoma que no crecen en el mismo suelo, pero por otro lado tenemos la posibilidad de que una
inhibicion que en determinado momento se presenta como pura, puede devenir sintoma. Y empieza a dar definiciones de la
inhibiciéon, entonces Freud y esto va a ser interesante porque lo vamos a encontrar mafiana en la clinica del obsesivo, Freud
dice la inhibicién concierne a una funcién, y concierne a una funcién en tanto se trata del rebajamiento de la funcién. Es
decir hay una funcién que debiera ejercerse y que se ve inhibida de ejercerse. Y esto Freud lo sitla en el suelo del yo, la
inhibiciéon es un rebajamiento de una funcién yoica, y esto me gustaria puntuarlo porque también lo toma Lacan en el
seminario 10, es una inhibicién de la funcién yoica.

Vamos a ver como hay cuestiones que Freud plantea en el afio 1920 y que Lacan va a retomar en el afio 1978 y va a poner
en relacién las mismas coordenadas con otro sustrato estructural, pero las mismas que plantea Freud. Bien, si la inhibicién
concierne a funciones yoicas, Freud las va a trabajar a nivel de cuatro funciones que son las que trabaja en el texto: la
funcién sexual, la funcién alimenticia, la funcién locomotriz y el trabajo.

Bueno, entonces decia la inhibicién a nivel de cuatro situaciones que son, la situacion sexual, la alimenticia, la locomotriz y
la del trabajo, no sé si la voy a decir en qué consiste cada una, por qué voy a ir directamente a la del trabajo, porque es alli
donde aparece una particularidad respecto de la inhibicién.

Entonces tenemos la inhibicion diferente del sintoma, no crecen en el mismo suelo, la inhibicién concierne al yo, y Freud da
un ejemplo en relacién al trabajo: dice la inhibicién va a implicar no sélo un rebajamiento de la funcién, sino en un quite de
la libido, hay quite de libido. Si la funcién esta disminuida inicialmente, a pesar de que hay algunos momentos en los que
Freud dice la inhibicién se tratan de un aumento libidinal. Pero lo que quiero decir es que la diferencia qué Freud va a
establecer a nivel de la inhibicién y el sintoma, es que va a poner la inhibicién directamente en relacién al aumento o a la
disminucién libidinal, mientras que el sintoma lo va a ubicar en relacién a una sustitucién. El sintoma va a implicar algo
nuevo, el sintoma va a implicar una produccién diferente, mientras que la inhibicion se reduce a ser un aumento o una
disminucién de la libido. Entonces por ejemplo, habla de la inhibicién en el trabajo, dice encontramos pacientes que
presentaban o una fatiga, o no se puede concentrar, o se sienten absolutamente torpes en el trabajo y esto se llama dice




Freud, placer disminuido, y ahi ubica dos ejemplos: uno en la histeria y otros en la neurosis obsesiva. Y el de la histeria llama
la atencién, porque Freud dice por ejemplo, la histeria fuerza la interrupciéon del trabajo produciendo una parélisis de
6rgano y hace que las funciones estén disminuidas de tal manera que no se puede ejercer ese trabajo. Entonces fijense que
Freud considera a un a un sintoma conversivo, la parélisis de un érgano como una inhibicién, es decir que partimos de una
inhibicién pura y ahora tenemos una inhibicién en la histeria como sintoma. En la obsesién dice Freud el sujeto que quiere
realizar un trabajo y se demora, y se desconcentra, y se distrae, dice bueno estamos a nivel de los fenémenos, pero
posiblemente la inhibicion se pueda producir como limitacién funcional del yo frente a la posibilidad de una emergencia de
angustia.

Entonces tenemos, vuelvo la inhibiciéon como limitacion funcional del yo y agrega, algo que me parece que es importante,
por ejemplo, cuando la funcién yoica de un érgano se deteriora, asi como dijimos que estaba el quite libidinal, dice
posiblemente la inhibicién tenga que ver con un aumento de la erogeneidad del érgano, y da dos ejemplos, por ejemplo,
un escritor dice Freud, que se ve inhibido de escribir, porque la escritura toma el significado simbdlico del coito, entonces
agarrar una pluma y poner tinta sobre el papel es equivalente al semen, o un artista supéngase que tengan que tiene que
bailar o qué tiene que hacer algo sobre la tierra y no puedo hacerlo porque toma el significado simbélico de caminar sobre
la madre tierra. Y creo que con esto llegamos en Freud a lo que sefala de la dimensién estructural de la inhibicion.

La inhibiciéon tiene un significado simbdlico, que se corresponde con una significacion, pero estd fuera del comercio
asociativo, es decir, como si en el matema lacaniano tuviéramos la imposibilidad de la articulacién entre un significante y
otro significante, escribir significa eso, caminar significa eso. Es decir, hay un significado simbdlico que no tiene
desplazamiento y que no tiene asociacién con otro significado, y que no se le puede pedir a esa inhibicién, dice Freud,
asociaciones. Entonces otra gran diferencia con el sintoma. El sintoma tiene una mediacién entre la pulsién y el sintoma,
produce desplazamientos y la otra gran diferencia fundamental, entre la inhibicién y el sintoma es que en el sintoma hay una
satisfaccion pulsional modificada, mientras que la inhibiciéon no tiene una satisfaccion pulsional, sino que esta en relacién al
aumento o la disminucién de la libido y en relacién directa con la pulsion. Es por eso que Lacan en el seminario 25 arma
unos pares, pares estructurales y pone a la inhibicién en relacion a la pulsién, y al saber inconsciente en relacién al principio
de placer, lo vamos a ver un poquito mas adelante.

Pero apuntamos lo que para Freud implica la inhibicién, implica algo que en principio no es un sintoma, pero puede
advenir sintoma, algo que concierne al yo, y dirlamos desde Lacan, no concierne al sujeto, es una limitacién funcional en el
yo, tiene un significado simbdlico fijo. Por lo tanto si tiene un significado simbdlico fijo, habré que hacer un trabajo en el
andlisis para qué eso se desplace a su variable sintomatica, porque sobre la inhibicién como tal, no se puede hablar y vamos
a ver cdmo vamos a encontrar esto, este punto en relacién a la neurosis obsesiva mafiana.

Qué quiere decir esto? Quiere decir que en la inhibicién para Freud, 1920, no estéd en juego el inconsciente, como si lo
estds para el sintoma, de la angustia no vamos a hablar, por ahi un poquito el seminario de la angustia. Pero eso serfa,
digamos, el tronco de lo que encontramos en relacién a la inhibicidn, en inhibicién, sintoma y angustia.

Coty Beneitez: es interesante porque esté al nivel del yo.

Graciela: Es una limitacion funcional del yo. Bien, eso es Freud. Freud dice, hay pianista que tampoco puede tocar el piano,
porque ponerse en contacto con el piano podria ser una cuestiéon masturbatoria y una homogeneizacién de la mano.
Bueno, luego Freud va a decir, dltima cuestién, que el yo renuncia a sus funciones para no entrar en conflicto con el ello, y
hay dos menciones importantes que por ahi las dejo puntuadas pero yo no voy a trabajar, pero las pueden trabajar ustedes,
que es la inhibicién en el duelo, cuando el que el yo esta requerido para realizar un trabajo, como Freud dice en "Duelo y
melancolia”, es coincidente, el yo requerido para el Duelo se ve inhibido el sus funciones, y habla de la inhibicién, y que me
parece que es interesante para trabajar desde el punto de vista clinico en la melancolia, la inhibicién del melancélico, por
ahi alguna mencién hacemos mafnana.

Bien, pasamos directamente al seminario 10, que ustedes ya habrén visto, trabajaron ustedes el seminario 10?... Ustedes
saben que Lacan toma los tres freudianos y los va a poner después en contacto con los 3 de Lacan, lo vamos a ir
desarrollando en esta clase.

Entonces Lacan hace un cuadro’, que segin Miller él no va a retomar nunca mas, pero que lo trabaja fuertemente en el
seminario de la angustia y que nos va a ser de utilidad, a pesar de que no lo trabaje nunca mas. Donde Lacan sitla la
inhibicién, el sintoma y la angustia, que son los tres de Freud, en un cuadro de doble entrada, donde pone en esta
coordenada, como si fuera un cuadro de doble entrada cartesiano, la dificultad y el movimiento. La dificultad va de maxima
dificultad a menor dificultad y el movimiento va de menos movimiento a mas movimiento. ;Qué nos interesa de este
cuadro? qué tanto la inhibicién, como el sintoma, como la angustia, no estan en el mismo nivel. No solamente no estan en
el mismo nivel, sino que el contexto que las rodea no es el mismo. Entonces lo que Lacan va a decir, hay una serie de
presentaciones clinicas que las podemos ordenar alrededor de 2 ejes que son: el eje de la dificultad y el eje de movimiento,
que nos van a arrojar presentaciones clinicas distintas segin se presenten o se alejen de la inhibicién, el sintoma o la
angustia. Qué va a poner Lacan en la casilla, podriamos decir, esto va a tener que ver con la inhibicién, esto va a tener que
ver con el sintoma, esto va a tener que ver con la angustia. Por eso Lacan dice cuando pone acé la emocién, dice no se
confundan, la emocién no es la angustia. Y cudndo trabaja la situacion catastrofica de Bolchtein en el seminario de la
angustia, va a decir ojo, no confundan una situacién catastréfica con la angustia, no es lo mismo. Va a poner acé la emocién




y aca la turbacién. Qué son dos palabras que en francés se dicen parecidas, emocién y "émoi", parecidas. En la linea de la
inhibicién Lacan va a poner el impedimento y acé el embarazo, acé va a poner el pasaje al acto y acé el acting out.

Didicultad

g Inhibicidon Impedimento Embarazo
a
vi
mien

to

Emocion Sintoma Pasaje al acte

Conmocion [ACHNG OUL | op o ctia

Ya les digo que si él no trabaja este cuadro afondo, van a ver que él, me parece que levemente, Lacan respecto de la
melancolia no es lo mismo que Freud, porque si pensamos el pasaje al acto melancélico en esta casilla, no esta en la casilla
de la inhibicién, esta en la casilla del sintoma y del embarazo.

Qué dice Lacan de la inhibicién, alli, dice que la inhibiciéon es un maximo de dificultad y un minimo de movimiento, lo que
dice de la inhibicién, es que la inhibicién es un sintoma en el museo, y dice que es un sintoma. Un sintoma en el Museo es
algo que no se mueve, que estd fijo en un mismo lugar, que se muestra como fijo, no?. Un sintoma en el Museo es un

sintoma que, podriamos decir no sale a la calle. Juanito por ejemplo en el maximo de su miedo al caballo, no?,
que por ahi algo vamos a decir mafana, un obsesivo que no puede moverse de un mosaico, sino que
tiene que contar 100 veces, entonces la inhibicién es un sintoma en el museo que se muestra cémo
fijo, que no sale a la calle y estd como petrificado. Y Lacan va a decir que el impedimento que tiene
que ver con la inhibicién, sin embargo, tanto en el impedimento como el embarazo que no son, dice
Lacan, duplicaciones de la inhibicién, acé ya es asunto de sujeto. Como si Lacan dijera en la inhibicién,
en tanto sintoma en el museo, no se trata del sujeto.

Mucho mas adelante de la de la presentacién de este cuadro, que Lacan medio que lo presenta casi al

inicio de su seminario, va a poner en el casillero de la inhibicién al deseo, y luego va a poner al acto,
entonces borramos esto, y yo les diria que en el casillero de la inhibicién,arriba a la izquierda pongan
deseo y acto. Es decir qué pone al acto como en una relacién, esta relacion entre la inhibicién y la
angustia, es una relacién polar, lacan dice estan en dos polos totalmente distintos, no confundir
entonces algo del orden del acto, con la angustia, sino que la angustia, el acto tiene su certeza pero no
es la angustia. Y que quiere decir que Lacan ponga el deseo y no el sujeto en el mismo casillero que la
inhibicién? quiere decir (habla alguien desde el publico) ...se trata de un deseo, pero se trata de un
deseo también en el museo, de un deseo que se exhibe pero qué no sale.

Entonces en la relacién polar con la angustia, Lacan dice: el deseo en el lugar de la inhibicién va a
hacer si ustedes quieren doble, hay un deseo y hay un deseo que se defiende de ese deseo. Entonces
pone en el lugar de la inhibicion el deseo y el deseo como defensa.

La definicién de Lacan de la inhibicidn, en la pagina 341 del seminario 10, qué es la inhibicion? “Es la
introduccién en una funcién (...)”, o sea que el mismo término que usa Freud de una funcién limitada
del yo, ” (...) de un deseo distinto de aquel que satisface naturalmente” la funcién. Quiero tocar, el

deseo es tocar y no puedo tocar, mi deseo es caminar y no puedo caminar.



El lugar de la inhibicién como el lugar donde, hablando con propiedad, dice Lacan, el deseo se ejerce.
Y fijense hasta dénde llega Lacan, dice es alli en el lugar de la inhibiciéon dénde podemos captar, les
leo textualmente: "una de las raices de lo que el anélisis designa como “urverdrangung"?. Pone en la
inhibiciéon, que habiamos dicho en Freud que no tenia que ver con el inconsciente, Lacan lo ubica
ahora en relacién con la represion primordial, como el lugar donde emergeria el deseo tras la
inhibicion. Como si la inhibicién, como deseo defensivo, respeto de ese deseo, que conecta con la
unverdrangun, con la represién primordial.

Entonces la inhibiciéon oculta el deseo, pero muestra el deseo. Y entonces Lacan dice, si nosotros
podemos conectar la inhibicién con el deseo, el tercer término que nos falta es el acto. Y la inhibicién
es el lugar del acto, el acto no esta ni acd, ni aca, ni acd, esta aca en el lugar de la inhibicién, el deseo y
el acto. Y es necesario, dice Lacan, enlazar la inhibiciéon con el acto, porque es el acto el que esta
impedido. Fijense que en Freud, les leo una frase de Freud: “las acciones como las que plantee hace
un momento, escribir marchar caminar, tocar el piano, se inhiben porque ejecutarlas seria como
ejecutar la accién prohibida”. Es decir que para Freud, también la inhibicién tiene alguna relacién con
el acto.

Luz Casanare: Les cuento una anécdota, en un congreso que estdbamos con un psicoanalista y él tenia
que explicar algo, y se quedd en blanco. Entonces después me dice a mi, con las ganas que tenia! En
cuanto a esto de la inhibicién y el deseo.

Graciela Esperanza: La inhibicion el deseo y el acto, como aquello que la inhibicién inhibe. Seria ocupar
la accion sexual prohibida, y que el significado es sexual, no hay juego significante, hay un simbolismo
fijo. Es decir no deja de ser una accién simbdlica, pero no es una accién significante.

¢Qué es la inhibicién entonces para Lacan? la introduccién en una pulsion de un deseo distinto de
aquel que satisface la pulsiéon natural. Entonces fijense como ya hay esa pequefia diferencia entre la
funcion meramente yoica, que aparece en Freud, que Lacan la pone pero, pone la pulsién en relacion
al deseo.

Les leo otra cosita de la misma clase, "(...) es una accién”, impedida sno?, en la medida, estd hablando
del Casillero de la inhibicién/deseo/acto, “ (...) en la medida en la que en él se manifiesta el deseo
mismo qué habria estado destinado a inhibirlo”®. Lo que traia Luz, las ganas de... se manifiestan en las
ganas de, la imposibilidad misma.

Esto nos va a venir de maravillas por hoy, para ubicar como el obsesivo se jacta todo el tiempo del
deseo como defensa, ustedes recuerdan que, cuando Lacan en el seminario 10 trabaja el objeto

demanda, el objeto anal en relaciéon con la demanda, y va a trabajar la ambivalencia del obsesivo en

2 Seminario 10, pag 342.
3 Seminario 10, Pag. 342.



relacion retener, va a decir, bueno la compulsién es un deseo que se ejerce como defensa frente al
deseo de retener. En la clinica del obsesivo se va a ver en sus sintomas, y en sus sintomas defensivos
secundarios, cuando Freud dice la lucha defensiva secundaria del obsesivo se juega en el yo, en la
lucha defensiva secundaria de los sintomas obsesivos van a encontrar el deseo como defensa.

Hasta aqui entonces lo que seria como lo mas simple de la cuestion. Y por qué tenemos que hacer este
salto del seminario 10 a los seminarios de la Ultima ensefianza de Lacan, porque es el mismo Lacan el
que no toma mas el tema de la inhibicién, lo volvemos a encontrar al tema muchisimo mas adelante.
Entonces necesariamente tenemos qué ir a esos lugares en donde aparece el tema de la inhibicion.
Bueno, pero para el tema de la inhibicién, yo decia, antes de juntar los tres de Freud con las 3 de
Lacan, borrar todo esto, y les quiero transmitir un modo de entrar a la problemética de los nudos en
Lacan. ;Porqué? porqué en el seminario 22, que es el el primero que vamos a tomar, ya Lacan empieza
a usar los tres de Freud en relacién a lo simbdlico, lo real y lo imaginario, y va a definir distintas cosas.
Va a definir la inhibiciéon como una intrusién de lo imaginario en lo simbdlico, al sintoma como algo que
va de lo simbdlico a lo real, y la angustia como algo que va de lo real al cuerpo, a lo imaginario.
Después yo se lo voy a mostrar en un dibujo, les voy a mostrar esas intrusiones para que las entiendan,
pero previo a eso, me parece que serfa necesario entrar por algunas definiciones minimas de lo real, lo
simbdlico y lo imaginario, porque tenemos que contar con esas categorias para poder avanzar
respecto del tema de la inhibicién. Lo pueden leer en muchisimos lugares, yo elegi para hoy porque
me sirve para los desbordes de los tres de Freud, elegi un texto de Jean Claude Milner, que no sé si lo
conocen, qué se llama “Los nombres indistintos”. Yo es el lugar donde mejor encontré trabajado la
distincién de lo real, lo imaginario y lo simbdlico, entonces se los voy a transmitir, para que después
podamos ubicar la inhibicidn alli. Milner va a tomar lo real, lo simbédlico y lo imaginario y va a decir,
cada uno de esos términos, que van a hacer registros y que van a entrar en accién unos con otros, son
tres suposiciones, de esas suposiciones se pueden deducir en algunos casos , en otros no, se pueden
deducir propiedades y se pueden deducir clases.

La suposicion que sostiene lo real es: hay. ;Qué quiere decir? hay lo real. Es una preposiciéon que
Milner llama tética, ;qué hay quiere decir tético? hay real, lo real no tiene contenido. Mas que su
posiciéon misma de ser real, respecto de lo real no hay deduccién posible, lo real sélo se repite. ;Qué
quiere decir que de lo real no hay deducciéon posible? que yo de lo real no puedo deducir ninguna
propiedad y no puedo deducir ninguna clase.

La suposicion de lo real es hay, la suposicidon de lo simbdlico ya es: hay lalengua, lo real es hay, lo
simbdlico es hay lalengua, si no hay lalengua nada se puede decir y de lalengua, de lalangue, todo

junto como lo plantea Lacan, ahi si yo puedo deducir algo. ;Qué puedo deducir? si digo lo real es hay,



y digo en lo simbdlico supongo lalengua, deduzco que hay uno, el significante, entonces de lo
simbdlico puedo deducir que hay uno. Digo, lo real hay, lo real no se deduce, hay, axioma de
existencia, no viene de nada y de él no se deduce nada, hay, se repite, y al repetirse se cierra.
Simbdlico hay una suposicién, hay lalengua, deduzco que hay uno y a partir de ahi con la repeticion del
uno se cierra el bucle.

Lo imaginario, suposicién de lo imaginario, hay lo semejante. Pensemos el primer imaginario de Lacan,
y con lo imaginario se inscribe lo que hace lazo. Si yo tengo lo semejante, puedo deducir jqué? que
puede haber lo no semejante, lo diferente. Si yo digo que hay lo sé semejante y puedo deducir que no
hay, qué hay lo no semejante, a lo semejante lo puedo cerrar en una clase, entonces del imaginario
deduzco propiedades y clases. Este imaginario, lo Unico que da es la idea del todo, porque lo real hay,
la lengua es uno y lo imaginario puede hacer todo. ;Qué quiere decir que puede hacer todo? que
puede hacer la clase de los semejantes hasta que llegé al limite de lo no semejante, y si hago la clase
de los semejantes cierro el circulo, ;se entiende?.

Nosotros tenemos tres nombres: lo real, lo imaginario y lo simbélico, hay, hay uno, hay semejante.
Entonces cada uno de ellos en su repeticién, en sus lazos, se cierra, cierra el bucle.

Bien, segunda cuestién, repito un poquitito porque me parece que vale la pena. Agregé algo a lo
simbdlico, si yo digo hay lalengua, también puedo decir hay nombres, y si digo hay nombres puedo
decir lo discernible, no lo que hace lazo sino, si no lo que se dice. Y si digo hay lo discernible puedo
decir hay uno. Entonces el uno es diferente de lo semejante. Entonces nada puede imaginarse sino se
representa por la via del imaginario, nada puede existir si no es por lo real y nada podria decirse si no
es por lo simbdlico. Lo imaginario se imagina por lo simbdlico, lo real existe por lo real, lo simbdlico se
escribe por lo simbdlico. Entonces tengo tres consistencias, ninguna consistencia es accesible a la otra,
lo imaginario no puede representar los discernible, lo imaginario no puede representar el significante,
lo simbdlico no puede simbolizar el hay, lo simbdlico no puede simbolizar lo real, es decir que lo real

no se deduce ni de lo imaginario, simbdlico, ;si?.

Seminario 23



Yo traje, se acuerdan de esa clase de Lacan, dénde Lacan iba con los nudos por el auditorio y dice
arréglense con los nudos, bueno entonces vamos a considerar esto asi: lo azul es lo simbdlico, nada
puede discernirse de lo simbdlico sino por lo simbdlico, lo verde es lo real, nada puede existir sino es
por lo real, y lo rojo es lo imaginario, (en el seminario 23 lo presenta con otros colores pero tiene el
mismo valor). Entonces estos 3 estan desanudados. No tienen ninguna relacién uno con el otro,
entonces asi tenemos lo simbdlico, lo real y lo imaginario y hiancias infranqueables las unas y la otra.
Nada hay que exista sino es por lo real, nada sé puede escribir, ni decir sino es por lo simbdlico, nada
se puede representar, ni hacer relaciones, ni decir semejante, ni hacer un todo sino por lo imaginario.
Por lo tanto algo no cesa de existir, lo real, algo no cesa de inscribirse: lo simbdlico y algo no deja de
representarse: lo imaginario.

La locura de esto, es como se anuda los tres cuando Lacan dice en el seminario 22, se anudan de no
anudarse. Es decir que ningun nudo pasa por el interior del otro, no se rompen. ;Cémo se anudan?* Se
anudan de la siguiente manera: se pone lo real por encima de lo simbdlico, los ponemos asi, por
encima de lo simbdlico, y hay va a queda lo que es la especificidad del anudamiento borromeo.
Entonces lo borromeo estd dado por el modo en que se tiene que cruzar las consistencias, y el modo
en que se tienen que cruzar las consistencias es tal como decimos. Nosotros podemos decir lo
simbolico no puede simbolizar lo real, ergo lo simbdlico va debajo de lo real, y se cruza en dos veces
por debajo, lo real va por encima de lo simbdlico. Decimos lo imaginario no discierne lo simbdlico, por
lo tanto el imaginario no puede ir por encima de lo simbdlico, pero si dice Lacan, en el seminario 24,
solo podemos imaginar lo real, no simbolizarlo, entonces lo imaginario va a tener que ir dos veces por
debajo de lo simbdlico y dos veces por encima de lo real. ;Cémo se cruzan? Asi. Se cruzan de la
siguiente manera, lo imaginario va a cruzar dos veces por encima de lo real, lo imaginario cruza dos
veces por debajo de lo simbdlico, esto arma la topologia borromeo. Donde para que haga un nudo
borromeo, dos veces deben que estar dos cuerdas por encima y dos veces por debajo y si no es asi
eso se llama el lapsus del nudo. ;Qué quiere decir esto? Que anudados de esta manera cualquiera sea
la cuerda que yo rompa se desatan los tres, anudo el imaginario verdad, voy a desatar lo real, si suelto
lo real se sueltan los tres. Me doy cuenta de la condicién borromeo por el corte, cuando se cortan hay
disoluciéon de la condicién borromeo y verificacion de la misma. ;Qué quiere decir esto entonces
respecto del nudo? con respecto del nudo quiere decir qué cada consistencia por lo que vimos antes
es: real, simbdlica e imaginaria. ;Qué quieren decir? Que tiene su existencia (real), su consistencia
(imaginaria) y su agujero (simbdlica). Entonces el nudo es real y cada uno de sus elementos es real,

simbdlico e imaginario. ;Hasta acd mas o menos? Seguimos.




Bien, entonces con esta cualidad borromea, que finalmente: ;Qué es la topologia? La topologia es un
tratamiento del espacio, por supuesto lo digo muy banalmente porque si un topdlogo matematico
viene, va a decir cosas que por supuesto que van a tener otra consistencia, esto es algo que Lacan
pide encarecidamente, que se aplane, es decir que se aplane el nudo para que se vean los agujeros,
iverdad?. Entonces la topologia es una geometria que no depende de la mesura, de la medida, que la
tridimensién la da tiempo y que trata respecto de las figuras que son invariantes en el espacio, es decir,
cémo puedo yo hacer que dos figuras qué son absolutamente disimiles sean homogéneas. Entonces
esto es la topologia, la toma de un gedmetro mateméatico que se llama Desargues, es el que descubre
que una recta y un circulo son homeomorfo. ;Qué quiere decir esto? que un circulo puede ser una
recta. Que un circulo cuando se abre es una recta, ahora se lo voy a mostrar.

Entonces el nudo borromeo estd formado por 3 redondeles cada uno de los cuales es real, simbdlico e
imaginario. Esto en lo simbdlico tiene consistencia imaginaria, lo simbdlico existencia en lo real, esto
vale para cada uno porque estan anudados y entonces, lo que Lacan va a poner, va a plantear, es que
en el nudo hay intersecciones, cada una de las cuales tiene una funcién y hay instrucciones o solapas, y
ahi lo que Lacan llama en el seminario 22, campo de existencia.

Vamos a poner en este en el agujero central, el objeto a, voy a mostrarles los cruces®, lo simbélico tiene
que pasar por encima de lo imaginario acad y acd, lo simbdlico pasa por sobre lo imaginario en dos
puntos, lo imaginario sobre real, y lo real por encima de lo simbdlico en dos puntos. Cualquiera de
estas consistencias que no pase por arriba o que no pase por debajo de un punto es un lapsus del
nudo. Y ahi hay que suplementar ese lapsus, y asi vamos, hacia los modos en que se repara el lapsus.
Entonces acé pone Lacan al objeto a, en la interseccién de los tres agujeros, entre lo real y lo simbdlico
Lacan va a poner el goce félico, y va a decir, el objeto a, es lo que separa el goce falico del cuerpo, en
lo imaginario. En la interseccién entre imaginario y simbdlico, que estaria acd, por el sentido. Para decir
que el objeto a es lo que separa el sentido de lo real, y aca va poner el goce del otro, para decir el
goce del otro, el a es lo que separa el goce del otro de lo simbdlico, por eso el goce del otro es
imposible de ser simbolizado.

Este es el aplanamiento del nudo donde cada uno de estas intersecciones, define separaciones, para
que el goce félico tiene que estar fuera del cuerpo, el goce del otro fuera de lo simbdlico, y el sentido
y lo real se excluyen. ;Cudntas veces decimos el sentido y lo real se excluyen? O se lee en el
aplanamiento del nudo borromeo, pero se tiene que leer modalizadamente,en relacién a cada uno,
iven? No el sentido excluye lo real, excluye el sentido, no, modalizadamente. Esto por un lado, ahora

si, Lacan a esto le quiere poner inhibicidn, sintoma y angustia, por que son modos de presentacion de




la clinica, es necesario que busquen a cada una de estas nominaciones freudianas en relaciéon a los
registros. Yo no sé si lo vamos a poder hacer en el pizarrén, pero lo vamos a intentar. Entonces |la
inhibicién, si seguimos a Freud como solucién yoica, tiene que ser algo del orden de lo imaginario, el
sintoma tiene que ser algo del orden de lo simbdlico, que va sobre lo real, porque dijimos que en el
sintoma hay algo de la satisfaccion pulsional, pero también algo del orden del movimiento significante.
Claro estd que uno podria pensar: la inhibiciéon no serd ese sintoma, del que Lacan habla en el
seminario 10, que se basta a si mismo, y no sé, porque la inhibicién pareciera qué es un poco del yo y
no del sujeto, entonces no sé si se puede hacer equivalente al goce autista del sintoma a la inhibicién,
lo dejé como pregunta.

Entonces la inhibicién viene acd, cuando hace esto, hace esto. ;Qué quiere decir la inhibicion? quiere
decir la detencién por la instruccién de lo imaginario en lo simbdlico, que implica detencién. Detencidn
del movimiento significante, sintoma en el museo. Ahora al mismo tiempo que esto implica esta
intrusion, Lacan dice, por esto mismo, yo tengo que mostrarles el cuaderno para que lo vean, porque
lo van a ver mucho mas claro, por eso mismo se produce acd algo qué Lacan llama: campo de
existencia.

Y ese campo de existencia es una hiancia, yo ahora se los voy a explicar con Descartes, y va a poner
acd, Lacan en el seminario 22 y en la tercera, lo qué responde en el campo de existencia a la inhibicién,
y va a poner que lo que responde en el campo de existencia de la inhibicién es la representacién
mental o el preconsciente. Entonces, ;qué quiere decir esto? que cuando nosotros interrogamos la
inhibiciéon responde por ejemplo, la representacion caballo. Juanito, caballo, la fobia es el miedo al
caballo, pero el caballo es una representacion mental que inhibe que Juanito salga a la calle. Si yo
interrogd una inhibicién y dice no, no puedo escribir, y jporqué? porque es el semen, eso es una
representacion mental. La representacion mental, la significacion. Entonces de la inhibicion responde
en el campo de la existencia, la representacion mental, y la representacion mental existe a la inhibicién,
es decir que estd como por fuera, no estéd ni en lo imaginario, ni en lo simbdlico, estd en un campo de
existencia, que es fuera de ellos.

Hacemos lo mismo con el sintoma, y Lacan va a decir lo que responde del sintoma es el inconsciente,
mientras que lo que responde de la inhibicién es el preconsciente, pero si yo interrogé el sintoma,
tengo que interrogar a que responden en el inconsciente, si interrogd la inhibicion va a ser la
representacion consciente, la representacién mental. Si interrogé la angustia, ;qué va a responder?, el
goce félico, los campos de existencia, el falo, va a decir Lacan.

Mirenlo (muestra una hoja), si lo ven acd, tenemos los 3 circulos, las tres consistencias y las cuatro

intersecciones que son el goce del otro, el objeto a, el goce filico, el sentido. Y los campos de



existencia que se sigue de cada una de las intrusiones, la intrusién de lo imaginario en lo simbdlico,
determina un campo de existencia que es la representacién mental, la instrusion de lo simbdlico en lo
real, determina un campo de existencia que es el inconsciente, y la intrusion de lo real en lo imaginario
determina un campo de instrusiéon que es el falo, la angustia es el falo. O sea, Lacan lo dice en el
seminario 22, el inconsciente responde del sintoma, ;se acuerdan?. Entonces, ;qué quiere decir? Que
si interrogo al sintoma responde el inconsciente, que si interrogo a la angustia va a responder algo del
orden de la castracién, que si interrogé algo de la inhibicién va a responder la representacion mental o
el preconsciente. Totalmente de acuerdo con Freud, cuando pone a la inhibicién como una funcién
limitada yoica.

Bueno, esto es el seminario 22, donde Lacan intenta dar cuenta de la clinica neurética a partir del
anudamiento borromeano, diciendo un paciente puede presentarse por una inhibicién, es decir con
esta detencion por la instruccion de lo imaginario, y si le preguntamos mucho para decir no va a tener,
porque no hay articulacién significante, porque la representacion mental rompe la cadena significante,
desarticula. Si viene un paciente con un sintoma, yo voy a interrogarlo y va a responder el inconsciente,
entonces podra asociar. Si viene muy angustiado (inaudible), cuestién tanto sea para la inhibicién o
para la angustia, pueden ser sintomas, ;no?. Hay que intentar llevarlo a la categoria de sintomas para
que se produzca el desplazamiento asociativo de la cadena, por lo tanto en la inhibicién tedricamente
no hay conflicto. Lo vamos a ver muy bien mafiana con los ejemplos de la neurosis obsesiva. Yo puedo
no escribir, ahora eso puede angustiarme como no, si me angustia ya un poquito me conviene la
inhibicion, porque acuérdense que la relacién entre la angustia y la inhibicién es polar, o diria Freud,
por ahi no escribo para no angustiarme y mantengo la angustia a raya entonces mejor no escribo, y no,
no me pasa nadal, jquerés tocar el piano? No, no tengo ganas!, porque pueden ser expresado bajo
esa forma, evitar el desarrollo de angustia por la via de la inhibicién. ; Me van siguiendo hasta aqui?
Luego, hacia el final del seminario 22 Lacan dice hay que dar un paso mas, un pasito mas, porque los
tres no sé sostienen, y hay que agregar un cuarto, que es el sinthoma®. Y este sinthoma, que es el
cuarto, Lacan lo vuelve a trabajar con inhibicién, sintoma y angustia. Entonces va a decir ya la
inhibicion, el sintoma y la angustia ya no son meras instrucciones, meros desbordes de un registro
sobre otro, como eso, sino que cada una de las consistencias Freudianas: inhibicién, sintoma vy

angustia, a su vez puede ser un cuarto nudo.




;Por qué situar N-del-P / realidad psiquica / Edipo adosado al Real?

RAY, ivdie v 21/ ek TS

realidad
psiquica

FREUD
N-del-F, realidad psiquica, Edipo

R, 14 enernl 975

Cuando hace ese pasaje, para ver como se sostiene la estructura a partir del sinthoma, Lacan va a
decir: el sinthoma puede tener por nombre la inhibicién, el sinthoma puede tener por nombre la
angustia, el sinthoma puede tener por nombre el sintoma. Entonces ya no es meramente una
instruccion sino que es ya una cuarta existencia. Por eso yo hoy traje una duplicacién de lo imaginario
porque la inhibicién va a anudar el nudo de una cierta manera, el sintoma va anudar el nudo de otra
manera, la angustia va a anudar el nudo de otra manera, siempre borrdmeanamente, pero con los
puntos del lapsus del nudo ubicados. ;Qué quiere decir por ejemplo esto? que para que la inhibicién
anude, tiene que haber dos veces un fallo el nudo. Ya sea que lo real pase por debajo de lo imaginario,
ya sea que lo imaginario pase por encima de lo simbdlico. Eso lo vamos a trabajar un poco manana
cuando veamos la neurosis obsesiva. Pero entonces, ahi pasamos del desborde, a la inhibicién. Y la
clinica de esta inhibicion como nominacién imaginaria, la vamos a ver mafiana con la neurosis obsesiva.
Entonces ahi se puede pensar la histeria, la fobia, como distintas nominaciones bajo la forma del
sintoma y de la angustia, pero claramente la nominacién imaginaria se ve muy bien. En la neurosis
obsesiva. El nudo lo vamos a hacer mafiana con esto.

El dltimo punto es que luego de armar la cuarta consistencia con estas tres nominaciones, ;me van
siguiendo?, ;qué es lo que sostiene el nudo?. Un paciente inhibido en toda su vida, inhibido en toda su
vida quiere decir sin ninguna pregunta respecto del inconsciente. Que no es el acting out, que también
podria ser la emergencia de la verdad sin ninguna pregunta, no, inhibido con lo que podria hacer un
rechazo al inconsciente y en relacién solamente a la representacién mental, y puede venir asi anudado

toda su vida, ya vamos a ver las especificidades de la neurosis obsesiva en este punto. Una vez que



Lacan arma esto, en el seminario 25, Lacan va a armar otras parejas, y va a armar una pareja en relaciéon
al nudo borromeo, también en relacién al imaginario, a la inhibicién la va a emparentar a la pulsion. La
otra pareja que va armar es el saber inconsciente con el principio de placer, y la tercera pareja va a ser
lo real y el fantasma, y va a poner cada uno de estos extremos en relacién a lo imaginario, a lo
simbdlico y a lo real. Lo imaginario: pulsion, inhibicion, lo simbdlico: principio de placer, saber
inconsciente, lo real: real y fantasma. ;Qué quiere decir esto? Quiere decir que hay que pasar de la
inhibicién al sintoma y el fantasma para de alguna manera acceder a lo real, de vuelta, no en términos
de atravesamiento, en términos de anudamiento, de tironeamiento, pero que encontramos cuando
Lacan, hace la pregunta que me hacia recién es jpor qué Lacan pone a la inhibicién en relacién a la
pulsién? Porque Freud dice la inhibicién es un aumento libidinal sin variaciéon sintomatica, que no
espera ninguna satisfacciéon porque la pulsién es acéfala y se satisface en el solo recorrido y no tiene
ninguna expectativa de satisfaccién, y no hay ninguna operacién nueva que haga del sintoma una
metafora. El sintoma es una sustitucion significante, verdad, pero a su vez opera por la via de una
sustitucion metaférica, esa sustitucion metaférica no estad en la inhibicién y en la pulsién. Por eso Lacan
pone el principio de placer y el saber inconsciente, porque el saber inconsciente es lo que responde el
sintoma, entonces asociamos y la asociacion libre entra por la via del principio de placer, luego por la
via del fantasma, el agujero de lo real. Pero pone la inhibicién porque en este punto creo que es
absolutamente freudiano. La inhibicidon es ausencia de metéfora, ausencia de sustitucién significante,
simbolizacion fija, en relacién al aumento o a la disminucién de la pulsién. Entonces me parece que se
puede entender porque al final de su ensefianza Lacan retoma lo que Freud dijo de la inhibicién, en la
inhibicién sintoma y angustia

Bueno, yo el recorrido que queria mostrarles es éste y me parece que podemos dejar 15 minutos para
la preguntas. Quiero mostrarles algo (...) quiero decirles una cosita mas, este es un circulo y esto es una
recta, esto lo trabaja Miller en “El reverso de un andlisis”. El Topdlogo Desargues, es quien verifica que
un circulo puede ser una homeomorfo a una recta, es decir que yo puedo deformar en el espacio un
objeto y hacerlo ser otro objeto sin que se rompa, y cuando hablamos de la topologia borromea,
estamos hablando de la topologia de lalengua. Es decir una interpretacién analitica tiene que cortar de
la buena manera, para que una figura pase hacer otra, un decir sea otro, lalengua es topoldgica, no es
eucleniana, nuestra topologia no es una topologia abstracta, es una estructura que permite verificar
cambios a partir de operaciones, y a partir de cortes, la cortada de la buena manera permite pasar de
una figura a otra, permite pasar de un circulo a una recta, y eso para un sujeto puede querer decir,
decir de otra manera, salir del circulo y pasar a la recta, tener otros tipos de cruces. Entonces

Desargues pone acé un punto “o0”, que es el punto mas alejado de la recta y lo pone en el centro del



circulo y va a demostrar que un circulo es homeomorfo a una recta de la siguiente manera: Va a poner
aca puntos y aca puntos, entonces yo tiro esto, tiré esto, siempre parto del punto “0”, y voy a ver por
biyeccion biunivoca, que a cada punto de la recta puede corresponderle un punto de cruce del circulo,
entonces puedo llegar hasta acad y cuando llego acd, completé el circulo, y verifique que a cada punto
del circulo le corresponde un punto de la recta. Y entonces un circulo lo abro, abro el circulo, es lo que
hace Lacan cuando trabaja con el triskel, cuando trabaja con el triskel que son tres rectas’, es porque
abrié el circulo y lo hizo homeomorfo a la recta. Esto es para decir que estéds figuras cambian sin
romperse, sin lastimarse, pasan de una forma a otra, por supuesto que hay muchos detalles, puntos de
cruces, etcétera. Pero vos podes hacer de un circulo una recta, es decir puedes hacer de un lazo
edipico algo no edipico, por ejemplo, o que va a mantener el Edipo, puedes hacer de un sintoma
neurdtico algo un poco menos neurdtico, pero porque lalengua es topoldgica y el corte de la

interpretacién también es asi.

S1
Goce Otro JA
A

Representaciones

Triskel

Goce sentido

S S2 k-%;
%

Goce falico

Sintoma

Entonces sobre la base de esta linea de Desargues, es que Lacan plantea los campos de existencia,
porque cada uno de los puntos es una apertura de la recta, acd no estamos abriendo una recta pero si
yo, acd la corto, entonces se abre un campo, el campo de existencia del nudo borromeo deviene de
esta operacion. Y, jqué quiere decir el campo de existencia? quiere decir que cada registro tiene un
campo de existencia que es una hiancia, es decir, no hay hiancia sélo del inconsciente, hay hiancia de
lo simbdlico, lo real y lo imaginario. Y frente a esa hiancia hay respondedores podriamos decir,
entonces por ejemplo, no quiero complicarles muchos la existencia, pero si nosotros pensamos que
ésto es lo imaginario, quiero hacerlo bien, siempre lo imaginario, nosotros ponemos aca la inhibicién,

aca la representacién mental, es otra manera de armar esto, y acad ponemos el goce falico.




Entonces tenemos estos mismos que yo les decia con el campo, este campo de existencia que se abre

acd, es la recta del circulo imaginario que se va abriendo, y a la vez da lugar a esta intrusién simbdlica y
este campo de la existencia, entonces yo pongo acé inhibicién o imaginario, acéd pongo real, campo de
existencia, acd pongo simbdlico, que es la intrusién de la inhibicién en el campo de lo simbdlico. Esto
lo hacen para lo simbdlico y para lo real, y les va a dar, campo de existencia para lo real e instruccién
de este lado, digamos, no lo real, sino en cada uno de los registros, ;se entiende?.
Es por la operacion de Desargues que Lacan plantea esto. Por eso uno puede llegar inhibido, y uno
puede llegar sintoméatizado o sinthomado, o angustiado, porque también hay homeomorfismo entre las
figuras y los nudos, ya cuando llegue inhibido sé que se produjo algo de este homomorfismo, se abrié
el circulito, se abrié un poco y yo ya no puedo tocar mas el piano por ejemplo. Ya ahi hubo un cambio,
entonces Lacan dice, es un cambio sintoméatico que da cuenta de la inhibicién, el sintoma y la angustia,
son topoldégicos, la operacion del analista también debiera serlo.
Aca tienen lo de Desargues, van a ver que la Ultima, se abre y depende de que registro este en juego
vamos a tener el campo de existencia y la intrusion, y lo que sostiene. Entonces para pensar la cuestion
topolégica hay que pensarla siempre con todas estas variables, agujero, consistencia, existencia
campos de existencia, que son las respuestas.
Bueno, Preguntas:
Mabel Rabino: Si pudieras decir un poquito méas de esto que, eso que decias de lalengua topoldgica.
El corte de sesion es topoldgico, entonces la operacidon del analista es topoldgica. Si pudieras hablar
un poquito mas de eso.
Graciaela Esperamza: Yo dirfa asi, por que la topologia es imposible de ser imaginada, pero por
ejemplo diria lo siguiente, hay momentos en el anélisis dénde el paciente habla, va diciendo y hay una
intervencién analitica y no puede ubicar claramente que se produjo algo en relacion al anudamiento
que hizo que el goce félico quede fuera del cuerpo, que se reduzca la suposicién del goce del otro,
que por la via del sentido no se llega al desciframiento del goce del sintoma, y es una operacién que
se produce al hablar, en andlisis. La inhibicién no se puede descifrar, es indescifrable porque no hace
cadena, hay que llevarlo a hacer cadena. Pero cuando vos podes incidir sobre la inhibicién, vos podes
decir bueno, el campo de existencia de la representacién mental ha dado lugar, ahora al campo de
existencia del sintoma y el sujeto se pregunta por el sentido de sus sintomas, aunque llegue al final de
analisis a ubicar que ese sentido les extimo al sintoma y goza como acontecimiento de cuerpo.

Entonces abri los campos de existencia en base al movimiento de lalengua. Por el movimiento de
lalengua vos decis: este sujeto es esclavo de todo o sea de lo imaginario, porque es lo imaginario lo

que constituye un todo, por lo que vimos antes, hay lo semejante, hay lo no semejante, cierro el circulo



de los semejantes, me encuentro con lo imposible, que es lo no semejante y se me cerr6 el circulo y
hago un todo. Entonces es en el movimiento mismo del decir, donde se aplana el nudo. Cuando Lacan
dice creo que en la regla fundamental, se trata de cémo va atravesando los agujeros, es como atraviesa
estos agujeros, el goce falico, el goce del otro, el sentido, el objeto a, que es el punto de vacio
irreductible del mundo, eso no tiene nombre. Es en ese movimiento, y que es lo que se intenta, que se
localizan los goces: goce falico, goce del otro, goce del sentido. Que se localicen, que se localizan los
respondedores, los que responden, qué son momentos cruciales de la cura. Entonces cuando salis de
la representacién caballo y podés decir: ah!, evidentemente en el segundo tiempo del Edipo mi papa
no me dio para pasar al tercero, entonces es el caballo sustituto del padre, el caballo dejé de ser una
representacion mental para ser una metéafora. El sujeto paterno pasa (inaudible)... sino el caballo
sustituto del padre.

Luz Casenave: Me vuelvo un poquito para atrds, me gustaria que hablaras de esta variable del tiempo
en la diferencia entre la inhibicion y la angustia y el sintoma. La variable tiempo.

Bueno qué tema, te doy una respuesta muy banal, yo creo que si la inhibicién es un sintoma en el
museo, quizas tenga que ver con la eternidad, congelado, petrificado, para siempre, siempre fui asi, y
fui asi a mi no me molesten, yo siempre fui asi. ;Por qué te molesta que yo tenga que contar baldosas,
si a mi no me molesta’.

Luz Casenave: Y entonces ;cuando la inhibicién es permanente se convierte en sintoma?

Cuando la inhibicién se articula a alguna orden de satisfaccion por la via de la interpretacion del
analista, puede devenir sintomas y entonces ahi cuando interrogar al sintomas ya no responde el
preconsciente, ah! La pregunta por la causa, porque ahi para pasar de la inhibicién al sintoma esta la
pregunta por la causa, la inhibicién no tiene pregunta por la causa. Pero la cuestion del tiempo en la
topologia borromeo es importante por que no hay tercera dimensién, salvo que sumerjas el objeto en
el espacio, ahi la tercera dimension es el tiempo, porque es el tiempo que te lleva transformar la figura,
la cantidad de vueltas que tenés que dar en el tiempo para que un circulo pasé a ser una recta, para
que dejes de hablar de tu mama y hables de tu objeto, digamos. Tiempo, pero no cronolégico, sino el
tiempo que requiere dar las vueltas, que no es cronolégico, porque puedes estar 100 afios y no hay
ningln cruze, es el instante, es la ruptura de la duracién. ;Cuéntas vueltas dijiste y que cortes
produjiste es la rurtura del tiempo cronoldgico?.

Coty Beneitez: Estaba pensando que pasa del anudamiento borromeo el cuarto nudo, que es
borromeo, pero los tres estdn superpuestos y el cuarto es el que anuda... La pregunta mia era que
siempre hay lapsus del nudo. El lapsus del nudo es lo esperable, no hay nunca un anudamiento

perfecto.



Graciela Esperanza: Porque no hay relacién entre lo real, lo simbélico y lo imaginario.

Coty Beneitez: Exactamente. Entonces si hay lapsus siempre va a haber inhibicién o sintomas o
angustia... Lo que quiero que quede claro es que el lapsus siempre estd cuando es doble, es neurdtico.
Graciela Esperanza: Cuando el anudamiento no es borromeo no se dan dos lugares sino es uno, pero
ese es otro tema, ese es Joyce, es otro tema, es el nombre del sinthoma.

Pero bueno, entonces efectivamente la nominacion como cuarto que anuda, va a reparar el lapsus el
nudo. Lacan lo dice muy bien en el seminario 23, puede reparar donde hay lapsus o puede reparar en
otro lado, igual sostiene la condicién borromea, pero ahi lapsus.

Desconocido: mi pregunta serfa: jcuando hay una inhibicién en una persona, cuando ella decide
consultar, puede ser que ya esté mas cerca de un sintoma?

Graciela: si, pero por ahi consulta porque la familia lo empuja, lo vamos a ver mafiana. Por ahi cuando
la inhibicién empieza a generar un pequefio monto de angustia, en su relacién polar con la angustia o
mismo una emocidén, o mismo una turbacidon, cuando Lacan dice, la turbacidon es la caida de la
potencia porque ya no puede hacer més nada, por ahi hay una pequefia pertenencia de angustia y
consulta de ahi hay que ver si es la inhibicién la que tiene que pasar a ser sintoma o es otra cosa, lo
sintomatico. A veces insistir sobre la inhibicién es inutil porque la inhibicién lo asocia, hay que tocar,
como en el juego del billar, hay que tocar otra tecla para que por ahi la inhibicién se desinhiba.

Sino hay mas preguntas, espero que les haya quedado relativamente claro.



