
65 
 

TEMA 17: EL CONCILIO DE NICEA, REACCIÓN ANTE EL ARRIANISMO Y CONSTANTINIPLA. 

​ ​ INTRODUCCIÓN 

El desarrollo dogmático y la profundización teológica, tienen su raíz y su criterio de verdad en la experiencia de fe que nos ha 

transmitido el NT: el desarrollo de la comprensión del misterio de Dios, fijado en los dogmas de la Iglesia que es la explicitación 

bajo la guía del Espíritu “que os guiará hasta la verdad completa” (Jn. 16, 13). Este desarrollo dogmático sucede bajo el influjo de 

muchos factores históricos; también por la penetración de la verdad cristiana que, debe ser más comprendida para poder ser 

mejor vivida. El acceso teológico al misterio de Dios revelado por Jesucristo, actúa en el interior de la experiencia de la fe 

eclesial; los creyentes entran en comunión con el Padre en el Espíritu, que nos hace “hijos en el Hijo”. La Iglesia ha podido 

conocer en la fe, el misterio íntimo de la vida de Dios en sí como Amor trinitario. Esta íntima unión entre revelación y la 

autocomunicación histórico – salvífica de Dios, y su vida íntima, ha sido un poco olvidado en la teología sucesiva a los Padres y a 

los grandes escolásticos. A este propósito K. Ranher ha formulado el siguiente principio: “La Trinidad “económica” es la 

inmanente y viceversa . Se subraya que el acceso a la vida intratrinitaria se le ofrece al hombre por la intervención salvífica de 

Dios por Jesucristo, y que la Trinidad, es un misterio salvífico. El Dios que se comunica al hombre es el Hijo encarnado, que ha 

entrado en nuestra historia aceptando un destino de sufrimiento y de gloria para nuestra salvación y también el Espíritu Santo.  

       

1.- PRINCIPALES ORIENTACIONES PRENICENAS 

Los cuatro primeros siglos de la historia de la Iglesia, son determinantes para la comprensión teológica y la formulación 

dogmática del misterio de Dios-Trinidad. Se habla de un periodo pre-niceno, y de otro post-niceno, tomando como punto de 

referencia el concilio de Nicea del 325. Para hacer frente al paganismo politeísta y al gnosticismo, en el S. II se afirma la unidad 

de Dios, así como el misterio de un Dios que es Padre, Hijo y Espíritu Santo. La vida intratrinitaria no había sido muy 

profundizada y los conceptos empleados hacían pensar en una visión  subordinacionista de la Trinidad. Surge el problema de 

cómo armonizar la unidad de Dios con la divinidad del Hijo; la solución es distinta en oriente que en occidente. En occidente, se 

parte de la unidad de Dios, llegando al modalismo. En oriente, se parte de la trinidad: en Dios hay tres personas distintas, que 

tienen una única sustancia, llegando en ocasiones al subordinacionismo, del que derivará el arrianismo. Tanto el modalismo, 

como el subordinacionismo, son los primeros intentos de respuesta al interrogante de cómo armonizar la unidad de Dios con la 

divinidad del Hijo. Los Padres, tienen conciencia de la necesidad de tener muy firmes dos irrenunciables puntos de fe: por una 

parte, que Dios es uno y único, y es un ser en comunión; Dios es en sí mismo distinto, con una relación que presupone y dirige 

a la unidad. Tertuliano y Orígenes combatían el modalismo, que será condenado en Nicea, junto al arrianismo. 

 

Tertuliano (+230) : distingue los dos polos del discurso trinitario: la unidad de la sustancia divina, y su manifestación histórica o 

divina economía. Por esta manifestación en la historia, empezamos a conocer la trinidad, la distinción de personas no la entiende 

solo como un modo de manifestarse de Dios, en relación a nosotros, sino una realidad en la eternidad misma de Dios. En cuanto 

el Padre engendra al Hijo, es posible distinguir las personas del Padre, del Hijo y, correlativamente, del Espíritu Santo. Los “tres”, 

son una sola sustancia, pero no una sola persona. Tertuliano demuestra, contra los monarquianos, que el reconocimiento de la 

divinidad de Cristo, no conduce a la negación de la unidad de Dios, y salvaguarda el patrimonio de la fe de la Iglesia. 

 

Novaciano: Parte de la simplicidad y trascendencia de Dios, acentúa la atemporalidad de la generación del Hijo, pero la 

economía pasa a segundo plano, aunque, reconoce que el Hijo no es persona perfecta hasta que entra en relación con el mundo. 

El problema de su teología, es que al concebir al Padre como esencialmente ingénito y a la agennesía como la esencia misma de 

Dios, no escapa a un subordinacionismo cuando habla del Hijo en relación al Padre, si bien de carácter muy diferente a Arrio. 

 

Orígenes  (+253): Se centra en el Padre: un solo Dios creador y ordenador de las cosas. De Él  brota toda realidad, y a Él vuelve 

todo. El Verbo, engendrado antes de todo, se anonadó tomando la carne del hombre en Jesucristo. El Espíritu Santo, es 

asociado al Padre y al Hijo, por la tradición apostólica. Tres hipóstasis pero de la misma naturaleza. Trinidad de las personas en 

la unidad de la esencia. Las afirmaciones de Orígenes abren el debate sobre su posible subordinacionismo. Con Orígenes, la 

doctrina trinitaria experimenta un gran progreso. Pero con graves tensiones por  dependencia de las categorías griegas.  

 

2.- LAS HEREJÍAS TRINITARIAS 

El problema trinitario se agudiza cuando entre finales del S: III e inicios del   S. IV, en el intento de ilustrar con los términos de 

la cultura y de la filosofía greco-helenística el ministerio del Dios revelado en Jesucristo, con modelos culturales pre-cristianos.  

 

El monarquismo (monos = uno sólo, arché = principio), Salvaguarda la unidad de Dios pero no la distinción del P. H.y E.S.  

Monarquismo dinámico o adopcionismo. Según el cual el Logos es una energía (dynamis) de Dios que es Uno, que ha 

entrado en Jesús de Nazaret temporalmente, para habilitarlo para su función de Mesías. Niega que el Logos sea distinto del 

Padre, y niega que Jesús sea Dios. Sus principales exponentes son Teodoro de Bizancio y, hacia el 260, Pablo de Samosata. 

Monarquismo modalista: El Padre, Hijo y E.S. son tres “modos” asumidos por el único Dios para revelarse y salvar al hombre: 



66 
 
pero Dios es y permanece absolutamente Uno. En particular Jesús es el Padre que se ha encarnado y ha padecido (llamados tb. 

patripasionistas). Ellos ya usan los términos “consustancial” y “persona”, pero con contenido diferente del Concilio de Nicea. 

Subordinacionismo: Ve al Hijo y al Espíritu Santo “subordinados” al Padre, el cual es verdadero Dios solamente, mientras que 

ellos son mediadores “divinos”. Niegan la absoluta trascendencia del Dios Uno y la multiplicidad de los seres creados. 

Adopcionismo: Un solo Dios, creador y dueño del universo: Jesús no puede ser Dios. Es un hombre ordinario, nacido de la 

unión de María y José, que vivió santamente, “elegido” por Dios. No es un ser divino, sino un hijo adoptivo del único Dios. 

 

La herejía arriana 

Lo que conocemos de él es gracias a S. Antonio, que era su adversario. Va a ser el subordinacionismo de Arrio el que va a 

provocar la afirmación dogmática de Nicea. Los precedentes de la teología de Arrio están tomados de la síntesis teológica de 

Orígenes que como la de Arrio, se colocan dentro del problema de la interpretación del misterio cristológico. Cuando el N.T. utiliza 

la categoría de Logos, la lee en profunda fidelidad con una tradición veterotestamentaria y, con la originalidad cristológica. 

Orígenes permanece fiel al N.T., tratará de interpretar el misterio trinitario en el esquema de la línea platónica, tanto que defiende 

al Padre como autó theos (Dios mismo), y el Hijo encarnado como deúteros theos (Dios segundo): afirmación con riesgo de 

subordinacionismo. Arrio, presbítero de Alejandría, sus enunciados son de corte platónico. Reconoce un solo Dios trascendente 

(línea platónica del Uno); de aquí deriva el motivo por el cual no se puede decir que el Hijo sea coetáneo con el Padre; ¡Si el Hijo 

tuviese la misma eternidad del Padre y la misma sustancia del Padre, significaría que Dios en Sí mismo está dividido! 

 

De aquí se siguen las  afirmaciones fundamentales de Arrio: 

1.​ Dios es único y trascendente. Es llamado Padre porque ha creado al Hijo. 

2.​ Cristo no es Dios, es una criatura. Si es criatura, su existencia está debida a un acto libre de la voluntad del Padre. 

3.​ El Hijo, por tanto, tiene un principio. Ha sido creado. 

4.​ No tiene un conocimiento directo del Padre, porque este último es inefable, absolutamente trascendente. 

5.​ Está sometido al cambio, en cuanto criatura, y puede pecar. 

6.​  La Biblia misma presentaría al Hijo como una criatura inferior al Padre  (Jn 17, 3). “Esta es la Vida eterna: que te 

conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a tu Enviado, Jesucristo”. 

7.​ Confundía esencia y persona en Dios, de modo que cuanto afirmaba de una persona lo afirmaba de la esencia divina. 

Históricamente las tesis de Arrio han tenido gran difusión debido a: 

1.​ Filosófica: la tesis arriana era más comprensible que la ortodoxa en ambientes de cultura estoica y platónica; 

2.​ Histórico-política: la tesis arriana era más adaptada para sostener la unidad del Imperio, valorando la ideología sagrada 

de un único principio de la unidad política en la tierra, imagen del único principio en el cielo. 

 

3.- EL CONCILIO DE NICEA Y CONSTANTINOPLA 

a)​ Nicea y la divinidad del Hijo 

El Concilio de Nicea tuvo lugar en 325 por iniciativa del emperador Constantino. La respuesta del Concilio de Nicea, es la 

reafirmación del símbolo bautismal antiguo. Es una confesión de fe: en Dios, en Jesucristo, Hijo de Dios, generado por el Padre, 

generado no creado, de la misma sustancia (ousìa) del Padre. La afirmación de la generación (distinta de la creación), hace 

ver como el Hijo es de la misma sustancia del Padre (= homoousios) respondiendo a Arrio, subrayando con fuerza que el Hijo 

está al mismo nivel del ser (el divino) que el Padre. Aunque la introducción del término ousìa puede prestarse a diversas 

interpretaciones: por un lado, el Hijo viene de la misma sustancia del Padre, como si fuese una única ousìa con dos 

manifestaciones (modalismo); por otro, son dos ousìa distintas, una del Padre y una del Hijo (di-teísmo). Está ante todo el 

problema de la introducción de un lenguaje filosófico en el interior de la confesión de fe. Esta introducción es legítima, porque la 

evolución dogmática de la Iglesia es un camino de tensión entre la tradición y la interpretación actualizadora, en contacto con los 

problemas del tiempo y las categorías elaboradas por la cultura humana. Cuando es usado el término ousìa la teología no hace 

una “helenización” de la fe, sino que inicia un proceso de des-helenización de las categorías filosóficas tradicionales, dándoles un 

nuevo significado al contacto con la originalidad de la fe cristiana. Se da el peligro de q prevalecer el interés metafísico, por lo que 

se privilegia no la historia de la salvación, sino la trascendencia de Dios, cayendo de nuevo en esquemas griegos. El significado 

último del símbolo niceno es reafirmar el fundamento soteriológico (= salvífico) de la fe. Atanasio afirma; Si tiene razón Arrio (que 

ve el Hijo como criatura), entonces no estamos salvados, porque está salvado solamente lo que es asumido por la divinidad.  

 

Sus valores fundamentales son: equilibrio tradición-interpretación  y avance que supone el concepto “homoousios”, por el que 

se acepta la divinidad del Hijo, contra todo tipo de subordinacionismo y al mismo tiempo la verdadera unidad de Dios contra todo 

triteísmo. Sus limitaciones: Precisión especulativa en referencia al término homoousios, pues de hecho podía ser interpretado 

como estricta identidad numérica, o una identidad meramente específica. No se habló de cómo es la procedencia del Hijo y 

apenas del Espíritu Santo. De tipo práctico: el concilio no acentúa con la misma fuerza que la divinidad la humanidad de Cristo. 

Tampoco se acentúa el papel mediador de Cristo. Un problema importante que surgió fue en referencia a la complejidad 



67 
 
terminología. El concepto homoousios presentaba varios inconvenientes: No era de origen bíblico, sino gnóstico, y su significado 

no era unívoco. ¿Significa de “igual esencia” que el Padre, o de “idéntica esencia” que el Padre? La primera interpretación podía 

entenderse en sentido triteísta y la segunda en sentido modalista. Lo que sí concluyó Nicea es que Jesucristo tiene unidad e 

igualdad de esencia con el Padre. Esto significa que Nicea concibe al Padre como ápice de la unidad.  

El concilio no expresa de modo adecuado la esencia y la distinción de personas. Los latinos traducían a menudo hipóstasis por 

substancia, así parecía que se podía llegar al triteísmo. A la inversa, la distinción de Tertuliano entre natura y persona resultó 

difícil para Oriente, pues traducían persona por prosopon o máscara, evocando al modalismo. Dp de Nicea, aparecen diversas 

tendencias, cuatro grupos: +Los arríanos puros: el Hijo desigual al Padre. +Los comeos: el Hijo es semejante al Padre. +Los 

semiarrianos: no usan el termino homoousios, aunque admiten la doctrina de Nicea. Estos empleaban el término homoousios: 

semejante en todo, también en la substancia, al Padre. +Los niceos, a la cabeza S. Atanasio: el Hijo es consustancial 

(homoousios). 

 

b) Constantinopla y la divinidad del Espíritu. 

Es en los últimos escritos del NT (Juan) donde hay una visión clara de la divinidad del Espíritu (discursos del Paráclito). Los 

apologistas (escritores eclesiásticos del s. II) tienen un esquema binario: el Espíritu no es colocado con precisión en el interior de 

la vida trinitaria; en Ireneo y Tertuliano está afirmada la divinidad del Espíritu Santo, aunque si no muy claramente, en base a la 

liturgia de la Iglesia. En el s.IV encontramos la contestación formal de la divinidad del Espíritu Santo 

(macedonianos/pneumatómacos); estos lo veían a un nivel más bajo del Padre y del Hijo, como intérprete o enviado de estos. 

Frente a esta posición toma importancia la reflexión de los Padres Capadocios. San Basilio Magno, en el tratado Sobre el 

Espíritu, hace un razonamiento doxológico-soteriológico (del tipo de San Atanasio en relación al Hijo): si con el don del Espíritu 

hemos sido hechos partícipes de la naturaleza divina (2 Pe 1,4) quiere decir que el Espíritu es de naturaleza divina. E introduce 

una modificación en la fórmula trinitaria: “Gloria al Padre, al Hijo y al Espíritu Santo”, en lugar de “en el Espíritu Santo” (para 

subrayar la igualdad entre las tres Personas divinas). Todo será ratificado en el Concilio de Constantinopla (381), sínodo de las 

Iglesias orientales recibido por el papa Dámaso, y confirmado por el Concilio de Calcedonia (451). El símbolo 

constantinopolitano recoge y completa el símbolo de Nicea. En él se llama al Espíritu Señor, del mismo modo que Jesucristo. 

Pero su personalidad divina se expresa también de otras formas, afirmando que procede del Padre y que es adorado y glorificado 

junto con el Padre y el Hijo, lo que equivale a afirmar la consustancialidad.  

 

El Espíritu Santo, es el que da la vida, el que se la comunicó a Jesús en la resurrección y la comunica en la regeneración a los 

creyentes, declarando que “habló por los profetas”. 

✔​ -“to pneuma to hágion” (creemos) en el Espíritu, el Santo. 

✔​ -“to Kuryon”, el Señor, (al mismo nivel del Hijo y del Padre), contra los pneumatómacos. 

✔​ -“zoopoion”, vivificante, dador de vida (no sólo de la divina). 

✔​ -“ek tou patrós ekporeuómenon”, que procede del Padre (origen del Espíritu deducido de Jn 15, 26) “Cuando venga el 

Paráclito que yo les enviaré desde el Padre, el Espíritu de la Verdad que proviene del Padre, él dará testimonio de 

mí; no se dice nada de la relación con el Hijo; 

✔​ Con el Padre y el Hijo, es adorado y glorificado (actos que se dan sólo a la divinidad). 

En síntesis, son dos los resultados de los dos primeros concilios trinitarios: Padre, Hijo y Espíritu Santo son Dios, son de la 

misma sustancia; y son distintos: el Hijo es generado por el Padre; el Espíritu Santo procede del Padre (generación y procesión: 

he aquí dos términos  técnicos de origen bíblico, con los cuales se expresan las dos relaciones que unen al Hijo y al Espíritu al 

Padre). Se precisa el homoúsios como identidad sustancial numérica, se distinguen claramente la ousía y la hipóstasis y se 

afirma la inhabitación recíproca de las personas. Sobre el Espíritu Santo, se proclama su divinidad.  

 

c)​ El Constantinopolitano II y la “fórmula trinitaria” 

El símbolo constantinopolitano, no utiliza el término homoousios para el Espíritu, para evitar la ambigüedad que hemos visto 

anteriormente. San Basilio tratará de encontrar una solución a los problemas que habían quedado abiertos en Nicea para 

expresar la identidad de estas tres entidades distintas dentro de la única ousía; sirviéndose del estoicismo, ha propuesto la 

distinción entre dos términos: ousía, sustancia en modo indeterminado; hypóstasis, sustancia en modo individuado. Quedaba un 

problema de clarificación lingüística: ¿cómo podían traducir los padres? El problema será resuelto en el Concilio 

Constantinipolitano II, de 553: Si alguno no confiesa una sola naturaleza (Phycis, natura) o sustancia (ousía, substantia), del 

Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, y una sola virtud y potestad, Trinidad consustancial, una sola divinidad, adorada en tres 

hypóstasis o personas, sea anatema.  

 

4.- LA TEOLOGÍA TRINITARIA DE LOS PADRES ORIENTALES: LOS CAPADOCIOS. 

 

Es decisiva, en Oriente, la reflexión de los Padres Capadocios: Basilio Magno, Gregorio de Nisa y Gregorio Nacianceno.  



68 
 
San Basilio, profundiza en la distinción entre esencia (ousía) y persona (hypóstasis). Dice él: Esencia corresponde a persona a 

un individuo particular. Cada uno de nosotros existe porque participa de la humanidad, pero existe este hombre o aquel otro 

gracias a sus propiedades o particularidades personales. Del mismo modo sucede en la Trinidad: el término esencia es nombre 

común… mientras persona indica una propiedad particular que distingue a uno como Padre, a otro como Hijo, y al otro en su 

propiedad típica de santificar. La finalidad de sus intervenciones doctrinales es sobre todo la defensa de la divinidad del Espíritu 

Santo. Afirma su naturaleza divina y su consustancialidad con el Padre. También estudia atentamente las relaciones del Espíritu 

con el Padre; afirmando que éste proviene del Padre no por generación, como el Hijo, sino como soplo (pnéuma). 

San Gregorio Nacianceno (390): en las personas divinas existe perfecta identidad y excepción (y esto es lo que las distingue 

cómo Personas) de sus relaciones de origen, por lo que es la modalidad de su relación, como relación de origen de una en la 

otra, la que define las personas divinas. El Nombre propio de Aquel que no tiene origen es el Padre; el nombre propio de Aquel 

que es generado a pesar de no haber tenido inicio es el Hijo; el nombre de Aquel que procede sin ser generado es el Espíritu 

Santo.  Acerca del Padre se limita a repetir que engendra al Hijo y produce al E. y, del Hijo, que es sustancialmente idéntico 

a él. Sobre el Espíritu Santo, afirma con contundencia que el Espíritu es Dios y que es consustancial al Padre. Habla de un 

Dios que es trino y uno. Afirma que la unión de las personas es perfecta, y que no se distingue de la única esencia divina. 

 

Gregorio de Nisa  trata  de expresar la trascendencia y la verdad superior del misterio trinitario. Por un lado, afirma que la 

relación entre las tres hipóstasis es “inmutable”: porque es parte intrínseca de la inmutabilidad del Ser divino; por otra, subraya 

que la trinidad de las hipóstasis no divide la esencia divina, porque se trata a nivel de las propiedades hipostáticas y no en el nivel 

de las determinaciones esenciales.  Construye una exposición de la doctrina trinitaria en la que ocupan un puesto central la 

unidad de la esencia divina y, en este cuadro, la distinción de las personas. El Padre es la causa de las otras y el Hijo y el Espíritu 

son causados. A pesar de todas estas precisiones es evidente que el misterio permanece oscuro. Aún más, hay un cierto peligro 

de relativizar un poco las hipóstasis, si no a nivel dogmático, sí a nivel de precisión conceptual: porque corren el riesgo de ser 

presentadas sólo como un “accidente” (en el sentido filosófico del término) inmutable y permanente de la esencia divina. 

Consabidos los límites de su teología trinitaria, los Capadocios subrayan, la trascendencia inefable del Ser divino, que 

permanece aróistos, no limitada y por tanto ni siquiera determinada conceptualmente. San Gregorio Nacianceno afirma que “la 

generación de Dios se adora en silencio (…). El resto está escondido por una nube y se substrae de la debilidad de tu 

ver.  Este primado de la teología apofática (negativa, del silencio) sobre la catafática (positiva), será preponderadamente en la 

teología oriental: desde el Pseudo Dionisio el Aeropagita (s. V-VI) hasta Gregorio Palamas (s. XIV). 

 

5.-  LA TEOLOGÍA TRINITARIA DE LOS PADRES OCCIDENTALES: SAN AGUSTIN 

 

SAN AGUSTIN 

Entre los padres latinos es importante la reflexión de san Agustín de su De Trinitate y que prevalecerá en Occidente. Su 

método es el de  aquel que busca, dentro de la experiencia de la fe, el pensamiento de las afirmaciones fundamentales de 

la fe misma. Vale la pena subrayar al menos tres puntos. +Para caracterizar a las personas divinas, Agustín utiliza y profundiza 

el concepto de relación, en parte ya explotado por los Capadocios. +En la filosofía griega (Aristóteles) la RELACIÓN es una de 

las diez categorías del ser, pero es un “accidente” que se atiene a la sustancia, es decir no tiene un ser en sí. En la Trinidad, 

afirma sin embargo san Agustín, la relación es sustancial, no accidental, pues la relación se identifica con el ser mismo de las 

Personas divinas. Dice san Agustín “Dios subsiste bajo forma de relación”. +Explica Agustín refiriéndose al testimonio del NT, no 

todo lo que se dice de Dios se predica de la sustancia, por que se habla a veces de Dios según la relación: la palabra Padre dice 

relación al Hijo, Hijo dice la relación al Padre; Espíritu Santo, que es un primer momento no dice relación, es el don del Padre y 

del Hijo, y significa doble relación. Y estas relaciones no son accidentes, porque son siempre las mismas: son Dios. Esto significa 

que el ser propio de Dios no es sólo el ser en sí, sino el ser.-para, el ser-en-relación: comienza a desgajarse el concepto griego 

de ser. Es decir, con categorías filosóficas, lo que afirma el NT: que Dios es Amor. La fórmula agustiniana será canonizada en el 

Concilio de Florencia (1439-1445), que afirmará: en Dios todo es un si, no existe una oposición de relación. San Agustín abre un 

camino, pero no lleva hasta el fondo la unión entre el concepto de relación sustancial, que él forja, y el concepto de hipóstasis de 

los Capadocios. El concepto no está claro, porque corre el riesgo de evidenciar solamente la distancia de las tres hipóstasis con 

el peligro del triteísmo.  La delicada cuestión será recogida por Santo Tomás.  

 

En la Trinidad de Dios está reflejada, analógicamente, la trinidad creada de las facultades del espíritu humano. El punto de 

partida es el Génesis: “Hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza”: por tanto, es necesario reencontrar en el hombre la 

imagen trinitaria. Como el hombre tiene memoria de sí, se conoce a sí mismo, y se ama (en la gracia – tiene memoria de Dios, 

tiene conocimiento de Dios, tiene amor de Dios), así es en Dios: - MEMORIA, INTELECTO Y VOLUNTAD son una analogía 

creada de la Trinidad que es Padre (memoria), Verbo (intelecto) y Espíritu de Amor. Privilegia la vida interior de lo singular para 

expresar la unidad-distinción en Dios: analogía psicológica intra-subjetiva.  



69 
 

Otra analogía es la de las CARITAS. Partiendo de la primera carta de Juan, con la afirmación “Dios es Caridad” (1Jn 

4,8.16), interpreta el misterio trinitario en los términos del Amor: Amante-Amado-Amor. Y subraya la reciprocidad del amor entre 

los creyentes, (“Amaos los unos a los otros como yo os he amado”) como espejo de la vida trinitaria. Dice: “Después que 

aquella luz inefable deslumbrara nuestra mirada (…) hemos pasado al espíritu”. La analogía le parece muy frágil, porque 

entre las personas humanas no existe aquella unidad sustancial que existe en Dios.  En conclusión: supone una mayor precisión 

y coherencia en la exposición del misterio. Se centra en el aspecto de las relaciones divinas y, parte de la unidad de la naturaleza 

divina para llegar a la distinción de personas, con lo que, sin desvelar el misterio, lo libera de toda contradicción. Descubre en la 

revelación las misiones interiores y exteriores de la Trinidad e insiste en la analogía existente entre el hombre, creado a 

imagen de Dios, y el misterio trinitario: en la intimidad del alma humana se pueden descubrir el ser, el conocer y el querer, es 

decir, el reflejo de la tríada divina. 

 

6.- LA CONCLUSIÓN DE LA EDAD PATRISTICA: SAN JUAN DAMASCENO 

 

SAN JUAN DAMASCENO  

Para expresar la dinámica vital de la relación entre las Personas divinas, San Juan Damasceno introduce un término y un 

concepto muy importante: PERICORESIS, para expresar la compenetración recíproca, la mutua inhabitación de las Personas 

divinas una en la otra, basándose en la afirmación joánica: “Yo y el Padre somos Uno” (Jn 10,30). El Término fue utilizado ya por 

Máximo el Confesor en cristología, para indicar la relación entre la naturaleza divina y la naturaleza humana en Cristo. 

Aplicando el término al misterio trinitario, San Juan Damasceno consigue expresar una relación de dinamicidad vital entre las 

hipóstasis en la única sustancia. Expresa así la compenetración dinámica de las Personas en la Trinidad: “El permanecer y 

residir la una en la otra de las tres Personas significa que Éstas (…) tienen una recíproca pericoresis  sin confusión, no en la 

manera de confundirse o mezclarse, sino en manera de conjuntarse entre ellas (…). Uno e idéntico es el movimiento, pues uno 

es el empuje y dinamismo de las tres Personas”. Ya Agustín había incluido, sin utilizar el término esta profunda realidad: “Cada 

uno está en el propio sí y en relación a los demás completamente en el otro, que por su parte representa el total, de tal forma que 

cada uno está en los otros dos y los otros dos en cada uno, y así todos en todos”.  

 

La teología escolástica traducirá pericoresis por <<CIRCUMICENISMO>> (s. Buenaventura) y por “CIRCUMINSESSIO” (St. 

Tomás), y será canonizada por el concilio de Florencia: “Por esta unidad el Padre, está todo en el Hijo, todo en el Espíritu, el 

Hijo está todo en el Padre, todo en el Espíritu Santo, el Espíritu Santo está todo en el Padre, todo en el Hijo”. La unidad de Dios, 

no es sólo sustancial, sino también dinámico-comunitaria. Los Padres y Doctores de la Iglesia hablan de pericoresis de las tres 

Personas divinas, pq en su recíproca entrega y acogida, Ellas están dinámicamente la una en la otra, por lo que en cada una de 

las tres están presentes las otras dos. La perfecta pericoresis de las Personas en la Trinidad, que se funda en la unidad de su 

naturaleza –que es amor- e implica la unidad de su amor recíproco, sintetiza lo q ha sido revelado sobre los Tres que son Uno.  

 

La teología trinitaria en Oriente y Occidente en el período medieval va a estar marcada por la polémica sobre el “filioque”  («y del 

Hijo»). La síntesis de Santo Tomás va a ser fundamental para el desarrollo teológico. El desarrollo de la teología trinitaria abre 

ahora dos corrientes de profundización –en Oriente y Occidente-, que tienen sus raíces en los Padres Capadocios y en San 

Agustín. Estas dos corrientes están en el origen de la controversia sobre el “filioque”, que entre otras cosas, será una de las 

causas de  la ruptura entre la Iglesia de Roma y la de Bizancio.  La cláusula del “filioque”, introducida en el símbolo de la fe, ha 

sido a lo largo de la historia un problema central que ha cuestionado las relaciones entre la Iglesia de Oriente y Occidente. Para 

los ortodoxos se trata del impedimentum dirimens para la unión con los católicos y las Iglesias derivadas de la Reforma. 

 

En el Concilio III de Toledo en 589 (Dz 470) el rey Recaredo formuló que el Espíritu Santo procede del Padre y del Hijo y es de 

la misma sustancia que ambos. Los concilios toledanos posteriores así lo reafirmarán y el Toledano VI acuñará la expresión de 

Filioque (Dz 490) que pasará a las Galias y a toda la cristiandad hasta que Martín I en el concilio Luterano (649) lo incluya en la 

confesión de fe. No tardarán en levantarse voces de Oriente acusando a la Iglesia latina de cambiar el texto del credo 

niceno-constantinopolitano. Entre esas voces destaca la de Focio, que acentúa la monarquía del Padre, fuente sin principio y 

niega la atribución a toda la Trinidad de la ekporeusis (modo de procedencia del Espíritu Santo). Le sigue Gregorio Palamas que 

distingue entre la procesión casual del Espíritu Santo sólo del Padre, de su procesión energética del Padre por medio del 

Hijo. Finalmente, en el concilio de Ferrara-Florencia, Marcos Eugénico, siguiendo a Focio, subrayará el papel del Padre como 

único principio de la Trinidad y rechaza el Filioque en cuanto implicaría dos principios en la Trinidad. Oriente se quedará con la 

fórmula “por medio del hijo”, y Occidente en el mismo Concilio reafirmará y justificará el Filioque  («y del Hijo») (Dz 691).  

 

Actualmente las Iglesias reconocen un error léxico en la recepción latina del griego ekporeusis, que se tradujo al latín por 

processio. Hoy en día no lo hemos de entender como un subordinacionismo del Espíritu Santo, sino como que el Espíritu Santo 

es precedido por la relación entre el Padre y el Hijo. En la plenitud del misterio trinitario, son Padre e Hijo en el Espíritu Santo. 



70 
 
La espiración del Espíritu Santo desde el Padre se realiza por y a través de la engendración del Hijo en manera trinitaria. El 

Espíritu Santo aporta su misterio de don de amor que ha expandido en nuestros corazones al amor frontal del Padre, amor que 

se ha expresado en el Hijo. El Espíritu Santo procede de esta relación de amor entre el Padre y el Hijo.  

 


