
Le specie sono esseri viventi 
Prefazione 
La tesi di questo libro è racchiusa direttamente nel titolo. Io cercherò di convincere il io lettore 
che, tutte le volte che osserva un essere vivente, ne sta in realtà osservando almeno due. 
Anche un essere umano, noi stessi, è un essere individuale e allo stesso tempo una parte di un 
essere il cui corpo è il corpo di tutti gli esseri umani sulla Terra. Questo essere è la specie. 

 Originariamente, la discussione di questa tesi faceva parte del mio libro sull’origine e 
l’evoluzione della vita sulla Terra, “La Teoria delle Simbiosi” di cui costituiva uno dei capisaldi. 
Discutendone in alcuni forum ho notato come la presenza di un muro che ne impedisse la 
comprensione. Le persone con cui ho condiviso le mie tesi si polarizzavano immancabilmente in 
due categorie. La prima, che comprendeva coloro che sono critici dell’evoluzionismo 
darwiniano, che considerava il mio lavoro “interessante”. La seconda, che comprendeva invece 
i suoi sostenitori, considerava il mio lavoro assurdo, antiscientifico e mi invitava ad approfondire 
le mie conoscenze scientifiche, specialmente in biologia e genetica. 

In nessun caso il lettore mostrava di aver compreso il concetto di fondo, e questo si capiva 
benissimo perché nessuno mi faceva domande, oppure mi proponeva degli argomenti contro la 
tesi basati sulle conseguenze che essa avrebbe nel mondo reale. Per intenderci, se le specie 
fossero esseri viventi, tutti i gatti sarebbero un unico essere vivente, ma questo va contro 
l’esperienza comune. Non solo, ma occorrerebbe spiegare come fa un essere vivente a gestire 
una serie di corpi completamente distinti l’uno dall’altro. Io mi sarei aspettato che questa critica 
sarebbe emersa piuttosto spesso, ma in realtà io mi ricordo solo una persona che me la fece. 

Faccio appena notare che io sono perfettamente consapevole del fatto che un essere vivente 
avrebbe dei problemi a gestire corpi completamente distinti, e ho meditato il punto lungamente. 
Io ho esposto le mie conclusioni nella “Teoria delle Simbiosi”, ma successivamente mi sono 
convinto che, per avere una qualche speranza che la mia idea sulle specie venga anche solo 
presa in considerazione, mi devo dilungare molto di più di quanto ho fatto allora. 

In generale, le critiche che mi sono state rivolte girano tutte intorno al fatto che io non sono uno 
scienziato, che io non utilizzo il termine “specie” in senso scientifico, che io non considero le 
spiegazioni scientifiche degli stessi fenomeni che io spiego con la mia teoria. In alcuni casi esse 
erano solo frutto di una mancanza di volontà di “ascoltare le ragioni della controparte”, cioè di 
considerare ipotesi che uscissero dal loro orizzonte mentale, ma altre volte io penso che il mio 
interlocutore non avesse riflettuto abbastanza sui limiti della scienza e della mentalità che essa 
promuove, e certamente esiste una grossa confusione sul significato del termine specie. 

Una disamina approfondita dei limiti della scienza è oggetto di un altro mio libro, “Il valore e 
l’utilità della scienza nella via spirituale”, ma ho trattato l’argomento anche nella Teoria delle 
Simbiosi, e intendo farne un accenno anche in quest’opera. Io qui mi dilungherò sul concetto di 
specie, in quanto questo testo è rivolto anche a persone con un’educazione scientifica. Ho 
infatti notato come la mia idea di specie come essere vivente, che convive con gli esseri 



individuali che ne costituiscono il corpo, sia difficile anche solo da concepire, ed è per questo 
che incontro così tante difficoltà anche solo a proporla. 

Un'altra ragione che mi ha spinto a scrivere un libro dedicato esclusivamente a dimostrare che 
le specie siano esseri viventi è che quest’idea, potenzialmente, avrebbe il potenziale per 
rivoluzionare interi campi della ricerca e della conoscenza umana. Per esempio, in psicologia 
nessuno prende in considerazione l’idea che, anche in una persona sana di mente, diverse 
volontà si contendono il dominio sul corpo e sull’anima della persona. Se l’idea che le specie 
siano esseri viventi entrasse a far parte del patrimonio di conoscenze accettato in generale 
dalla comunità scientifica non solo diventerebbe necessario considerare la presenza di altre 
volontà che agiscano nel corpo umano, ma sarebbe anche necessario postulare l’esistenza di 
un ambiente parzialmente separato da quello corporeo in cui tali volontà possano interagire. 
Esistono delle fortissime resistenze ad accettare entrambe le idee, e nessuna delle quali deriva 
da una obiettiva analisi dei dati a disposizione della scienza, ma piuttosto da certe idee 
preconcette di cui avrò occasione di parlare e che giustificano la mia affermazione che la 
mentalità scientifica sia limitata. 

La mia tesi, cioè che le specie siano esseri viventi, è un’affermazione perfettamente valida dal 
punto di vista scientifico, nel senso che può essere vera oppure falsa. Tuttavia potrebbe non 
essere possibile dimostrarla scientificamente, in quanto potrebbe basarsi su presupposti che la 
scienza non è in grado di indagare. Nel corso della trattazione mi capiterà spesso di occuparmi 
di temi che non sono di per sé scientifici, ma che sono strettamente connessi con la mia tesi, 
come la natura della vita e dell’intelligenza. Questo creerà sicuramente un problema a coloro 
che hanno una educazione prettamente scientifica, e creerà degli ostacoli all’accettazione della 
mia tesi da parte della comunità scientifica. Da un certo punto di vista posso affermare che una 
tale accettazione implicherà necessariamente un’evoluzione dell’idea stessa di scienza 
moderna e, contrariamente all’opinione di molti scienziati, l’evoluzione non è né automatica né 
tanto meno casuale. In questo caso essa sarà frutto della volontà di riconoscere i limiti della 
mentalità scientifica e di superarli. Se ho scritto questo libro è perché penso che questa 
evoluzione sia possibile. 

Diverse volontà in uno stesso essere vivente 
 

L'idea che un singolo vivente sia formato da una comunità di esseri non deve sorprendere più di 
tanto, perché ogni essere vivente di una certa complessità è fatto di cellule, che sono esseri 
viventi. Nel nostro corpo le cellule non sono libere di fare tutto ciò che vogliono, ma devono 
seguire istruzioni che arrivano sotto forma di composti chimici. Quando smettono di farlo 
diventano cancerose e mostrano un comportamento interessante. Uno dei problemi nella lotta 
contro il cancro è proprio che le cellule cancerose diventano “intelligenti”: ad esempio inibiscono 
il meccanismo stile bomba a orologeria che le uccide dopo un po' di tempo (apoptosi). 

Anche se non possiamo fare a meno di meravigliarci di quanto sia ben organizzato il nostro 
corpo, considerata la sua complessità, ci viene facile pensare che le cellule possano essere 
dirette per mezzo di sostanze chimiche e che siano tutte interconnesse da una rete di vasi 
sanguigni, nervi e vasi linfatici. Per noi ha senso. Quando invece pensiamo che un essere sia 



composto da altri esseri completamente separati gli uni dagli altri e indipendenti non riusciamo 
davvero a capire come ciò sia possibile. 

Esistono studi scientifici che dimostrano che alveari e formicai si comportano come se fossero 
singoli esseri viventi. Basta vedere da vicino come sono organizzati per rendersene conto. Sono 
chiamati "superorganismi" perché gli scienziati sono riluttanti a dare lo status di "essere vivente" 
all'intera colonia. Scientificamente, è molto difficile dimostrare che un alveare è una creatura e 
allo stesso tempo una moltitudine di creature. Qualcuno deve dimostrare che c'è un'intelligenza 
nell'alveare, che è separata e allo stesso tempo connessa con l'intelligenza di ogni individuo. 
Questo compito è chiaramente al di fuori dell'ambito della scienza perché l'intelligenza è 
immateriale, tanto che la sua esistenza è contestata, e resiste a qualsiasi tentativo di essere 
misurata (spero che nessuno prenda sul serio i quozienti d’intelligenza). 

Ci sono certamente varie opzioni se vogliamo spiegare il comportamento delle formiche o delle 
api: 

1) Forse ognuna di loro è così intelligente e così collaborativa da poter trovare il proprio posto 
nell'alveare e adempiere ai propri doveri indipendentemente l'una dall'altra, e non c'è bisogno di 
una gerarchia o di un'intelligenza unificante; 

2) Gli alveari sono organizzati gerarchicamente, come società umane, con una catena di 
comando che parte dalla regina e passa attraverso esemplari selezionati fino agli insetti 
lavoratori. 

3) L'alveare è un unico essere vivente, e i singoli individui (la cui natura di essere vivente non è 
in discussione) sono in qualche modo costretti o spinti a cooperare con esso. 

Queste sono le opzioni che mi vengono in mente, ma potrebbero essercene altre. Credo che, 
con uno sguardo più attento a come funzionano le colonie e magari qualche esperimento ben 
progettato, possiamo individuare l'opzione più probabile, ma, scientificamente parlando, non ne 
saremo mai sicuri. 

Per quanto mi riguarda, la terza è l'opzione più semplice, soddisfacendo quindi il requisito del 
rasoio di Occam, e io, ovviamente, la ritengo quella corretta. Come ho detto, non posso esserne 
sicuro, ma non posso nemmeno escluderlo, e il modo migliore per vedere se questa idea è 
corretta è controllare cosa può spiegare e cosa non può spiegare. 

Per quanto riguarda le altre opzioni, ipotizzare che le api siano molto cooperative e intelligenti 
non basta a far funzionare un alveare, secondo me. Ogni ape, per svolgere il suo lavoro, 
dovrebbe avere anche una visione d’insieme di tutto il lavoro che deve essere svolto, e per farlo 
deve avere accesso alla mente delle altre api. Praticamente è la stessa cosa che ipotizzare un 
singolo essere vivente che le supervisioni tutte. Per quanto riguarda l’ipotesi gerarchica essa 
avrebbe senso se esistesse una burocrazia, un flusso d’informazioni dal basso verso l’alto e di 
direttive dall’alto verso il basso, e non mi risulta che nulla di tutto ciò esista nelle colonie 
d’insetti. 

La mia idea di specie è derivata da studi che ho fatto al di fuori del campo scientifico, però dal 
punto di vista scientifico è modellata, con qualche ulteriore generalizzazione, sul modello del 
superorganismo delle colonie di api e formiche. Ogni specie (definiamola, per ora, come una 



popolazione in cui è possibile la riproduzione tra i suoi membri) sia un unico essere vivente che 
convive con ogni singolo esemplare della specie. Io sostengo che, ad esempio, non solo i 
singoli gatti sono esseri viventi, ma anche "il gatto". Ovviamente possiamo puntare il dito e 
indicare "un gatto", ma non possiamo farlo per "il gatto". Il corpo della specie "il gatto" è il corpo 
di tutti i gatti che vivono sul nostro pianeta. Questa specie è nata quando il primo gatto è 
apparso sulla Terra e scomparirà (si estinguerà) quando l'ultimo gatto sarà morto. Questo 
essere vivente convive con i singoli esseri individuali, e il rapporto di convivenza non è 
sicuramente così lineare come quello tra corpi fisici e singole cellule. 

Oltre a tutte le domande che possono sorgere, ce n'è una molto interessante. Dov'è la specie? 
Se guardiamo un alveare e lo vediamo come un superorganismo, ci viene facile supporre che il 
centro di tutte le decisioni prese nella colonia sia la regina. Questo non significa 
necessariamente che sia vero, ma nella nostra mente, se qualcosa esiste, deve essere da 
qualche parte! Se pensiamo alla specie come qualcosa di unitario, pensiamo anche che debba 
esistere qualcosa che svolga il ruolo di “centro decisionale” nei confronti di tutti i singoli 
individui. La mia conclusione è che certamente ce n'è uno, ma non si trova sul piano fisico. Per 
quanto difficile possa essere da capire, vi ricordo che solo gli animali hanno un cervello, come 
dire qualcosa che può essere considerato il centro decisionale per tutto l'essere (anche se non 
credo lo sia, ma questa è un'altra questione). E pure un cuore, che per molti svolge la funzione 
unificatrice di tutte le facoltà fisiche e psichiche. Le piante non hanno né cervello né cuore, ma 
sono singoli esseri viventi in cui diversi insiemi di cellule specializzate cooperano per il bene 
della pianta. È possibile che le singole cellule siano indipendenti e non ci sia nessuna entità che 
coordini il loro lavoro? Non credo, ma allora tale entità unificatrice e coordinatrice, quello che 
potremmo chiamare “il cuore della pianta”, dov'è? Potrebbe benissimo esserci fisicamente, ma 
gli scienziati non se ne sono mai accorti della sua presenza, oppure c’è ma non sul piano 
corporeo. 

Purtroppo oggi, a causa dell’educazione ricevuta e delle suggestioni del nostro stile di vita 
consumistico, facciamo molta fatica anche solo a concepire l’esistenza del dominio psichico. 
Questo è un tema estremamente importante, ma a cui non posso dare spazio qui. Purtroppo 
devo chiedere al mio lettore di meditare profondamente sulla natura dei suoi pensieri, dei 
sentimenti, delle sensazioni, dei sogni, dei suoni e dei colori. Capisco benissimo che tutti questi 
enti hanno un supporto materiale. Per esempio i suoni sono veicolati dall’aria, i colori dalle onde 
luminose, le sensazioni da reazioni elettrochimiche nelle terminazioni nervose e via 
discorrendo. I suoni non sono fatti di variazioni della densità dell’aria, esattamente come non 
sono fatti di incisioni in un disco di vinile oppure di sequenze di 0 e 1 all’interno di un microchip. 
L’aria, le incisioni e i bit sono solo un elemento dei sistemi adottati da particolari macchine per 
veicolare i suoni. Ma non sono i suoni stessi. Esattamente come i nostri pensieri non sono i 
suoni che noi usiamo per trasmetterli a coloro con cui parliamo. Purtroppo oggi viviamo in 
un’epoca in cui facciamo molta difficoltà ad immaginare come possa essere fatto il dominio 
psichico, e a causa della particolare natura dell’essere umano, tendiamo ad ignorare ciò che 
non capiamo e a sostituire una spiegazione complessa ma valida con una più semplice, anche 
se totalmente errata. In questo lavoro l’esistenza del dominio psichico è data per scontata, con 
buona pace degli scienziati che lo considerano “impossibile da dimostrare”. 



Nel prossimo capitolo parlerò delle prove scientifiche a favore dell’idea che le specie siano 
esseri viventi. Qui bisogna intenderci sul significato del termine “prova”. Secondo il metodo 
scientifico, un’affermazione è provata soltanto se un esperimento la conferma. Certamente io 
non ho i mezzi economici, e forse neanche intellettuali, per pianificare ed eseguire un tale 
esperimento. Tuttavia, in molte discipline, gli scienziati considerano come “prove” della validità 
di una teoria tutte quelle osservazioni di fenomeni naturali che confermano tale teoria. Un caso 
emblematico è quello della “teoria del gene egoista” su cui avrò occasione di ritornare. Tale 
teoria è considerata valida perché spiega tutta una serie di comportamenti (la protezione dei 
membri deboli di un gruppo da parte di molte specie animali) che, nella tradizionale ottica 
dell’evoluzionismo darwiniano, sarebbero inspiegabili. Non a caso ho citato questa teoria, 
perché l’idea che la specie possa essere un essere vivente spiega gli stessi fenomeni. In ogni 
caso io intendo esporre tutta una serie di fenomeni naturali, in particolare comportamenti di 
esseri animali, e a volte non animali, che possono facilmente essere spiegati se li si considera 
come parti di un essere che li “trascenda”. Certamente mi si potrà obiettare che esistano altre 
possibili spiegazioni e che tali fenomeni non sono una “prova definitiva”, che solo un 
esperimento molto ben studiato potrebbe fornire. Verissimo, ma nell’attesa di un tale 
esperimento, io penso che sia innanzi tutto necessario determinare se tale idea possa costituire 
la base di una teoria valida oppure no, e io penso che questo possa essere giudicato dalla 
facilità con cui spiega una vasta gamma di comportamenti. 

 

Prove a sostegno dell'idea che le specie siano esseri 
viventi 
 

In teoria, se avessi voluto seguire un approccio metodologico di tipo logico-deduttivo, avrei 
dovuto chiarire molto bene che cosa intendo per “specie”, per “essere vivente”, per “essere 
dotato d’intelligenza”. Tuttavia io non amo molto questo approccio, perché secondo me è adatto 
soltanto ad argomenti dei quali si ha una solida conoscenza di base. Per esempio, un approccio 
assiomatico alla geometria va bene in un corso di matematica avanzato, ma non va bene come 
primo approccio alla geometria. Se io voglio introdurre concetti che per il mio lettore sono nuovi 
e pure inusuali, come penso sia questo il caso, secondo me è meglio un approccio che associ 
quanto più possibile la speculazione teorica e il riscontro pratico. Purtroppo questo può 
generare della confusione, perché certi concetti vengono introdotti senza essere profondamente 
meditati, ma io penso che all’inizio sia soprattutto importante legarli ad una componente 
materiale, specialmente nella nostra epoca con la particolare mentalità che tutti noi abbiamo in 
un modo nell’altro acquisito. 

Il rasoio di Occam è un famoso criterio metodologico in filosofia che afferma che non dovremmo 
moltiplicare le entità oltre quanto necessario. Ha senso, allora, affermare l'esistenza di esseri 
viventi in aggiunta a tutti quelli che già abbiamo, che sono miliardi? Inoltre, se immaginiamo 
un'intelligenza globale che opera su di un'intera popolazione, dobbiamo capire dov'è, come 



funziona, come controlla i suoi esemplari, soprattutto perché, a prima vista, sembrano fare 
praticamente quello che vogliono! 

In questo caso credo che il costo, in termini di nuovi misteri, valga la sua portata esplicativa. Qui 
non posso mostrare alcuna ricerca scientifica a sostegno di questa idea, ma posso dimostrare 
che spiega in modo sensato diversi fenomeni che, fino ad ora, sono stati spiegati in modo 
incoerente. 

Cominciamo con quella che credo sia la più incoerente di tutte, la teoria del Gene Egoista. 
Quando parlo di incoerenza, non mi riferisco alla serietà con cui è stata sottoposta a verifiche 
statistiche e sperimentali, ma al fatto che cozza contro i principi costitutivi della scienza 
moderna, in particolare il meccanicismo. 

Ogni argomento a sostegno della teoria del gene egoista può essere utilizzato per sostenere 
l'idea che una specie sia un essere vivente. Infatti, è più sensato credere che una popolazione 
di esseri viventi sia anche un unico organismo piuttosto che credere che un composto chimico 
abbia sentimenti e intelligenza. Ovviamente Richard Dawkins non credeva che i geni avessero 
sentimenti e intelligenza, ma ha usato quell'espressione per dire che "la natura si comporta 
come se ce li avessero". Sapeva che è impossibile che i geni siano egoisti. Ma spero ci si renda 
conto che non è impossibile che le specie esistano e abbiano intelligenza. 

Ad esempio, ci sono innumerevoli prove dell'esistenza di una strategia di sopravvivenza di una 
popolazione chiamata "selezione parentale", che consiste semplicemente nel prendersi cura dei 
membri del proprio gruppo familiare. Questo atteggiamento può portare all'“altruismo”, in cui un 
esemplare mette a repentaglio la propria vita per il bene di un altro (caso tipico: le cure 
parentali). Secondo tale teoria, questo succede perché esso è portatore dei loro stessi geni. Se 
si ha familiarità con gli studi evoluzionistici, molto spesso si trovano “leggi naturali” che 
funzionano perfettamente nel mondo reale, ma per le quali gli scienziati non possono fornire 
alcuna spiegazione causale significativa (questo è un problema che fu sollevato anche da Karl 
Popper). Nella teoria del gene egoista, la legge è che "la selezione naturale favorisce il miglior 
gene, non il miglior individuo, non il miglior gruppo". Posso benissimo crederci, ma perché 
succede? Se assumiamo che le specie esistano e abbiano a cuore la propria sopravvivenza, ha 
perfettamente senso che facciano del loro meglio per far riprodurre l'esemplare che mostra 
maggiore capacità di sopravvivere, e per far sopravvivere la sua prole. La selezione parentale è 
una strategia perfettamente legittima. D’altro canto nulla impedisce a specie diverse di favorire 
strategie diverse. Si tratta infatti di esseri viventi, con una diversa personalità e diverse modalità 
di dominio del territorio, le quali modellano le loro strategie di sopravvivenza. 

Nella letteratura dei biologi evoluzionisti, compaiono spesso espressioni che, se prese alla 
lettera, sono semplicemente l’opposto di quanto insegna la scienza. Tali espressioni vengono 
definite “metaforiche”. In questo caso i geni non sono affatto egoisti, ma gli individui si 
comportano come se lo fossero. Questo atteggiamento abbastanza disinvolto nei confronti della 
logica deriva dall’idea che non vi sia alcuna necessità di collegare una legge naturale alla sua 
causa effettiva. È sufficiente affermarne l’esistenza e definirla una “legge descrittiva di 
comportamenti osservabili” invece di una “legge prescrittiva” che colleghi gli effetti alle cause 
che li hanno generati. Faccio appena notare come la “metafora” sia quanto più lontano dalla 
mentalità scientifica, che è meccanicista. A parte questo, l’uso della parola “legge” richiama 



sempre alla mente una norma prescrittiva, ed è esattamente così che gli scienziati applicano le 
“leggi naturali” che loro “scoprono” (e alle volte inventano). In questo modo essi si esimono 
dall’obbligo di giustificare delle affermazioni che sono semplicemente ridicole, se prese alla 
lettera. Dovrebbero per lo meno ammettere che loro hanno un problema nel collegare certe 
categorie di fenomeni alle cause che li hanno generati, e se qualcuno propone una teoria che 
permette di risolvere questo problema, tale teoria andrebbe presa in seria considerazione. 

Sappiamo che la teoria dell’evoluzione considerata più accettabile si basa sul fatto che nelle 
popolazioni avvengono mutazioni genetiche casuali e che questo processo porta ad 
adattamenti fenotipici all'ambiente che vengono filtrati attraverso il processo di selezione 
naturale. I biologi evoluzionisti chiamano l'intero processo "micro-evoluzione". Tuttavia, quando 
dicono la parola "casuale", in pratica dicono che non ne conoscono la causa, giusto? Se 
assumiamo che le specie esistano, possiamo colmare questa lacuna. Possiamo dire che la 
specie muta i geni nei suoi esemplari per creare specifici adattamenti fenotipici al loro ambiente. 
Ora, a questo proposito è importante fare una distinzione. Premetto che il processo attraverso il 
quale si creano mutazioni genetiche casuali potrebbe non essere per nulla casuale, nel senso 
che fa parte della strategia di sopravvivenza della specie la creazione delle mutazioni. Per me 
questo è un sistema paragonabile alle divisioni “ricerca e sviluppo” delle aziende, in cui si 
testano nuovi materiali, o metodi produttivi, o si creano nuovi prodotti. Tuttavia la mutazione 
stessa può benissimo essere casuale, nel senso che la specie si limita a provare una mutazione 
qualunque e verifica tramite selezione naturale se è buona. Sarebbe come se un chimico si 
mettesse a mescolare diversi prodotti chimici e vedere l’effetto che fa. Questo lo fanno dai tempi 
degli alchimisti. Esistono convincenti riscontri scientifici che, almeno in certi casi, le mutazioni 
sono effettivamente casuali, nel senso che non esiste una relazione causale tra la mutazione e 
la sfida ambientale che si intende affrontare. Questo accade specialmente quando la specie 
affronta tale sfida per la prima volta. La specie, quando crea la mutazione, non sa con certezza 
se funziona o meno, e fino a che punto. Considerato che l'ambiente stesso cambia, nello spazio 
e nel tempo, e non esiste una mutazione “perfetta” che risolva ogni problema della specie, è 
perfettamente sensato che una specie “cerchi” una soluzione e la perfezioni nel corso delle 
generazioni. 

Un esempio di questo processo è costituito dai batteri. Gli esperimenti condotti su di essi 
mostrano che, quando si trovano di fronte a sostanze sconosciute e potenzialmente pericolose, 
essi creano enzimi mutati per cercare di distruggerli. Quelli che funzionano permetteranno al 
batterio di sopravvivere e saranno trasmessi alle generazioni future, ma saranno comunque 
perfezionati. Posso benissimo supporre che faccia parte dell'intelligenza dei batteri creare 
quelle mutazioni, e questo è supportato dal fatto che, se un batterio si trova di fronte a una 
sostanza che già conosce, sceglie la sostanza chimica giusta per disintegrarla (questo fatto è 
legato a ciò per cui Jacques Monod ha vinto il premio Nobel). 

Poiché ogni altra cellula è un'evoluzione di un batterio (o qualcosa di simile), ha perfettamente 
senso che questa capacità sia stata ereditata dal resto degli esseri viventi sulla Terra, e ci sono 
molte prove a riguardo, dalla resistenza degli insetti alle sostanze chimiche e a tratti specifici in 
popolazioni umane localizzate. 

Per la ricerca scientifica, non c'è differenza tra affermare che le mutazioni genetiche siano 
semplicemente casuali e affermare che siano generate casualmente da un'intelligenza. Da un 



punto di vista scientifico e matematico è la stessa cosa perché essi non possono interagire con 
quell'intelligenza e chiederle come sceglie le mutazioni. Ha perfettamente senso che essi non 
considerino l'intelligenza nella loro ricerca, perché il singolo esito di una mutazione è 
imprevedibile in entrambi i casi, mentre l'esito di una mutazione in una popolazione è 
prevedibile con gli strumenti forniti dal calcolo delle probabilità. Tuttavia, se vogliamo dare un 
senso a ciò che accade nel nostro mondo, dobbiamo considerare che ci sono esseri intelligenti 
e che fanno delle scelte. Gli scienziati (e gli investitori nelle loro ricerche) sono interessati a 
comprendere il nostro mondo solo nella misura in cui è utile per sfruttarlo. Non a tutti piace 
sentirselo dire, ma è vero. 

Se le specie esistono, allora dobbiamo concludere che hanno una volontà di sopravvivenza e 
che hanno i mezzi per ottenerla. Una specie rimane in vita fintanto che ha un corpo; quindi, il 
suo meccanismo chiave di sopravvivenza è la riproduzione. Infatti, quando un animale si 
riproduce, non fa alcun favore a se stesso, anzi. Esso (entrambi i sessi) mette a repentaglio le 
sue possibilità di sopravvivere e alcuni animali muoiono regolarmente nel processo. Tuttavia, la 
specie sopravvive! Se ci si pensa, tutto ciò che riguarda il sesso ha veramente senso solo se è 
qualcosa che la specie spinge gli individui a fare invece di essere qualcosa che essi fanno per 
se stessi. 

Basti pensare a tutte le complessità legate al corteggiamento, al coito, alla gestazione, alle cure 
parentali e al fatto che nulla in esse aumenta le possibilità di sopravvivenza di nessun individuo, 
con pochissime eccezioni. Ci sono specie sociali per le quali i giovani esemplari si prendono 
cura dei più anziani quando non possono più provvedere da soli al cibo, ma sono davvero 
poche! Per tutto il resto della natura questo è solo uno spreco di energia, se si guarda solo dal 
punto di vista del singolo esemplare. Preferisco non entrare nei dettagli sul comportamento 
durante il coito, e mi limito a una sola considerazione. Il piacere che si prova in quel momento 
assomiglia molto di più a qualche cosa di chimico, piuttosto che alla gioia che si prova quando 
si supera un esame difficile; inoltre il desiderio sessuale insoddisfatto è un sentimento persino 
doloroso, e in alcuni porta anche ad azioni inconsulte. Tutto questo per dire che, se uno si 
guarda dentro, l’impressione che qualcuno ci stia forzando la mano è palpabile, e una volta 
parlavano appunto di “demone del sesso”. 

In poche parole, la mia idea è che quando gli animali cacciano, o fuggono da un pericolo, o 
giocano tra loro, allora agiscono di propria volontà. Invece, quando cercano un compagno/a, si 
corteggiano, fanno sesso, partoriscono prole e forniscono cure parentali, sono sotto il controllo 
della volontà della specie. Come può essa prendere il controllo dell’individuo? Io ritengo che il 
metodo principale sia mediante la produzione di sostanze chimiche (soprattutto 
neurotrasmettitori, ma anche ormoni), le quali vengono trasportate attraverso il flusso sanguigno 
dove è necessario. 

Io ritengo in ogni caso che il processo nel quale si assiste in maniera lampante all’operare della 
specie è la gestazione. Ora, la scienza moderna vuole farmi credere che tutto il processo di 
gestazione, dall'ovulo fecondato al parto del neonato, sia gestito solo per mezzo di reazioni 
chimiche dirette dal DNA cellulare ma, mi spiace dirvelo, solo anni e anni di lavaggio del 
cervello materialistico a scuola e in TV possono forse permettere di giungere a questa 
conclusione. Ci deve essere un'intelligenza generale che sovrintende a tutto il processo, e non 
mi pare di andare troppo lontano se penso sia quella più interessata ai suoi risultati, perché da 



essi dipende la sua stessa sopravvivenza! A questo si aggiunge il fatto che la specie è costruita 
attorno agli archetipi, di cui parlerò più avanti, ma posso anticipare che è in essi che sono 
custoditi i “progetti” per la fabbricazione di un individuo. 

 In definitiva, la specie: 

1) Spinge gli animali maschi e femmine ad accoppiarsi mediante l’immissione di particolari 
composti chimici nel loro flusso sanguigno; 

2) Costruisce la prole (all’interno di un uovo fecondato o di una placenta; 

3) Spinge i genitori (di alcune specie) a prendersi cura di loro. 

Ci sono specie anche nel regno vegetale, in cui il processo riproduttivo è diverso. Lì vediamo 
che vengono prodotti i fiori, che poi vengono fecondati e poi i semi sparsi. I semi poi germinano 
e così via. Ancora, che vantaggio ha l'albero nel generare fiori, frutti, semi? Non è solo uno 
spreco di energia dal suo punto di vista? Tuttavia, se consideriamo che in tutti questi processi è 
coinvolto un altro essere, per cui tutti quegli elementi sono processi chiave alla sua 
sopravvivenza, tutto acquista un senso. 

Anche nei batteri, in cui la duplicazione della cellula sostanzialmente o uccide la cellula madre o 
la priva della metà dei suoi nutrienti, tutto diventa logico se c'è un altro essere che 
effettivamente ci guadagna qualcosa dalla meiosi! A proposito, logicamente parlando, 
l'autoreplicazione è impossibile. Ciò significa che le cellule non si possono sdoppiare di propria 
volontà, ma deve esserci l'intervento di un altro essere. L'idea che l'autoreplicazione sia 
impossibile non viene presa bene dalla scienza moderna e il silenzio che la circonda è più 
esplicativo di un milione di parole. Le macchine autoreplicanti sono ugualmente impossibili. 
Questo è un argomento che tratto nel mio libro sull’evoluzione, a cui rimando. 

Personalmente credo che l'idea che la specie esista sia un'idea potente, che ha conseguenze di 
vasta portata in psicologia, nelle altre scienze sociali e in biologia. Nel prossimo capitolo 
spiegherò perché è importante nella mia teoria dell'evoluzione della vita sulla Terra. La mia 
teoria prende il nome di “Teoria delle simbiosi successive”, o più semplicemente teoria delle 
simbiosi, e l’ho trattata in un altro libro, a cui rimando. 

L’importanza delle specie nella teoria delle simbiosi 
 

Le specie sono l’oggetto dell’evoluzione in senso scientifico. Pertanto, uno sguardo ravvicinato 
alla natura delle specie è un passo fondamentale prima di parlare di come si evolvono. La 
moderna biologia evolutiva certamente non è d'accordo con me, perché i biologi evoluzionisti 
neodarwiniani non credono che le specie esistano. Esse sono solo nodi nel filo che le lega al 
primissimo essere vivente sulla Terra, chiamato LUCA (acrostico inglese per indicare il primo 
essere vivente che abbia popolato la Terra). Cosa intendo per “nodi”? Se noi adottassimo il 
punto di vista darwiniano, che io contesto, ogni mutazione genetica rappresenta un pezzo del 
filo che collega ogni specie al LUCA attraverso la sua catena di progenitori ancestrali. Tuttavia 
un essere vivente perfettamente adattato al suo ambiente naturale tende a non evolvere 



fintanto che l’ambiente non muta. In tal caso la selezione naturale agisce nel senso di 
conservare quei caratteri che hanno reso la specie così bene adattata all’ambiente, ma questo 
significa solo che il processo di evoluzione subisce una stasi per mancanza di incentivi 
all’evoluzione legati a nuove sfide ambientali. Questa stasi può essere paragonata ad un nodo 
nel filo. 

Tuttavia, se le specie esistono davvero come descritte in precedenza, il discorso diventa più 
complesso e occorre ripensare a come nascano. 

Nella mia teoria io accetto che le mutazioni genetiche svolgano un ruolo nell'adattamento delle 
specie al loro ambiente, ma rifiuto l'idea che abbiano un ruolo nella creazione di nuove specie 
dalle precedenti. Non intendo darne prova in questo lavoro, perché ne ho già parlato nel mio 
libro, a cui il mio lettore può fare riferimento, se lo desidera, ma farò qualche accenno alle 
ragioni del mio rifiuto in seguito. Nella mia teoria, l'evoluzione è spiegata in un modo 
completamente diverso. 

Ho già accennato ad alcune conseguenze del considerare le specie esseri viventi separate 
dagli esemplari che ne formano il “corpo”. Tra la specie e ciascun esemplare vi è un rapporto 
gerarchico, anche se l’osservazione di ciò che accade in Natura suggerisce che, procedendo 
dagli animali inferiori a quelli superiori, la volontà del singolo esemplare possa a volte 
contrastare la volontà della specie, rendendo la relazione conflittuale. Considero animali 
“superiori” gli uccelli e i mammiferi, ma è un punto che mi riservo di approfondire. 

Mi sembra anche che, nel regno vegetale (e nelle forme di vita unicellulari), i singoli esemplari 
non esistano realmente, e sebbene io possa considerare una pianta un unico essere vivente, 
non la vedo dotata di una volontà di per sé, ma è paragonabile a un organo della specie. 
Almeno questa è la mia impressione in generale. Se ci sono prove che le cellule cancerose del 
nostro corpo agiscano “di propria volontà” e sicuramente contro la volontà del nostro corpo, 
nulla impedisce, in linea di principio, che ciò avvenga in esseri più complessi, e recenti studi sul 
comportamento delle piante lasciano pensare che sia proprio così. Sebbene questa sia una 
questione interessante, non mi sento sicuro della mia risposta e in questa fase può essere 
lasciata in sospeso per ricerche future. Tuttavia, nessuna delle conseguenze a cui ho accennato 
è legata all'evoluzione. Parliamo di quello allora. 

La prima idea che devo discutere riguardo all'evoluzione è che vi siano esseri viventi che 
controllano le popolazioni. I superorganismi controllano le colonie (non c'è nulla che impedisca 
di credere che la loro presenza sia limitata ad alveari e formicai), e le specie controllano i loro 
esemplari. Io credo anche che ci siano altri esseri che "supervisionano" un gruppo di specie. Ad 
esempio, insetti, uccelli, mammiferi e pesci sono tutti gruppi di specie per i quali penso che 
esista un tale essere. Non sono sicuro per i rettili, perché vedo molta differenza tra serpenti, 
tartarughe,  e lucertole, ma forse sono solo distratto dal loro aspetto esteriore. 

Chiamo gli esseri a questi livelli “classi”, seguendo la tassonomia classica, anche se nel mio 
lavoro la semplifico. Se mi riferisco a uno di loro in particolare, userò qualcosa come "L’Uccello". 
Credo anche che i Regni siano esseri singoli. Credo che ci siano solo tre Regni, quello 
minerale, quello vegetale e quello animale. Il regno minerale comprende tutte le forme di vita 
unicellulari e le loro colonie (nel mio lavoro non considero i minerali perché non sono, 
scientificamente parlando, esseri viventi). Il passo successivo è considerare l'esistenza di un 



unico essere vivente che sovrintenda a tutta la vita sulla Terra. Questa parte è stata sviluppata 
in profondità nel mio libro sull’evoluzione. Qui voglio approfondire alcuni punti che là ho 
trascurato. 

Penso che, da un punto di vista scientifico, sia interessante considerare l'esistenza di 
superorganismi e specie, perché questi sono concetti con una forte portata esplicativa. Credo 
anche che non sia un grande salto nel vuoto per la scienza accogliere questi nuovi concetti, 
perché c'è un intero gruppo di scienze per le quali il suo rigoroso approccio materialistico non 
funziona e deve essere sostituito da un approccio più morbido. Secondo me il gioco vale la 
candela. 

Tuttavia, non sono sicuro che, scientificamente parlando, sia profittevole esplorare l'idea che 
classi e regni siano un unico essere. Non solo non riesco a pensare a una linea di indagine o 
esperimenti di laboratorio per provare o smentire la loro esistenza, ma non vedo alcun modo 
tramite il quale tutte le risorse che dovranno essere coinvolte in esso possano produrre alcun 
risultato pratico. Sfortunatamente, quelli sono gli esseri che, per quanto ho capito, sono coinvolti 
nell'evoluzione delle specie. 

Come ho detto, mi sembra che le specie subiscano l'evoluzione senza avere alcun potere 
decisionale nel processo, e poiché l'evoluzione è qualcosa che ha sicuramente bisogno di 
un'intelligenza per portare a termine il processo, il primo posto dove cercarne una è all'interno 
delle classi e dei regni. Le specie nelle stesse classi condividono organi simili. Ad esempio, 
quasi tutti gli uccelli hanno piume, ali e becco, quasi tutti i pesci hanno squame e pinne e così 
via. Tuttavia, diverse specie di uccelli hanno penne e ali diverse come pure l'anatomia generale 
del corpo, e lo stesso accade in ogni classe. 

Se devo puntare verso un'intelligenza che "progetta" ali, e piume, le ossa cave, e tutte le altre 
componenti dell'anatomia degli uccelli che sono essenziali per il volo, penserò sicuramente 
all'Uccello come all’ essere di classe. Esso progetta le piume, quindi tutte le specie le adattano 
al loro ambiente e l'Uccello riceve feedback da tutte loro, creando quindi piume di maggior 
successo in futuro. Per quanto sbalorditivo possa essere, è certamente più razionale che 
lasciare l'intero processo a “mutazioni genetiche casuali” che, devo ripeterlo, non sono in grado 
di ottenere un tale risultato. Non esiste una cosa come "il gene dell'ala". Nessuno scienziato è 
mai riuscito a estrarre il "gene dell'ala" da un uccello, impiantarlo in un altro essere e fargli 
crescere le ali. I geni non portano queste informazioni. Gli scienziati sono molto riluttanti ad 
ammetterlo, ma questa è la verità. I geni portano informazioni sulle modifiche negli organi, ma 
non su come costruire l'organo stesso. Queste modifiche possono fare la differenza in termini di 
sopravvivenza e sono fondamentali per spiegare il ruolo della riproduzione sessuata come 
mezzo per propagare tratti vantaggiosi, ma ci sono dei limiti alla loro portata. 

Il problema nell'esplorare scientificamente l'evoluzione (ciò che i biologi evoluzionisti chiamano 
macroevoluzione) è che gli scienziati non potranno mai intervenire nel processo, perché la 
nostra scienza non può accedere a quel tipo di conoscenza. Essa si trova nel "cuore" di esseri 
intelligenti con i quali non c'è alcuna possibilità per noi di interagire, e non credo ci sarà mai. 
Punto. Pertanto, tutte le risorse coinvolte nel tentativo di "trovare la chiave dell’evoluzione" non 
produrranno alcun risultato pratico. 



Perché lo fanno, allora? Perché, da un lato, credono ancora (dopo più di cinquant'anni dalla 
scoperta della genetica) il contrario, e dall'altro si aggrappano disperatamente al loro approccio 
materialista che gioca un ruolo enorme nell'autorità che ha la scienza. Finora gli scienziati 
hanno esplorato molto il campo dell'adattamento (quella che loro chiamano microevoluzione), e 
con buoni risultati pratici in diversi campi, il più importante dei quali, a mio avviso, è 
l'applicazione degli algoritmi genetici all'ingegneria e all’intelligenza artificiale. Ma quella non è 
"evoluzione", checché ne dicano. 

In termini di (macro)evoluzione non hanno ottenuto nulla. Semplicemente niente, e Dio solo sa 
quanto ci hanno provato usando soldi pubblici e privati. La conclusione è che, sebbene 
filosoficamente parlando sarebbe estremamente interessante condurre un'esplorazione 
scientifica dell'idea che esista una catena di esseri che sovrintenda a tutta la vita sulla Terra, per 
gli stessi scienziati e la maggior parte dei loro finanziatori, sarebbe economicamente 
controproducente, e quindi non credo che verrà mai effettuata su larga scala. 

Se ritengo che un'entità sia un essere vivente, devo attribuirle un corpo, un'anima (deve avere 
sentimenti, sensazioni, una volontà, magari una mente, dei ricordi, l’immaginazione e così via), 
ma anche qualcosa che non muta affatto, per cui quell'essere vivente resta tale da quando 
appare a quando scompare. Sono Davide Orlandi da quando sono nato, e sarò Davide Orlandi 
fino alla mia morte, ma subirò molte modificazioni nel mio corpo e dentro di me. Ci deve essere 
qualcosa in me che non cambia mai, e che mi permette di riconoscermi fin dalla nascita. Questa 
cosa ha nomi diversi nelle diverse Tradizioni, ma nel mio lavoro mi piace usare il termine 
platonico “Archetipo”. 

Qui siamo chiaramente al di fuori del regno della scienza moderna, ma avevo già anticipato che 
sarebbe successo. Ogni essere individuale ha il suo archetipo, e ogni specie ha il suo, e non 
cambiano mai. Lo ripeto, non cambiano mai. Mai. L'archetipo contiene le istruzioni per 
fabbricare l'essere, che è un processo che non si ferma alla nascita, ma continua sicuramente 
per tutta la fase di crescita, e anche oltre, dimostrando che l'archetipo opera nel corpo 
dell'esemplare per tutta la sua vita. 

Se l'archetipo non cambia mai, come avviene allora che le specie si evolvono? Per quanto 
incredibile possa essere, l'archetipo della specie evoluta è la fusione di due archetipi. Uno è 
quello della creatura che era già sulla Terra, il secondo è una nuova creatura che viene dal 
“Mondo degli archetipi”. Questo è esattamente ciò che accade durante la metamorfosi. Quando 
si vede un bruco diventare farfalla si vede un archetipo (il bruco) che costruisce e fa funzionare 
il corpo del bruco; ad un certo punto interviene un secondo archetipo, l'archetipo della farfalla, 
che “trasforma” il bruco in farfalla. 

L'archetipo del bruco non cambia, e non cambia nemmeno l'archetipo della farfalla, ma a un 
certo punto della storia della vita sulla Terra hanno semplicemente “unito le forze”. La stessa 
cosa accade tra il Girino, che in origine era un pesce, e la Rana. L'archetipo del girino 
costruisce il corpo del girino finché non arriva il momento in cui quello della rana continua a 
costruirci sopra. Perché questo succede è una questione che discuterò più avanti. Per ora 
voglio solo concentrarmi sul processo. 

All'inizio di una nuova era geologica (non saprei dire quale) un pesce che viveva nel mondo 
entra in simbiosi (da cui il nome della teoria) con una rana che viene da un altro mondo (il 



mondo degli archetipi, in cui tutti gli archetipi attendono di essere chiamati ad esprimersi nel 
nostro mondo), e per la prima volta avviene una trasmutazione del pesce, che diventa una rana. 
D'ora in poi, tutti i suoi discendenti saranno una fusione di due archetipi, e il processo della loro 
formazione sarà praticamente lo stesso del primo. In tutte le forme di metamorfosi i singoli 
archetipi sono spesso chiaramente riconoscibili come fasi del processo, mentre nella 
gestazione essi non lo sono più. Ma è lo stesso processo. Poiché l'evoluzione è il processo 
centrale della mia teoria, ci tornerò dopo aver introdotto altri concetti che aiutano a dare più 
senso a ciò che sto dicendo. 

Differenza tra la specie come essere vivente e la 
specie nella moderna tassonomia. 
 

Un punto su cui ammetto di non essere stato molto chiaro è la differenza tra la specie come 
essere vivente e la specie in senso tassonomico. Questo crea parecchia confusione presso 
coloro che hanno una formazione scientifica, in quanto io affermo a più riprese che le mutazioni 
genetiche non determinano alcuna speciazione, e che non vi sia alcuna prova scientifica che lo 
facciano, mentre la ricerca scientifica ha evidenziato numerose istanze di speciazione 
provocate dalle mutazioni genetiche. La confusione deriva dal fatto che io uso il termine specie 
in un’accezione un po’ diversa da quella che usano gli scienziati. Chi ha una formazione 
scientifica troverà questo modo di fare contorto e fuorviante, perché la specie è un termine 
scientifico e va utilizzato nell’accezione che la scienza gli dà. Io ammetto che avrei dovuto 
essere più chiaro nella mia distinzione fin dall’inizio; tuttavia, anche la scienza lo usa in modo 
confuso e fuorviante, e vedremo perché. 

In generale, la specie in senso scientifico è una popolazione che è in grado di riprodursi nel 
proprio ambiente naturale e che non è in grado di riprodursi, beninteso nel proprio ambiente 
naturale, con membri di altre specie (appartenenti alla stessa famiglia, o “strettamente 
imparentate”). Un caso emblematico è appunto quello dei fringuelli di Darwin, che con ogni 
probabilità provenivano da una medesima popolazione iniziale, e che, pur vivendo nella stessa 
isola, si erano adattati a diverse nicchie ecologiche al punto da aver creato specie differenti che 
non potevano riprodursi con i membri delle specie che avevano intorno, ancorché provenienti 
dallo stesso ceppo. 

Darwin era convinto che le specie abbiano questa capacità, e che sia “innata”. Poiché io 
considero la specie un essere vivente, che quindi ha un’intelligenza, una volontà di 
sopravvivenza e delle capacità che le permettono di sopravvivere, io sono in qualche modo 
d’accordo con lui. Secondo me le specie potrebbero benissimo avere la capacità di modificare il 
proprio aspetto fisico per venire incontro alle sfide dell’ambiente, e posso bene immaginare che 
esse memorizzino queste modifiche nel codice genetico per metterle a disposizione della 
discendenza, cosa che il singolo individuo non è in grado di fare. Tuttavia in questa fase del mio 
studio io non sono sicuro che sia la specie che si occupi di queste modifiche. Se vi ricordate ho 
accennato al fatto che esistono esseri viventi che sono, per le specie, ciò che le specie sono per 
i singoli individui. Io ho utilizzato il termine “classe” per definirli, e sono abbastanza convinto che 



questa sia una loro prerogativa, mentre le specie “subiscono” le modifiche alla loro forma in 
maniera passiva. Per fare un paragone, una donna è capace di fare un figlio, ma non è 
veramente lei che lo fa, ma il suo corpo. Nella mia teoria la procreazione è gestita dalla specie 
di appartenenza (in tal caso quella umana), che utilizza il corpo femminile in maniera del tutto 
indifferente alle eventuali proteste della donna! 

Quello che io contesto a Darwin è che questa capacità non consente assolutamente alla specie 
di creare una specie diversa da quella di appartenenza, ma in questo caso io parlo dell’essere 
vivente, non della specie in senso scientifico. Lo ripeto, per me la specie è un essere vivente, e 
nessun essere vivente è in grado di procreare un altro essere vivente che non appartenga alla 
sua stessa specie. Insomma, questa capacità non permette di spiegare come si siano formati gli 
anfibi a partire da un’antica specie di pesci, o come si sono formati gli uccelli a partire da 
un’antica specie di rettili, o come si siano formati gli insetti a partire da un’antica specie di vermi. 
Uno scienziato potrebbe contestarmi l’uso dei termini “pesci”, “rettili” e “vermi” per esseri vissuti 
molti milioni di anni fa, ma qui il punto non è capire da quali specie gli uccelli si sono formati, ma 
attraverso quale processo. 

Ritornando ai fringuelli di Darwin, tutte le specie (in senso tassonomico) di fringuelli che lui 
studiò, dal mio punto di vista appartengono alla stessa specie, che è “il Fringuello”. Nella mia 
teoria Il Fringuello (se non la sua classe di appartenenza, cioè l’Uccello) genera varietà diverse 
di se stesso per colonizzare diverse nicchie ecologiche, e crea barriere riproduttive (se quelle 
naturali non bastano) per impedire che i tratti che hanno avuto successo vengano diluiti per 
ibridazione e perciò si perdano. Questo ha a che fare con il metodo con cui le specie (o le 
classi) modificano i tratti fisici per adattarli all’ambiente, metodo di cui discuterò in seguito. Da 
un punto di vista tassonomico, la specie per come la intendo io corrisponde, almeno per il regno 
animale, nella maggior parte dei casi alla famiglia. Per esempio, io non penso che il gatto sia 
una specie nel senso di essere vivente, ma che l’intera famiglia dei felidi lo sia. Nel regno 
vegetale, il singolo essere vivente potrebbe essere corrispondere ad una classificazione ancora 
più elevata. Per esempio l’intera famiglia delle ombrellifere potrebbe essere un singolo essere 
vivente, e quindi anche in questo caso la corrispondenza tra specie nel senso in cui la vedo io e 
la famiglia tassonomica è confermata, ma potrebbe benissimo non essere così, perché le piante 
hanno possibilità di ibridazione piuttosto sconcertanti dal mio punto di vista e devo ammettere 
che le conosco poco. 

In ogni caso io sto cercando di portare avanti una teoria la cui importanza sta nel fatto di 
considerare l’esistenza di esseri viventi al di fuori della sfera del singolo essere individuale. 
Capire poi quali sono i confini del singolo essere vivente in termini di specie tassonomiche è, in 
questo momento, meno importante. 

Capisco che gli scienziati usano le classificazioni come strumento di lavoro, e capisco anche 
che, per un biologo evolutivo, definire una specie significa definire una popolazione che, nel suo 
ambiente naturale, si riproduce solo al suo interno, e questo è importante nel loro lavoro. D’altra 
parte, io non credo che questo gli dia il diritto di copyright sul termine, esattamente come non ce 
l’hanno sul termine “famiglia”. Quando ho iniziato a elaborare la mia teoria, ho usato il termine 
“specie” perché si adatta molto bene al concetto che voglio esprimere, e non intendo cambiarlo. 
Quando farò riferimento alle specie in senso scientifico parlerò di “specie tassonomiche”; in 
caso contrario la specie, nei miei lavori sulla Teoria dell’Evoluzione, è sempre un essere 



vivente. Ricordo inoltre che, poiché gli scienziati usano solo criteri materialistici per definire i loro 
concetti, molto spesso si ritrovano ad affrontare complicazioni di ogni genere. Le classificazioni 
scientifiche sono invero estremamente complicate, e io non ho alcun bisogno di comprenderle 
nel dettaglio, perché non le uso per lavoro. Se mai dovesse succedere che gli scienziati 
accettino la mia idea di specie come essere vivente, capiranno che essa corrisponde il più delle 
volte alla famiglia tassonomica. Oltre tutto, esistono diverse metodologie per definire una 
specie, utilizzate da diverse categorie di scienziati, che possono peraltro anche fornire risultati 
contrastanti.  

Come ben sappiamo, Darwin non sapeva dell’esistenza del DNA. Dopo la sua scoperta negli 
Anni Cinquanta e la comprensione (secondo me ancora piuttosto vaga e per certi versi inesatta) 
del suo ruolo biologico, gli evoluzionisti hanno elaborato la teoria che per la quale una nuova 
specie nasce quando gli esemplari accumulano mutazioni genetiche sufficienti per essere in 
grado di riprodursi solo tra loro e non sono in grado di riprodursi con le specie da cui 
provengono. 

Essi credono anche che l'accumulo di mutazioni genetiche alla fine porterà una popolazione 
talmente lontano da quella di origine da diventare qualche cosa di diverso, cioè un’altra specie. 
Dal punto di vista scientifico tale popolazione cambia famiglia. Essi, al contrario di me, vedono 
le famiglie come gruppi di specie strettamente imparentate che condividono la somiglianza nella 
forma; i membri di una stessa famiglia hanno sicuramente un’origine comune, ma non vedono 
nella somiglianza di forma la comunanza di struttura che ci vedo io. Questo lo capisco, ma allo 
stesso tempo loro devono capire che tale somiglianza di forma è un indizio di qualche cosa di 
molto più profondo. Io affermo senza mezzi termini che non vi è alcuna possibilità che una 
sequenza di mutazioni genetiche sia in grado di creare una specie tassonomica che oltrepassi il 
confine della famiglia. Questo accade perché la mutazione genetica che codifica un tratto è, per 
l’appunto, un codice, e ogni specie (che è un essere vivente con la sua propria personalità, non 
solo un’accozzaglia di geni) interpreta il codice genetico sulla base della propria natura. 
Insomma, le specie usano le stesse lettere (le basi) ma parlano ognuno la propria lingua 
(diciamo dialetto); usando un altro simbolismo ognuna di esse ha un proprio linguaggio di 
programmazione. C'è una barriera che le mutazioni genetiche non possono attraversare, che è 
appunto quella del linguaggio con cui sono state “compilate”.  Poiché sappiamo che, durante le 
ere geologiche, questa barriera è stata superata (ad esempio, i vermi si sono evoluti in insetti, i 
pesci si sono evoluti in anfibi, i rettili si sono evoluti in uccelli) dobbiamo trovare un processo 
che permetta di superare questa barriera, ed è qui che entra in gioco la mia teoria. Per ora, 
penso che non ci sia alcun problema dal punto di vista scientifico se chiamo questo processo 
“evoluzione”. 

Se guardiamo alle prove scientifiche, troviamo sicuramente casi di speciazione in senso 
scientifico. Su Internet si possono trovare facilmente studi relativi a casi di speciazione nelle 
piante, ma sono sicuro che ci sono casi anche negli animali. Nel caso delle piante, un esempio 
interessante è quello di alcune specie ottenute per ibridazione naturale che, possedendo un 
numero dispari di cromosomi, non possono dividere il loro DNA in due per generare un gamete, 
risultando perciò sterili. In alcuni casi si è notato che la specie raddoppia il numero di 
cromosomi creando una copia del corredo che possiede, diventando così fertile. Così facendo 
essa diventa una nuova specie tassonomica, ma certamente non crea una nuova famiglia. Non 



solo, ma il processo di moltiplicazione del corredo cromosomico (poliploidia) è troppo diffuso per 
essere “una mutazione genetica casuale”. Sarebbe molto più logico considerarlo una strategia 
di superamento di una barriera riproduttiva. Un numero dispari di cromosomi è una barriera 
riproduttiva che si genera facilmente quando una specie (che ha un numero pari di cromosomi) 
s’incrocia con una specie affine che ha un numero di cromosomi che differisce di 2; per esempio 
vi sono trifogli con 14 e 16 cromosomi. Un ibrido tra queste due specie avrebbe facilmente 15 
cromosomi, e non sarebbe fertile (ma alle volte lo è). Questa è una barriera riproduttiva, e 
chiaramente gli scienziati la ritengono casuale, ma allo stesso tempo vantaggiosa in termini 
evolutivi. Secondo me è molto più logico considerare tale barriera riproduttiva parte delle 
strategie di sopravvivenza della specie, e il superamento di tale barriera per poliploidia un’altra 
strategia della specie per diffondere ibridi che si sono dimostrati vantaggiosi. Tuttavia un tale 
punto di vista può essere sostenuto solo a patto di considerare la specie un essere reale, 
vivente e intelligente, e per quanto ne so, la comunità scientifica non ha mai neanche 
considerato tale possibilità. 

Il ruolo delle specie nell'individuo 
 

Un altro tema molto importante che ho trascurato è il ruolo svolto dalla specie in ognuno dei 
suoi esemplari. In altre parole, occorre chiedersi cosa fa un individuo di propria volontà e cosa 
fa per volontà della sua specie. 

Cominciamo col dire che tutto ciò che fa un animale, nel senso che è un'azione che compie, 
non può che essere di sua volontà. Ho già detto che le specie intervengono in tutto ciò che 
riguarda il sesso, dall'estro, al corteggiamento, all'atto stesso e alle cure parentali. Tutte le 
azioni compiute dagli animali in quelle situazioni sono “ispirate” dalla specie, nel senso che la 
specie produce neurotrasmettitori, ormoni e probabilmente altre sostanze per costringere 
l'individuo ad agire in un certo modo. È come mangiare. Tutti noi decidiamo quando mangiare e 
cosa mangiare, ma è il nostro corpo che ci dice che abbiamo bisogno di cibo, e non possiamo 
proprio trascurare i segnali che ci dà perché sennò diventano sempre più insistenti e dolorosi. In 
questo caso, è il nostro corpo che ci costringe ad "agire". Qualcosa di simile accade in relazione 
al sesso, a parte il fatto che trascurarlo non ci uccide, e anche se può essere doloroso, non è 
impossibile resistere alla tentazione del sesso. Tuttavia, può influire sulla nostra salute mentale 
e quindi non è qualcosa che possiamo semplicemente ignorare. Tutti gli altri animali funzionano 
allo stesso modo. Essi possono, in teoria, resistere all'impulso di mangiare (e lo fanno anche, 
quando non si sentono al sicuro) e all'impulso del sesso, ma l'impulso diventa sempre più 
doloroso, costringendoli quindi progressivamente ad agire nel modo "ispirato" dalla specie. 

Quando abbiamo fame, ho appena detto che “il nostro corpo ci dice che abbiamo bisogno di 
cibo”, ma cos’è che ce lo dice esattamente, provocando crampi che diventano più tanto dolorosi 
quanto più stiamo senza cibo? Gli scienziati direbbero "il cervello" e, a modo loro, potrebbero 
avere perfettamente ragione nel senso che il cervello produce le molecole che segnalano che il 
nostro corpo sta esaurendo le scorte di energia. Non si chiedono, però, chi dice al cervello di 
farlo. Se questo avviene di sua propria iniziativa, allora il nostro cervello deve avere una volontà 
sua propria, distinta dalla nostra volontà. Tuttavia, può darsi che non abbia una volontà propria, 



ma esegua la volontà di un certo numero di esseri, uno dei quali è la nostra anima individuale, 
mentre gli altri sono le creature che ci precedono nella catena degli esseri che ci collega al 
vertice della Vita. In particolare, la nostra specie, la nostra classe, il nostro regno. Tutti loro 
possono avere la capacità di operare nel nostro cervello per svolgere le loro funzioni. Ad essere 
onesti questo è un punto che mi rende confuso. In questo momento non posso essere sicuro 
che il cervello abbia una propria volontà (sembra di sì), o che agisca da interfaccia per tutte le 
volontà che operano nel nostro corpo (inclusa la nostra volontà individuale). Nulla impedisce 
che entrambe le affermazioni siano vere. 

Tuttavia sono convinto che la specie sia direttamente coinvolta nello spingere gli animali a 
svolgere le attività connesse alla riproduzione, e anche nello sviluppo dei tratti sessuali. 
Tuttavia, l'evento che, secondo me, mostra davvero la sua presenza e il suo potere su di noi è il 
processo di procreazione. Si prega di notare che una donna, durante la gestazione, potrebbe 
anche non accorgersi di ciò che accade nel suo corpo fino a quando le modifiche anatomiche e 
fisiologiche non diventano evidenti (sebbene ci siano stati casi in cui una donna non ha 
"collegato i puntini" e ha partorito un bambino con sua grande sorpresa!). Ciò indica 
chiaramente che la sua volontà non è affatto coinvolta e qualcos'altro interviene. Perché credo 
che sia (principalmente) la specie? Come ho detto in precedenza, la riproduzione non è 
qualcosa che aumenta le possibilità di sopravvivenza di un animale, come pure di una pianta o 
di un microrganismo. Per loro è solo uno spreco di risorse e spesso qualcosa per cui mettono a 
rischio la propria vita o semplicemente la perdono. Se consideriamo invece che esista un 
essere, che sopravvive finché ci sono esemplari viventi, possiamo facilmente indicarlo come 
l'essere interessato a riprodurre gli individui. Come individui, sappiamo che vogliamo vivere e 
che non vogliamo morire. Gli animali non sono diversi da noi, a parte il fatto che non hanno 
un'idea complessa come la nostra della morte. Possiamo estendere lo stesso principio a 
qualsiasi altro essere vivente e dire con certezza che le specie vogliono vivere, non vogliono 
morire e vogliono fare ciò che è in loro potere per vivere il più possibile. Non solo, ma sono 
anche sicuro che a loro piaccia essere più “grossi” possibile, nel senso che più esemplari hanno 
meglio è (anche se alla lunga può essere controproducente), esattamente come a noi piace 
avere corpi imponenti. Non so esattamente come pensano le specie, e in questo traggo una 
ragionevole deduzione basata sulla mia esperienza di essere vivente. 

Da un altro punto di vista, la specie è l'incarnazione dell'archetipo di ogni singolo esemplare. Gli 
archetipi sono trattati approfonditamente nel mio libro sull’evoluzione a cui rimando. Qui posso 
dire che l'archetipo contiene la “forma” di una specie, ovvero il progetto completo. Gli archetipi 
sanno costruire un esemplare della specie corrispondente, nel senso che hanno tutte le 
istruzioni e sanno far funzionare tutti gli strumenti biochimici che i corpi offrono per costruirli. A 
mio avviso, il DNA è solo uno di questi strumenti e, sebbene sia importante, è solo una parte di 
un processo estremamente complesso che solo un profondo lavaggio del cervello può far 
credere che sia solo un "meccanismo", come una linea di produzione in una fabbrica 
completamente automatizzata che, tra l'altro, è un'innovazione tecnologica estremamente 
recente. A mio avviso, la gestazione è un processo completamente in mano alla specie, dal 
momento in cui l'ovulo viene fecondato al momento in cui viene partorito il nascituro. In questo 
processo, l'individuo non ha alcun mezzo per intervenire. Può favorirla o intralciarla fino al punto 
d’interromperla, ma certamente non ci opera. Le possibilità che la scienza moderna in tempi 



molto recenti ci ha dato devono essere considerate una forma di interferenza, anche se, in 
alcuni casi, intervengono a riparare un difetto di processo. 

Trovo perfettamente logico, dal mio punto di vista, assegnare alla specie il “compito” di 
compiere la procreazione perché questo è il suo modo di sopravvivere, perché il singolo 
esemplare non è coinvolto attivamente, e perché il risultato della procreazione non è una copia 
di uno qualsiasi dei suoi genitori, ma un'altra manifestazione dell'archetipo. Tuttavia, non posso 
dire di essere sicuro che il responsabile non sia uno degli esseri al di sopra della specie. A 
questo punto del mio studio, non credo sia così importante. È più importante stabilire con 
sicurezza (o confutare...) l'esistenza delle specie (e degli esseri al di sopra di esse); poi 
possiamo dedicare del tempo ad ulteriori ricerche per definire il ruolo di ciascuno di essi. 

Io trovo che un’analisi di certi aspetti della riproduzione possa fornire contributi interessanti al 
dibattito, e intendo parlarne nel prossimo paragrafo. In teoria sarebbe più logico parlare degli 
aspetti relativi alla divisione degli esseri viventi in generi e di tutte le problematiche coinvolte con 
esso, come l’eccitazione sessuale, il corteggiamento e l’atto sessuale stesso. In pratica non è 
così importante, e come ho già ribadito, è nella gestazione che si vede la specie all’opera in 
tutto il suo splendore, per cui parto con quello. 

Il processo di riproduzione in un mammifero 
 

Ecco come vedo il processo di fecondazione sulla base dell’idea che la specie sia un essere 
vivente. Quando lo spermatozoo si lega all'ovocita l'entità intelligente che io identifico con la 
specie (nel caso dell'essere umano, la specie è "L'Uomo") compirà ogni fase del processo che 
dai due gameti aploidi costruisce un neonato. Lo fa spostando le proteine, gli enzimi, gli RNA 
nei posti giusti e così via. Non credo che la gestazione sia solo un processo chimico e mi chiedo 
cosa come possono anche solo concepire, gli scienziati, una cosa del genere. L’assenza di 
un’intelligenza operante nella gestazione rende, a mio avviso, tutte le spiegazioni scientifiche 
del tutto insufficienti. 

Tale essere probabilmente crea anche la placenta. Dico "probabilmente" perché la placenta è 
una caratteristica comune a tutti i mammiferi. Poiché credo che non solo le specie siano esseri 
viventi ma anche le classi, è perfettamente possibile che la classe dei mammiferi costruisca la 
placenta. La costruzione della placenta comporta il rilascio di ormoni e reazioni dal cervello e da 
altri organi agli ormoni. Qualunque cosa rilasci gli ormoni deve essere diversa da ciò che 
reagisce al loro rilascio. Questo principio (nessuno invia una lettera a se stesso) di per sé 
sostiene l'idea che esseri diversi operino nel corpo di una creatura vivente. 

Esistono non poche barriere riproduttive che impediscono ai “gameti maschili non idonei” di 
avviare il processo di fecondazione. Poiché non sono un biologo, ne cito solo tre. Vi è una 
parete di cellule (la corona radiata) attorno all’ovulo, recettori specifici sulla zona pellucida (la 
membrana esterna dell’ovulo) e il numero di cromosomi nei gameti. Tutte e tre impediscono ai 
gameti di specie tassonomiche diverse di fecondare l'ovulo, anche se provengono da esemplari 
imparentati. Uno scienziato direbbe che, in termini evoluzionistici, proteggono la specificità dei 
tratti di una popolazione, evitando incroci con altre popolazioni non idonee a vivere in 



quell'ambiente. Egli non ci prova neanche a spiegare cosa potrebbe avere creato un 
meccanismo così complesso, si limita a constatarne l’utilità. Io dico che tutte queste barriere 
riproduttive sono generate da un essere intelligente, che può essere la specie o un essere al di 
sopra di essa, per proteggere un pool genetico di successo (in termini di adattamento 
all’ambiente in cui vive) dalla diluizione (con materiale genetico proveniente da popolazioni 
adattate ad altri ambienti o nicchie ecologiche). Evitano anche (come ultimo baluardo, perché ci 
sono altre barriere riproduttive molto efficaci prima di loro) la fecondazione da parte di specie 
appartenenti a famiglie diverse. 

Domanda: se credo che la specie sia intelligente, perché è necessario creare tante barriere 
riproduttive? Perché la specie non può semplicemente riconoscere un diverso gamete maschile 
ed evitare di iniziare il processo di fecondazione se non è quello “giusto”? La risposta generale 
è che ogni intelligenza è limitata dagli strumenti che può utilizzare, e i suoi strumenti sono 
funzionali al ruolo di quella particolare intelligenza nello “schema della vita”. Per spiegarmi 
meglio paragonerò il corpo di un animale ad una fabbrica. Perché funzioni servono operai, 
“colletti bianchi” e una gerarchia di supervisori della forza lavoro, la quale culmina 
nell'amministratore delegato dell'azienda. Ognuno di loro è intelligente e ognuno di loro ha una 
conoscenza specifica. Un tornitore sa cose che il CEO non sa, ma allo stesso tempo deve 
mantenersi entro i limiti del proprio ruolo. Come tutti coloro che hanno esperienza lavorativa 
sanno, non conviene scavalcare il proprio ruolo e svolgere funzioni che sono riservate a 
personale gerarchicamente superiore. Tornando alla specie, una volta che il gamete maschile è 
penetrato nell'ovulo significa che esso ha superato tutti i “controlli di sicurezza”, e la specie può 
ora svolgere il suo ruolo di costruzione di un nuovo corpo, senza chiedersi quale DNA le sia 
stato dato. Essa proverà a costruire l'unico tipo di essere che conosce, e se tutto funziona bene, 
e normalmente funziona benissimo, ci riuscirà. Se ho ragione, la conseguenza scientifica 
sarebbe che l'ovulo di un criceto cercherà sempre di creare un criceto qualunque sia il gamete 
maschile con cui è stato nutrito. Nella mia teoria la specie sa creare uno dei suoi “corpi”, ma 
non sa creare altro. 

Gli scienziati generalmente credono che i corpi siano creati dal loro DNA. Se avessero ragione 
dovrebbe essere possibile clonare un essere utilizzando l'ovulo di un'altra specie (come hanno 
fatto in “Jurassic Park”) oppure creare un essere con caratteristiche appartenenti a due specie 
diverse, qualunque esse siano. Io mi baso sul fatto che, con l'attuale tecnologia, possiamo 
superare tutte le barriere riproduttive e sostituire il materiale genetico all’interno dell’ovulo di un 
criceto con un DNA di una specie completamente diversa e fecondare tale ovulo modificato con 
un gamete della stessa specie. Il criceto non è un animale a caso. Un esperimento scientifico 
recente ha permesso di fertilizzare l’ovulo di un criceto con uno spermatozoo umano.  Io non ho 
capito se il processo di embriogenesi è partito oppure no. Non so neanche se sarebbe 
legale/moralmente accettabile creare un embrione nell’attuale cornice bioetica. 

Utilizzando un ovulo di criceto potremmo provare a creare un altro animale che non sia un 
criceto, per esempio un gatto (certo non un essere umano!). L’idea è simile al processo di 
clonazione: si feconda un suo ovulo (il cui nucleo sia stato sostituito con quello di un ovulo di 
gatto) con il gamete maschile del gatto. Se è possibile generare un gatto allora la mia teoria 
sarebbe smentita, ma in caso contrario la mia teoria regge. Al momento sono abbastanza sicuro 
che non ci siano riusciti perché so che vi sarebbero parecchi motivi per provarci. Per esempio 



hanno trovato il DNA di mammut e vorrebbero "resuscitarlo". Sono abbastanza sicuro che ci 
abbiano provato, ma non ci sono riusciti. Sfortunatamente i fallimenti raramente vengono 
pubblicati sulle riviste scientifiche, ma dal punto di vista delle implicazioni sulla nostra 
conoscenza della natura sarebbe importante che lo fossero. 

Ho già detto, in uno dei capitoli precedenti, che il termine specie, per come lo utilizzo io, 
corrisponde in genere alla famiglia tassonomica. Sappiamo che esemplari appartenenti alla 
stessa famiglia ma non alla stessa specie possono incrociarsi con successo, ma il risultato 
(detto ibrido) potrebbe non essere ottimale. Può essere perfettamente sano ma sterile, oppure 
può essere debole e malaticcio (succede quando capre e pecore si incrociano) o può nascere 
morto. Tutti questi possibili risultati sono correlati all’esistenza di numerose barriere riproduttive 
e alle loro interazioni, che presumo siano troppo complesse per poter essere comprese 
appieno. Secondo la mia teoria, se l'incrocio è possibile, anche attraverso l'inseminazione 
artificiale, allora essi appartengono alla stessa famiglia tassonomica (e quindi alla specie nel 
senso che gli do io). 

Gli evoluzionisti hanno un concetto di specie tale da consentire ad una specie di tramutarsi in 
un'altra nel corso del tempo. Questo è un’idea cardine della moderna teoria dell’evoluzione delle 
specie, e l’idea che le specie siano esseri viventi ha conseguenze potenzialmente devastanti su 
questo principio. Un essere vivente non diventa qualche cosa di diverso nel corso della sua vita. 
Esso nasce e muore, e nel frattempo subisce anche numerose modificazioni, ma nessuna di 
queste ne altera la natura al punto da tale da farlo diventare un altro essere vivente. Guénon 
direbbe che ogni essere ha una sua personalità, e non la cambia nel corso del tempo. La sua 
interazione con l’ambiente cosmico genera la sua individualità, la quale invece muta 
continuamente, dalla nascita alla morte. Tali mutamenti, che sono continui e magari anche 
profondi, non sono mai tali da intaccare il “senso di identità” che l’essere prova dal momento in 
cui nasce fino a quando muore. Se le specie sono esseri viventi esse hanno una personalità, 
immutabile, ed un’individualità, che si esprime in tutte le differenti forme che i membri assumono 
nei vari ambienti in cui vivono. Per me la variabilità genetica è un’espressione dell’individualità 
della specie, e si esprime nei limiti della sua personalità, e non è possibile che una specie si 
trasformi in un’altra. Il concetto di personalità appartiene ad un piano che è completamente al di 
fuori dell’indagine scientifica, e la sua esistenza non potrà mai perciò essere provata 
scientificamente. La sua esistenza sarebbe però corroborata dalla constatazione che la 
variabilità di specie è limitata e non ne altera i caratteri principali. 

L’analisi del processo di riproduzione di un animale corrobora quest’idea, in quanto un ovulo di 
una certa specie non può che generare esseri di quella specie, perché l’essere che interviene in 
esso è in grado di costruire quello e non qualche cosa d’altro. Il patrimonio genetico su cui 
lavora certamente guida l’essere in una direzione piuttosto che in un’altra, ma il costruttore 
interpreterà tale patrimonio genetico in un modo compatibile con quello che egli è. Dal punto di 
vista scientifico si potrà dire che ogni ovulo esprimerà un determinato gene in un certo modo 
piuttosto che in un altro. 

Possiamo fare un confronto con i programmi per computer. Sono tutti memorizzati nel disco 
rigido come numeri in codice binario, ma un file realizzato con un programma deve essere letto 
utilizzando lo stesso programma usato per scriverlo. Leggerlo con un programma diverso creerà 
un elenco disordinato di istruzioni prive di significato, generando un errore. Ogni specie può 



essere paragonata ad un diverso programma. Creare un nuovo esemplare è come creare un 
nuovo file, mentre creare una nuova specie è come creare un programma differente. 
Continuando l’analogia mi sento di dire che tutte le specie di una classe condividono lo stesso 
linguaggio di programmazione, come dire, lo stesso modo di esprimere i geni. Non è difficile 
capire che c'è differenza tra creare un file con un programma, creare un programma con un 
linguaggio di programmazione e infine creare un linguaggio di programmazione. Sono cose 
diverse e sono fatte da entità diverse. Qui non spiegherò come vengono create le diverse 
specie, perché ho scritto un libro a riguardo. Qui voglio colmare una sorta di lacuna nel mio 
lavoro, nel senso che c'è tanto da dire sulle specie come esseri viventi e ho trascurato questo 
aspetto nel mio lavoro sull'evoluzione. 

Sulla divisione sessuale 
 

Uno dei tanti misteri della vita che l’evoluzionismo darwiniano non può spiegare è la divisione in 
due sessi tipica del regno animale. Tale divisione è presente anche in quello vegetale, ma le 
piante sono molto più disinvolte. Alcune hanno due sessi distinti, come l’ortica, altre hanno fiori 
in cui la componente maschile e quella femminile convivono allegramente ma in genere la 
singola pianta evita di impollinarsi da sola. Gli esseri unicellulari, ma anche i funghi, non sono 
distinti sessualmente. 

Non occorre essere un genio per capire l’abisso che separa il regno vegetale e quello animale, 
che infatti nei moderni alberi della vita non sono assolutamente imparentati; quindi, gli scienziati 
devono spiegare come si è potuti passare da esseri unicellulari e asessuati a esseri 
multicellulari e divisi in sessi. 

Essi possono affermare senza tema di smentita che, dal punto di vista evolutivo, la divisione 
sessuale assolve alcune importanti funzioni. Innanzi tutto permette la selezione sessuale, a cui 
Darwin dedicò un intero libro. Tale selezione è una barriera riproduttiva in se stessa, che facilita 
la riproduzione del maschio più robusto (riconoscibile da alcuni tratti specifici, oppure dal fatto 
che esce vittorioso dai combattimenti) con la femmina più robusta, la quale si riconosce dal fatto 
che riesce a portare a termine la gravidanza, allattare e svezzare le sue creature. Inoltre, oltre 
un certo livello di complessità delle creature, diventa anche biologicamente efficiente. A quel 
punto l’apparato riproduttivo è ingombrante e biologicamente costoso, come pure la 
riproduzione: dimezzare gli individui che sono costretti a gestirlo migliora le chance di 
sopravvivenza della specie. 

Io qui sto semplificando mostruosamente, e spero che i più edotti mi perdonino. Ogni specie ha 
un diverso approccio alla selezione sessuale, privilegiando certi aspetti piuttosto che altri. A 
queste barriere riproduttive “fenotipiche” si aggiungono barriere “genotipiche” (relative al 
numero e alla qualità del materiale genetico trasferito), e biologiche (come per esempio la 
corona radiante attorno all’ovulo da fecondare). Questo non vuole essere un trattato sulla 
riproduzione. Io voglio solo sottolineare che la divisione sessuale ha principalmente lo scopo di 
creare delle barriere riproduttive che permettano di ridurre il numero di processi di produzione di 
cattiva qualità (non portati a termine oppure che generano prole sterile, malata o poco adatta 
all’ambiente in cui vive). La riproduzione di un animale è, spesso, una questione piuttosto 



complessa che può richiedere qualche mese, e in Natura è già abbastanza difficile da portare 
avanti per un individuo forte. 

Peraltro la Natura sembra essere consapevole che la funzione di “controllo della salute” di una 
popolazione da parte della divisione sessuale va a discapito della capacità riproduttiva, che è 
una potente arma di sopravvivenza della specie. Consideriamo 5 classi di animali, ponendole in 
ordine di complessità, cioè gli insetti, i pesci, gli anfibi e i rettili, gli uccelli e i mammiferi. Lo so, 
ce ne sono molte altre, ma qui m’interessa concentrare l’attenzione sull’aumento di complessità 
che informa l’ordine in cui ho disposto le classi. Gli insetti mostrano divisione sessuale soltanto 
negli ultimi stadi della loro vita, mentre i pesci e alcuni anfibi possono ancora cambiare sesso, 
quando necessario, nel corso della loro vita. Qualche specie non troppo complessa può 
addirittura ancora ricorrere alla partenogenesi. Non mi risulta che uccelli e mammiferi possano 
farlo, ma è interessante notare come, ancorché il sesso è predeterminato alla nascita e non 
modificabile, i tratti sessuali si sviluppino solo dopo un certo periodo (dopo alcuni mesi nei polli, 
ma anni negli esseri umani). 

Quando gli scienziati considerano i fatti della vita dal punto di vista evolutivo stanno, molto 
semplicemente, riflettendo sulla loro funzione. La scienza moderna è meccanicista, e per ciò 
stesso non ammette che un evento naturale possa essere causato da qualcosa che accade nel 
futuro. Questo si verifica quando un essere compie un’azione in vista di un vantaggio futuro, 
come per esempio quando immagazzina il cibo. Io ho discusso questo argomento in un altro 
libro; qui mi preme ricordare che un evento può certamente essere “causato” da un evento che 
lo segue se la causa è un essere intelligente, che perciò pianifica le sue azioni. Qui non intendo 
discutere la natura dell’intelligenza, perché non penso di essere all’altezza, ma mi sento di dire 
che un’entità che pianifichi le proprie azioni deve necessariamente essere intelligente. Gli 
scienziati hanno enormi difficoltà ad ammettere che esistano esseri intelligenti, a parte l’uomo, e 
fanno di tutto per evitare di doverne coinvolgere qualcuno. Nel caso della divisione in due generi 
del regno animale essi sono ancora più in imbarazzo, perché non è difficile intuire che, se 
un’intelligenza fosse coinvolta, sarebbe necessariamente una in possesso di conoscenze che 
l’uomo non ha, e perciò dovrebbe essere qualificata senza discussioni come sovrumana. La 
scienza moderna, spero che lo si sia capito, non è assolutamente disposta ad ammettere 
l’esistenza di un’intelligenza del genere, perciò gli scienziati, constatando il fatto che la vita 
animale è indubbiamente divisa in due generi, e non vedendo nessun artefice di tale divisione, 
concludono che essa si sia prodotta da sola! In particolare mediante un certo numero di 
mutazioni genetiche casuali, avvenute in un nostro lontano progenitore ancestrale, che si sono 
perpetuate grazie alla loro indubbia utilità. 

Gli evoluzionisti sono indubbiamente soddisfatti di questa spiegazione, e se qualcuno osa 
contestargliela la loro risposta è che, innanzi tutto, occorre definire scientificamente la parola 
“intelligenza”. Dopo di ché, occorre dimostrare scientificamente che esistano altre intelligenze 
(oltre quella umana, beninteso), e che tali intelligenze intervengano nella vita. Nessuna delle 
due cose è fattibile perché la scienza moderna è stata costruita su basi razionaliste, 
meccaniciste e materialiste. La sua base razionalista impone di considerare come non esistente 
qualche cosa che non possa essere studiato scientificamente. La sua base meccanicista le 
impedisce di considerare come scientifici gli effetti che precedono le loro cause, come ho già 
detto, mentre le sue basi materialiste le impongono di considerare esclusivamente l’esistenza di 



corpi fisici. Per questo, dal punto di vista scientifico, alcuni di essi si trovano a loro agio nel 
considerare gli animali intelligenti, in quanto possono indicare il cervello come sede 
dell’intelligenza. Essi potrebbero anche trovare il modo, nel rispetto dei rigidi limiti imposti dalla 
loro impostazione filosofica, di ammettere che un singolo essere vivente possa essere 
intelligente anche se privo di cervello – molti scienziati che studiano piante e microorganismi, i 
quali non hanno proprio sistema nervoso, sicuramente lo fanno – ma la mia idea che esista un 
essere intelligente che possa operare su di una popolazione di individui separati, in cui i singoli 
individui sono dotati d’intelligenza (avendo ogniuno il loro cervello) è allo stato attuale 
considerata del tutto antiscientifica. 

Se uno spende un po’ di tempo a indagare le basi filosofiche della scienza moderna, arriva 
necessariamente a concludere che essa non potrà mai trovare una spiegazione credibile delle 
complessità coinvolte nella vita e nella sua storia, incluso l’argomento del capitolo presente, 
cioè la divisione sessuale. Lo stesso ragionamento potrebbe essere applicato a moltissimi altri 
fatti, come per esempio l’origine della vita, il passaggio da forme di vita procariote a eucariote, 
da forme di vita unicellulari a pluricellulari, la complessità della struttura di un qualunque essere 
vivente e potrei continuare all’infinito. Insomma, per quanto riguarda la vita, i risultati della 
scienza moderna sono un punto di partenza la cui spiegazione riposa in idee e concetti che 
trascendono la scienza moderna. 

Nel caso della divisione in generi un aspetto importante è la relazione tra la specie, considerata 
come essere vivente, e il singolo individuo. Abbiamo visto come la specie sia direttamente 
interessata a che gli individui procreino, perché è questo il modo in cui essa sopravvive, 
perpetuandosi nel tempo. Supponiamo per un attimo che non esista una divisione in sessi, e 
che la procreazione non richieda l’intervento di entrambi. Nel caso della specie umana questo 
provocherebbe ripercussioni sociali enormi. Sarebbe infatti necessario che ogni individuo fosse 
predisposto per avere un figlio e che la riproduzione avvenisse per partenogenesi. Domanda: 
cosa impedirebbe alla specie umana di avviare il processo di procreazione in un individuo – il 
quale, lo ricordo ancora, non ha parte in causa alcuna nel processo di procreazione – 
mettendolo nella situazione di doversi occupare della propria gravidanza, con tutti i problemi 
che comporta, e dell’allevamento della prole, senza alcuna preparazione? Capite come questo 
metterebbe l’individuo in una situazione insostenibile? La riproduzione sessuata mette 
l’individuo nella posizione di avere una ragionevole aspettativa che un figlio entri nella propria 
vita, e gli dà la possibilità di prepararsi. Non solo, ma tale figlio può essere supportato anche dal 
partner. Poi non si sa quanti lo facciano veramente, ma la differenza è abissale. Insomma, nella 
specie umana è possibile una sorta di negoziazione tra l’individuo e la specie che permetta in 
qualche modo la scelta del momento più opportuno per avere prole, e questo rappresenta una 
riduzione considerevole dello stress fisico della gravidanza e delle successive cure parentali. 

Su questo punto si potrà certamente obiettare come la divisione sessuale sia caratteristica di 
tutto il regno animale, mentre il problema citato sopra interessa, alla fin fine, la sola specie 
umana. Perché, quindi, estendere la divisione sessuale anche a creature, come gli insetti, che 
non condividono certamente i vantaggi che ne trae l’uomo? A questa domanda non posso 
rispondere in maniera precisa, ma faccio notare che anche molti animali superiori si 
troverebbero in difficoltà se tutti i membri della stessa specie in età riproduttiva si ritrovassero 
improvvisamente gravidi. In certe situazioni questo potrebbe pregiudicare la sopravvivenza 



stessa della specie. Io ritengo la specie un essere vivente, e quindi dotato di intelligenza, ma 
non credo abbia la capacità di valutare l’impatto di un aumento della sua popolazione sulle 
risorse disponibili, e su questo punto esistono delle conferme in proposito. Vi sono stati infatti 
casi di coppie di topi (fuggite dalle navi) insediate in isole tropicali prive di predatori naturali. 
Apparentemente tali topi si sono riprodotti fino a distruggere ogni altra forma di vita sull’isola. 
Dubito anche fortemente che le specie facciano analisi costi-benefici tra tutti i rischi connessi 
alla gravidanza e alle cure parentali e i benefici di avere una popolazione aumentata a seguito 
di una gravidanza. Perciò, se la partenogenesi fosse un’opzione negli animali superiori, penso 
che la specie la utilizzerebbe senza remora alcuna. Questo giustifica l’introduzione della 
divisione sessuale da parte di un’intelligenza che trascende la specie. 

Finché ci sono colgo l’occasione per fare una considerazione importante dal punto di vista 
metafisico. Secondo gli scienziati, la divisione in generi sarebbe sorta in un essere 
relativamente semplice e poi ulteriormente sviluppata negli esseri più evoluti che da tale essere 
sarebbero scaturiti nel corso delle ere geologiche fino ad oggi. Partendo dal presupposto che 
una intelligenza sia coinvolta nella struttura della vita, possiamo tranquillamente ipotizzare che 
la divisione sessuale sia stata “progettata” fin dall’inizio per consentire all’essere umano una 
migliore gestione della sua prole, e non ha nessuna importanza che tale “progettazione” sia 
iniziata anche (per dire) un miliardo di anni fa. In realtà è facile constatare che di intelligenze 
coinvolte nella vita ce ne siano moltissime, e in questo lavoro io introduco l’idea che vi sia una 
gerarchia tra esse. Alcune di tali intelligenze sono sconosciute alla mente umana e posso 
facilmente ipotizzare che esse abbiano un “senso del tempo” molto diverso dal nostro, per il 
quale un orizzonte temporale di miliardi di anni sia “normale”. Per un batterio, un giorno è un 
orizzonte temporale immenso: ipotizzando che si divida ogni mezz’ora, si tratterebbe, per esso, 
di 48 generazioni! Per un essere umano corrisponderebbe ad un orizzonte temporale di 1200 
anni, che è al di fuori di qualunque possibilità di pianificazione. D’altra parte, un essere umano 
può ampiamente pianificare molti anni della sua vita (per esempio facendo un mutuo), e si può 
anche fare l’esempio di cattedrali la cui costruzione ha coinvolto la popolazione residente per 
anche un secolo. Insomma, il senso del tempo non è lo stesso per tutti gli esseri viventi. 

In definitiva, considerate le problematiche legate alla grande differenza che esiste tra due 
individui della stessa specie ma di diverso sesso, al meccanismo piuttosto complesso di 
riproduzione, al fatto che esso abbia un senso se si considera che assolva a determinati scopi, 
la divisione sessuale è, se proprio non vogliamo considerarla una prova, un indizio che lascia 
pensare che la struttura degli esseri viventi sia progettata da una o più intelligenze. 

Abbiamo visto come esistono delle ragioni molto valide per istituire la divisione sessuale quando 
l’essere vivente si fa più complesso. Tale divisione crea però il problema di convincere due 
esseri distinti dalla specie e dotati, ciascuno, di una propria volontà, a unirsi sessualmente per 
procreare. Nel prossimo capitolo io analizzerò questo aspetto della riproduzione sessuata, ma 
sempre nell’ottica di mostrare come esista un essere, la specie appunto, che opera su di 
un’intera popolazione di esseri individuali. 

Attrazione sessuale e corteggiamento 
 



L’aspetto della riproduzione sessuata che mi ha scatenato l’intuizione che le specie siano esseri 
viventi è il comportamento di maschi e femmine quando sono attratti l’uno dall’altro. Nel mondo 
animale (e l’essere umano non fa eccezione) i maschi pongono in essere tutta una serie di 
rituali che hanno lo scopo di predisporre la femmina al coito. Io non intendo fare un trattato sulla 
riproduzione sessuata nel mondo animale, che non è la mia specialità, e in questo capitolo 
entrerò solo nel dettaglio di qualche “caso tipico”, che ritengo essere noto al grande pubblico. 
Inoltre concentrerò la mia analisi su alcuni fatti specifici: 

1)​ Ad un certo punto della sua vita il maschio è attratto dalla femmina. Dal punto di vista 
biologico vi è una “tempesta ormonale” e, dal punto di vista psicologico, il maschio cerca 
la compagnia della femmina; 

2)​ Non necessariamente avviene il contrario, anzi la femmina può essere anche infastidita 
dalla presenza e dalle attenzioni del maschio. La femmina deve essere “preparata al 
coito”; 

3)​ Il maschio attua una serie di comportamenti, che possono essere una danza di 
corteggiamento oppure un combattimento tra maschi, per invogliare la femmina al coito; 

4)​ Il corteggiamento è una dimostrazione di “potenza” da parte del maschio, e se ottiene 
l’effetto sperato, la femmina viene investita da una “tempesta ormonale”; 

5)​ Una volta che la femmina è predisposta e il maschio ha “via libera” avviene il coito. 

Se noi considerassimo il maschio e la femmina di una specie animale due esseri totalmente 
separati, faremmo un’enorme fatica a spiegare come una dinamica così complessa possa 
generarsi. Ci sarebbero tutta una serie di domande senza risposta: 

1)​ Che cosa c’è nel cervello del maschio che gli permette di riconoscere una femmina, 
genera attrazione per essa e il desiderio di unirsi sessualmente? 

2)​ Chi gli ha insegnato a corteggiare la femmina?  
3)​ Cosa c’è nel cervello della femmina che connette il comportamento del maschio ad una 

modifica della sua inclinazione al coito? 
4)​ Come fanno entrambi a sapere come unirsi sessualmente? Questo richiede un certo 

coordinamento! 
5)​ Ma soprattutto, cosa ci guadagnano entrambi da tutto questo? 

Se invece il maschio e la femmina fossero in qualche modo collegati da qualcosa in grado di 
operare su entrambi tutto avrebbe molto più senso. La mia idea è che esista un essere vivente, 
la specie, che è in grado di operare nei corpi di entrambi, per esempio mediante il rilascio di 
ormoni e neurotrasmettitori, guidandoli o spingendoli verso un comportamento che, dal punto di 
vista della sopravvivenza individuale, è decisamente controproducente. Il maschio, durante il 
corteggiamento, non è particolarmente attento alla presenza di predatori, e inoltre spende una 
notevole quantità di energie nel compierlo. La femmina, poi, come conseguenza dell’atto 
sessuale viene fertilizzata e spende notevoli energie nella produzione di uova, o di embrioni. A 
questo si aggiunge il costo biologico delle cure parentali, che da un certo punto di vista sono 
ancora più difficili da spiegare dell’attrazione sessuale anche se, in definitiva, il problema è 
analogo.  

In un essere umano, il maschio è sessualmente attratto specialmente dai tratti fisici della 
femmina che lasciano pensare che lei possa portare a termine una gravidanza con successo e 



allattare con successo. Io non credo che sia necessario farne l’elenco, ma basta fare un poco di 
autoanalisi e chiedersi perché noi siamo attratti da quei tratti specifici. Qualcuno potrebbe 
obiettare che vi sono altri tratti che gli uomini possono trovare attraente in una donna che non 
sono legati alla capacità riproduttiva, come gli occhi, la giovane età, il colore della pelle, la 
lunghezza dei capelli, la fluidità nei movimenti. Di nuovo, questo non vuole essere un trattato 
sulla riproduzione e io non ho le competenze per entrare nello specifico di ogniuno dei tratti 
considerati, ma essi sono in generale segnali che la donna ha una buona costituzione fisica, è 
robusta e agile. Quindi adatta alla riproduzione. Faccio appena notare che, quando guardiamo 
una donna, non effettuiamo nessuna analisi razionale dei suoi tratti somatici. L’attrazione 
sessuale è istintiva e, oserei dire, programmata. Nessuno ci ha insegnato a osservare certi tratti 
piuttosto che altri, anche se, da giovani, abbiamo “imparato” a invidiare gli uomini che si 
accompagnano a belle donne e a criticare quelli che si accompagnano a donne che non lo sono 
abbastanza. Qualcuno potrebbe considerare questo fatto un’interferenza culturale sulla natura 
dell’uomo, ma io lo considero esattamente il contrario. Io la vedo come un’interferenza della 
nostra natura animale sulla cultura. Invece, quando ci insegnano ad amare una donna “vergine” 
(che non ha ancora avuto rapporti) oppure “casta” (che osserva le regole imposte dalla società 
sulle relazioni sessuali), allora sì che assistiamo ad un’interferenza culturale sulla nostra natura 
animale. 

Nel regno animale esiste una tale varietà di situazioni in termini di corteggiamento che si 
potrebbe scrivere un’enciclopedia. Già solo questo fatto dovrebbe fare riflettere sul fatto che 
dietro al comportamento sessuale degli individui di una specie vi sia un’entità che lo gestisce 
sulla base delle proprie inclinazioni, e che di tali entità ve ne siano diverse. Tuttavia io non credo 
che ad ogni specie corrisponda un solo rituale di accoppiamento. Ho già spiegato che l’erezione 
di barriere alla riproduzione sia una strategia di sopravvivenza molto importante, soprattutto 
quando due specie convivono nello stesso ambiente. Io ho ipotizzato che la specie stessa è in 
grado di erigere barriere alla riproduzione tra diverse varietà per preservare i caratteri che 
permettono di sfruttare al meglio una nicchia ecologica, e ne ho spiegato le ragioni. Differenti 
rituali di corteggiamento possono tranquillamente essere parte di tale strategia, come diverse 
stagioni dell’amore e quant’altro. Se noi considerassimo la specie una semplice “entità 
biologica” che raggruppa individui con determinate caratteristiche, ci ritroviamo ad essere 
incapaci a fornire una spiegazione convincente di tutte le dinamiche connesse al sesso. Le 
spiegazioni scientifiche, come ho già fatto notare, sono tutte di tipo “evoluzionario”, cioè, mirano 
a riconoscere che certi fatti svolgono un ruolo importante nella preservazione della specie. Ma 
questa non è una spiegazione sufficiente, perché non spiega come tali fatti avvengono. Su 
questo punto gli scienziati si accontentano del fatto che la differenziazione sessuale “emerge” e 
che è frutto di mutazioni genetiche “casuali”. Nel mio libro sull’evoluzione ho spiegato come una 
spiegazione convincente deve tenere conto di tutte le quattro cause aristoteliche, e ad esso 
rimando. Qui ricordo solo che, per loro, “casuale” non significa affatto “privo di causa” (nulla è 
privo di causa), ma “privo di causa intenzionale”, e questo, loro, non possono provarlo. Non 
solo, ma loro stessi dovrebbero fare molta fatica a crederlo. 

Il corteggiamento, che in genere è portato avanti dal maschio, ha lo scopo di predisporre la 
femmina al coito. Anche in questo caso dobbiamo chiederci che cosa connette il 
comportamento del maschio alla eventuale risposta della femmina. Il corteggiamento è 
certamente una manifestazione di potenza; per fare un esempio cito l’esibizione dello splendido 



piumaggio dei pavoni oppure i combattimenti tra cervi. Dubito fortemente che la femmina 
esegua un’analisi razionale di ciò che il maschio sta facendo, ma anche se lo facesse ci 
sarebbe da chiedersi cosa ci guadagna lei, personalmente, dall’accoppiarsi con il maschio più 
forte a disposizione? Nulla. Per lei sono comunque solo grattacapi e fastidi, e anzi se le uova 
non si si schiudono oppure i cuccioli nascono morti per lei sono problemi in meno. Chi è che, 
invece, potrebbe essere molto interessato al fatto che sia il maschio più forte a fertilizzare la 
femmina? Di nuovo, se ipotizziamo che esista un essere vivente che occupa i corpi di tutti gli 
individui che formano il suo “corpo”, possiamo ben immaginare come questo essere, come tutti 
gli altri esseri viventi, abbia l’istinto di sopravvivenza. Perciò esso è contento quando nascono i 
cuccioli esattamente come noi siamo contenti quando siamo in buona salute. Per la specie 
l’assenza di cuccioli, o cuccioli deboli e malaticci, è un’ipoteca sulla sua sopravvivenza, e ha 
tutto l’interesse a evitare che questo succeda. Quando la femmina osserva due maschi 
combattere, non è lei che è interessata (per esempio) al combattimento, e al suo esito, ma la 
specie. Essa osserva l’esibizione di potenza del maschio, e se corrisponde alle sue aspettative, 
rilascia i neurotrasmettitori che renderanno la femmina disponibile al coito. 

Un punto molto importante a favore dell’esistenza della specie come essere vivente è il fatto 
stesso che certi comportamenti siano scatenati sa una “tempesta ormonale”. Qui io sto 
utilizzando un’espressione popolare; probabilmente sarebbe più corretto parlare di aumento 
della concentrazione di certi neurotrasmettitori. In questa sede non è importante identificare il 
termine scientifico più accurato per indicare un certo fenomeno, ma puntualizzare il fatto che il 
cervello rilasci delle sostanze in un momento specifico. Se ci pensiamo, questo significa che il 
nostro cervello stia cercando di indirizzare il nostro comportamento in una certa direzione, 
questo dovrebbe per lo meno indurci a concludere che il nostro cervello sia controllato non solo 
da noi (quando muoviamo un braccio coinvolgiamo certamente il cervello, come quando 
mangiamo e in generale quando facciamo qualunque cosa, per quanto ne so, e pure quando 
pensiamo), ma anche da qualcos’altro. Anche il fatto che l’erezione non sia un atto volontario 
suggerisce che vi sia un’altra volontà che agisce nel nostro corpo. 

Un altro fatto che dà ancora più da pensare è il piacere che proviamo (in genere) durante l’atto 
sessuale. Nonostante gli ammonimenti della Bibbia, non sono poi tanti quelli che “lo fanno solo 
per generare figli al Signore”. In ogni caso, io non sto discutendo il caso umano in modo 
speciale. Lo cito perché ogniuno di noi può riflettere sulla propria esperienza. Possiamo 
ragionevolmente ipotizzare che l’atto sessuale generi piacere (oppure cessazione di dolore) in 
tutto il regno animale, e che tale piacere è legato, in particolare l’orgasmo, a modifiche nei livelli 
di certi neurotrasmettitori. Il punto di partenza è che, se non fosse piacevole, gli animali non lo 
farebbero, e che, se non lo facessero, si estinguerebbero. Ben venga, quindi, che proviamo 
piacere nel farlo (anche noi siamo animali, in qualche modo, per cui questo vale anche per noi), 
anche perché ci ripaga un poco di tutti i fastidi che ne conseguono. Tuttavia rimane il fatto che 
questo è un piacere in qualche modo indotto, che spinge gli animali a fare qualcosa che, 
altrimenti, non sarebbe di vantaggio alcuno per loro. Ribadisco, essi non hanno alcun interesse 
a fare figli. Soltanto nella specie umana (e forse in qualche altro animale sociale) i figli si 
prendono cura dei genitori (e neanche sempre…), mentre in generale i cuccioli sono dei 
parassiti dal momento in cui sono concepiti fino al momento in cui sono svezzati. Insomma, io 
non dico che non siano possibili altre spiegazioni, ma osservando i fatti in profondità l’idea che 
l’attrazione sessuale, il corteggiamento e il coito stesso siano qualcosa che noi veniamo indotti 



a fare, e non qualcosa che facciamo di nostra spontanea volontà, sembra per lo meno molto 
plausibile. Io dubito molto che potrò mai dimostrare scientificamente l’esistenza delle specie, 
perché questo implicherebbe essere in grado di interagire con esse in modo tangibile e non 
vedo come possa essere possibile. Tuttavia ritengo che sia possibile mostrare che, come 
ipotesi di lavoro, sia compatibile con molti fenomeni per i quali, a quanto ne so, non esiste 
ancora una spiegazione convincente, e che le difficoltà teoriche che indubbiamente esistono 
nell’accettarla possono essere superate se si abbandonano i dogmi materialistici che 
attanagliano la scienza moderna. 

Per quanto potrebbe portare a sviluppi interessanti, non credo che sia necessario sviluppare in 
dettaglio l’argomento delle cure parentali. Esattamente come non esiste nessun vantaggio 
individuale nella riproduzione, non esiste alcun incentivo a prendersi cura della propria prole, e 
a dire il vero molti animali non lo fanno assolutamente. Tuttavia, man mano che l’animale 
diviene più complesso aumenta il tempo necessario a rendere il singolo individuo 
autosufficiente. Negli esseri umani il discorso è in parte diverso perché la struttura sociale ha 
imposto da millenni ai giovani di sostenere gli anziani che non sono più in grado di guadagnarsi 
da vivere, e questo viene visto come ricompensa per gli sforzi profusi dai loro genitori 
nell’allevarli. L’individuo ha così un incentivo a fare figli, che sono visti come “la pensione”. Vi 
sono anche altre specie animali, come i lupi, in cui le prede vengono condivise con i membri del 
gruppo deboli e gli anziani, ma sono un fenomeno che, nella vastità delle manifestazioni della 
Natura, non esito a definire raro se non eccezionale. La regola generale è che gli anziani non 
ricevono alcun sostegno dai membri più giovani e forti, e che i figli non mostrano alcuna 
“gratitudine” ai genitori che li mettono al mondo e se ne prendono cura finché non diventano 
indipendenti. Allora perché i genitori sprecano tempo ed energie ad allevarli, istruirli e svezzarli? 
Io la mia risposta l’ho già fornita, e a me sembra molto ragionevole. Ho anche già espresso le 
mie riserve riguardo alla teoria del gene egoista nel capitolo riguardo alle prove a sostegno della 
mia tesi, e non le ripeterò qui. 

Conclusione 
 

Io ritengo che la mia teoria sia ragionevole e vada presa in seria considerazione, e ho esposto 
le mie ragioni con dovizia di particolari nelle pagine precedenti. Ammetto che ci sarebbero molte 
altre questioni che potrebbero essere affrontate, ma qui ho voluto evitare di “mettere troppa 
carne al fuoco”. Questo è un errore che ho fatto nel mio studio sull’evoluzione e qui non intendo 
ripetere. Sono consapevole del fatto che vi siano delle ragioni che impediscono agli scienziati di 
accettare l’idea che le specie siano esseri viventi al pari degli esseri individuali, ma ribadisco 
che tali ragioni non sono pertinenti alla natura della mia teoria, ma alla particolare impostazione 
filosofica che ha la scienza moderna. 

Uno dei possibili ostacoli è l’idea, che ci portiamo dietro da Cartesio, che noi siamo i padroni dei 
nostri pensieri. Ipotizzare l’esistenza di una gerarchia di esseri viventi che agisce nel nostro 
corpo assieme a noi significa riconoscere che noi non lo siamo. In particolare dobbiamo avere 
l’umiltà di riconoscere che l’attrazione sessuale sia indotta da un altro essere. 



Nei tempi passati gli uomini e le donne che si dedicavano alla vita monacale lamentavano 
sovente di essere “attaccati dal demone del sesso”. Questa sensazione sarebbe perfettamente 
spiegabile con l’interferenza della volontà della specie nella volontà individuale, e mostra 
perfettamente come l’essere individuale possa non avere alcun interesse personale nell’attività 
sessuale, ma questo contrasta con l’interesse della nostra specie, per il quale la nostra attività 
sessuale è una questione di sopravvivenza. Essi lo chiamavano “demone”, e questo ha una 
connotazione negativa molto comprensibile. Tuttavia questo stesso “demone” è quello che il 
nostro corpo lo ha fabbricato, e che probabilmente ne gestisce molte funzioni, e non possiamo 
certo farne a meno o liberarcene! 

In sostanza, riconoscere l’esistenza delle specie è paragonabile al riconoscere l’esistenza dei 
demoni, e in quest’epoca molti farebbero fatica ad accettarlo. 

Un altro possibile ostacolo è legato alla necessità di studiare la relazione che la specie instaura 
con gli individui che formano il suo corpo. Tale relazione ne fa un essere eminentemente 
psichico, in quanto dobbiamo pensare ad un essere singolo che agisca nei cervelli di tutti i suoi 
individui. In realtà io dubito che agisca solo tramite il cervello, perché esistono specie anche nel 
regno vegetale e in tutti gli altri, in cui il cervello è assente. Gli scienziati non si trovano affatto a 
loro agio di fronte ad esseri che non possano inequivocabilmente essere definiti come 
“corporei”, ma purtroppo per loro ce ne sono, e anche parecchi. La specie, come la intendo io, 
un corpo ce l’ha, ma è costituito da una popolazione di singoli corpi distinti, che condivide con i 
singoli esseri che li animano. Questo sicuramente crea problemi di coordinazione e di 
convivenza tra la specie e i singoli esseri individuali, ma questa non è una ragione sufficiente a 
pensare che le specie non esistano. La vita ci ha abituato a livelli di complessità straordinari, e 
l’idea che i suoi vari aspetti siano gestiti da diversi esseri intelligenti che convivono nello stesso 
corpo potrebbe appunto spiegare tale complessità. 

L’esistenza di esseri che supervisionano e controllano l’essere individuale (e io ritengo che 
esista una gerarchia di tali esseri) crea certamente una grossa difficoltà nello stabilire, con tutto 
il rigore che la scienza moderna pretende dai suoi risultati, i mezzi con cui tali esseri 
interagiscono con gli esseri individuali. Io ho fatto un breve accenno in questo studio, e ho 
sviluppato in maggiore dettaglio il tema nel mio studio sull’evoluzione. Qui ho affermato che tali 
esseri sono in grado di controllare il cervello degli esseri individuali, ma io ritengo che essi siano 
in grado di intervenire in qualunque cellula del nostro corpo. Non ne posso essere sicuro, e 
magari sbaglio, ma allo stato attuale non vedo che cosa le cellule del cervello abbiano che le 
rende suscettibili di essere condizionate dalla specie e che le altre cellule non hanno. Ho anche 
accennato all’esigenza di una “negoziazione” tra l’essere individuale e la specie, e quindi 
all’esistenza di tensioni tra le due entità. Questo stesso fatto sarebbe una prova della loro 
esistenza, ma io temo che l’introduzione di difficoltà di ordine “psicologico” potrebbe spingere gli 
scienziati inclini al materialismo a rigettare la mia tesi solo per quello. 

Io ammetto che, nonostante che quest’idea sia utile per spiegare molti fenomeni, è difficile 
studiare le specie con il rigore che normalmente la scienza esige. Come facciamo a fare un 
esperimento che ci possa permettere di capire se un comportamento è dettato dal singolo 
animale o dalla specie? Considerato poi che, se ammettiamo l’esistenza della specie possiamo 
pensare anche all’esistenza di esseri viventi il cui corpo comprenda tutti gli individui di una 
classe o di un regno (cosa di cui sono convinto), quale comportamento (o altro fenomeno 



fisiologico) attribuiamo ad ogniuno di essi? Inoltre, non saprei dire che vantaggi la ricerca 
scientifica trarrebbe da tutto ciò in termini di tecniche o tecnologie concretamente utilizzabili, e 
bisogna purtroppo ricordare che la ricerca scientifica è anche finanziata in vista di possibili 
sviluppi commerciali. In questo senso non so chi veramente investirebbe in una ricerca del 
genere. A questo si aggiunge gli sviluppi recenti della bioetica, che rendono piuttosto 
problematico interferire nella vita di un essere vivente anche non umano. Se dovesse prendere 
piede l’idea che esista una stratificazione di esseri viventi, questo potrebbe creare vivaci 
discussioni (che, secondo me, sarebbero interessantissime e pure proficue) e creare remore 
alla sperimentazione, cosa che sicuramente creerebbe malumori. 

In definitiva, si tratterebbe di aprire un campo di studi completamente nuovo, che potrebbe 
avere conseguenze di vasta portata nel nostro modo di concepire la realtà in cui viviamo. 
Questo modo è quello che gli antichi chiamavano “cielo”, e avevano molta cura nel “crearlo” e 
molto timore nel modificarlo, perché sapevano che gli uomini tendono a reagire in maniera 
imprevedibile ai suoi cambiamenti. Questo è un problema di cui io riconosco l’importanza, e 
perciò mi aspetto che, anche se la mia tesi fosse mai discussa a livello scientifico e 
accademico, lo sarebbe soltanto in circoli relativamente ristretti. D’altra parte la scienza 
moderna deve ammettere di aver creato un “cielo” maledettamente angusto, talmente angusto 
che gran parte del genere umano si rifiuta di utilizzarlo se non in campo lavorativo, ed è questa 
una delle principali ragioni per cui la gran parte della popolazione, ancorché “crede” nella 
scienza, non la studia affatto. 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 


	Le specie sono esseri viventi 
	Prefazione 
	Diverse volontà in uno stesso essere vivente 
	Prove a sostegno dell'idea che le specie siano esseri viventi 
	L’importanza delle specie nella teoria delle simbiosi 
	Differenza tra la specie come essere vivente e la specie nella moderna tassonomia. 
	Il ruolo delle specie nell'individuo 
	Il processo di riproduzione in un mammifero 
	Sulla divisione sessuale 
	Attrazione sessuale e corteggiamento 
	Conclusione 

