
O kapłaństwie, celibacie i diakonacie kobiet 

Na trzy stopnie sakramentu święceń trzeba patrzeć w perspektywie 
Ewangelii, Tradycji i rzeczywistych potrzeb Kościoła, a nie modnych haseł 
współczesnych ideologii. 

Nikt nie może sam uczynić się kapłanem. Nawet Jezus Chrystus. W Liście do 
Hebrajczyków czytamy: „Chrystus nie sam siebie okrył sławą przez to, że stał 
się arcykapłanem, ale uczynił to Ten, który powiedział do Niego: Ty jesteś moim 
Synem…” (Hbr 5,5). Jako prawdziwy Bóg i prawdziwy człowiek Chrystus jest 
doskonałym pośrednikiem między Bogiem a ludźmi. Do uczestnictwa w tej 
misji zaprosił swoich uczniów: „uczynił nas królestwem – kapłanami dla Boga i 
Ojca swojego” (Ap 1,6). 

Mówimy zatem o jedynym kapłaństwie Chrystusa i uczestniczącym w nim 
powszechnym kapłaństwie wiernych. Jezus jednak, powołując Dwunastu, 
ustanowił też kapłaństwo urzędowe, czyli hierarchiczne, służebne, tj. biskupów i 
zależnych od nich prezbiterów. Różni się ono od kapłaństwa powszechnego 
„istotą, a nie stopniem tylko, są sobie jednak wzajemnie przyporządkowane; 
jedno i drugie bowiem (…) uczestniczy w jedynym kapłaństwie Chrystusowym” 
(LG, 10). 

W kapłaństwo hierarchiczne wchodzi się poprzez sakrament święceń 
obejmujący trzy stopnie, obok biskupstwa i prezbiteratu jest jeszcze diakonat. 
Tyle że ten ostatni jest „nie dla kapłaństwa, lecz dla posługi” (LG, 29). Diakonat 
zatem nie oznacza uczestnictwa w kapłaństwie hierarchicznym, którego 
członkowie m.in. celebrują Msze i sprawują sakrament pojednania. 

  

 
DUCHOWNI I ŚWIECCY 

W dokumentach synodalnych powtarza się postulat, by podjąć refleksję nad 
relacją posług wynikających ze święceń a posługami wynikającymi z bycia 
ochrzczonym. W gruncie rzeczy chodzi tutaj o to, co Jan Paweł II nazwał 
duchowością komunii. W liście „Novo millennio ineunte” czytamy: „Komunia 
powinna być wyraźnie widoczna w relacjach między biskupami, kapłanami i 
diakonami, między duszpasterzami a całym Ludem Bożym, między 
duchowieństwem a zakonnikami, między stowarzyszeniami i ruchami 
kościelnymi” (nr 45). Stajemy tutaj przed pytaniem: Jak w praktyce zachować w 



Kościołach lokalnych jedność w różnorodności, która winna wynikać z 
uczestniczenia na różne sposoby w jedynym kapłaństwie Chrystusa? 

W tym kontekście wskazuje się na niebezpieczeństwo klerykalizmu. W 
„Instrumentum laboris” czytamy, że „klerykalizm jest siłą, która izoluje, 
oddziela i osłabia zdrowy i w pełni służebny Kościół” (B 2.4 d). Pojęcie 
klerykalizmu bywa jednak używane w sposób mało precyzyjny, by nie 
powiedzieć zideologizowany. W słownikach czytamy, że klerykalizm, to 
„dążenie do podporządkowania duchowieństwu i Kościołowi życia społecznego, 
polityki i kultury”. Jeśli przyjmiemy tę definicję, to nasuwa się pytanie, czy tak 
rozumiany klerykalizm w ogóle gdziekolwiek występuje. Największe media, 
wielki biznes, banki, wszechwładne sądy, potężni politycy, globalne korporacje i 
fundacje zasadniczo nie mają nic wspólnego z Kościołem katolickim. Dzisiaj nie 
ma problemu żądnego władzy kleru. Istnieje natomiast problem, który Benedykt 
XVI w książce „Światłość świata” wyraził tak: „Chrześcijaństwo czuje się 
poddane nietolerancyjnej presji, która najpierw je ośmiesza – jako coś 
przynależącego do nurtu dziwnego, fałszywego myślenia – a następnie w 
ramach pozornej rozumności chce ograniczyć przestrzeń jego życia i działania”. 
Takiej nietolerancyjnej presji doświadcza wielu duchownych. 

Z tego nie wynika, że nie trzeba refl ektować nad kształtem relacji między 
duchownymi a laikatem. Tyle że nie klerykalizm jest tutaj głównym problemem. 
Większym zmartwieniem jest zagubienie, wycofanie i zalęknienie wielu księży, 
którzy nie są zdolni do prorockiej mowy wobec świata. A zatem zamiast 
krytykować rzekomy klerykalizm, lepiej przypominać duchownym wezwanie 
św. Pawła: „Głoś naukę, nastawaj w porę, nie w porę, wykaż błąd, poucz, 
podnieś na duchu z całą cierpliwością, ilekroć nauczasz. Przyjdzie bowiem 
chwila, kiedy zdrowej nauki nie będą znosili…” (2Tm 4,2–3). 

  

 
DYSKUSJA O CELIBACIE 

Raz po raz wraca dyskusja na temat celibatu księży. Czy na synodzie ten temat 
zostanie podjęty? W „Instrumentum laboris” nie ma mowy o celibacie, ale warto 
pamiętać, że w dokumencie końcowym Synodu Amazońskiego znajduje się 
sugestia, by dopuścić do święceń prezbiteratu tzw. viri probati, czyli 
wypróbowanych, żonatych mężczyzn. Papież Franciszek nie podjął jednak tej 
sugestii. Natomiast w posynodalnej adhortacji „Querida Amazonia” wezwał 
katolików świeckich, w tym kobiety, do podejmowania duszpasterskiej posługi, 
która nie wymaga święceń kapłańskich. Odnowę wspólnot katolickich, w 



których brakuje kapłanów, trzeba zaczynać nie od zniesienia celibatu, ale od 
przygotowywania katechistów świeckich (mężczyzn i kobiet) oraz diakonów 
stałych. Fundamentalne jest przekazywanie wiary w rodzinie, w czym rola 
matek jest nie do zastąpienia. Patrząc na Amazonię, nasuwa się też pytanie: ilu 
księży pochodzących z ubogich, trudnych do życia regionów, rzeczywiście 
wraca w roddzinne strony, by tam posługiwać jako kapłani? Paradoksalnie, 
postulat zniesienia celibatu kapłanów wyrasta niekiedy z mentalności 
„klerykalnej”, która nie docenia należycie roli nie-kapłanów w Kościele. 

Celibat kapłanów nie jest jakimś dogmatem, którego nie można by zmienić. Ale 
nie jest też jedynie kwestią dyscyplinarną. Oprócz wielu argumentów 
praktycznych za celibatem przemawia teologia i duchowość kapłaństwa. 
Oczywiście pochwała celibatu musi zachować właściwą miarę, by nie wpaść w 
retorykę, która byłaby nie do pogodzenia z szacunkiem dla innych obrządków, w 
których są kapłani żonaci. Wystarczy wspomnieć tutaj duchownych Kościoła 
greckokatolickiego, którzy owocnie duszpasterzują wśród powierzonych im 
wiernych. Z drugiej strony nie do przyjęcia jest atakowanie celibatu jako czegoś, 
co rzekomo generuje grzechy i przestępstwa seksualne, w tym pedofilię. Nie jest 
też prawdą, że zniesienie celibatu byłoby sposobem na zwiększenie liczby 
księży. Powołania do kapłaństwa rodzą się w żywotnych, katolickich rodzinach i 
wspólnotach i to jest klucz do problemu braku kapłanów. 

Można odnieść wrażenie, że ciągłe podejmowanie kwestii zniesienia celibatu nie 
wypływa z dobrego rozeznania, co Duch mówi do Kościoła, ale z ideologicznej 
chęci zmiany dla zmiany oraz niewiary w możliwość i wartość 
wstrzemięźliwości seksualnej w służbie Bogu i Jego królestwu. 

  

 
DIAKONAT KOBIET 

W „Instrumentum laboris” czytamy: „Większość Zgromadzeń kontynentalnych 
oraz syntezy licznych konferencji episkopatów wzywają do ponownego 
rozważenia kwestii dostępu kobiet do diakonatu” (B 2.3. Sugestie…). Do tego 
papież odniósł się już we wspomnianej adhortacji „Querida Amazonia”. 
Franciszek przestrzega przed redukowaniem rozumienia Kościoła do struktur 
funkcjonalnych. „Taki redukcjonizm – podkreśla – doprowadziłby nas do 
myślenia, że można by kobietom udzielić statusu i większego udziału w 
Kościele tylko wtedy, gdyby otrzymały dostęp do sakramentu święceń. Takie 
jednak spojrzenie faktycznie ograniczyłoby perspektywy, poprowadziłoby nas 



do klerykalizacji kobiet, pomniejszyłoby wielką wartość tego, co już dały, i w 
subtelny sposób spowodowałoby zubożenie ich niezbędnego wkładu” (nr 100). 

Na początku przypomnieliśmy, że trzeci stopień sakramentu święceń, tj. 
diakonat, jest „nie dla kapłaństwa, lecz dla posługi” (LG, 29). Dlatego też z 
dogmatycznego punktu widzenia diakonat kobiet byłby możliwy. Takie 
stanowisko nie przeczy bowiem temu, co Jan Paweł II napisał w liście 
„Ordinatio sacerdotalis”: „Oświadczam, że Kościół nie ma żadnej władzy 
udzielania święceń kapłańskich kobietom oraz że orzeczenie to powinno być 
przez wszystkich wiernych Kościoła uznane za ostateczne” (nr 4). Nie przeczy, 
gdyż diakonat należy do sakramentu święceń, ale – powtórzmy – „nie dla 
kapłaństwa”, tak jak prezbiterat i biskupstwo. 

Nasuwa się jednak pytanie, czy z pastoralnego punktu widzenia diakonat kobiet 
byłby odpowiedzią na rzeczywiste potrzeby, czy raczej spowodowałby 
zamieszanie i kolejne żądania. Synodalny proces ujawnił środowiska, które 
odwołują się nie tyle do Ewangelii, Tradycji i Magisterium Kościoła, co raczej 
do tyleż modnych, co niejasnych haseł o równości płci, walki z dyskryminacją 
itp. W takiej perspektywie diakonat kobiet byłby jedynie wstępem do domagania 
się kapłaństwa kobiet. W sierpniu 2016 r. Franciszek powołał komisję do 
przestudiowania kwestii diakonatu kobiet. Zakończyła ona swą misję 
opracowaniem dokumentu wręczonego papieżowi w grudniu 2018 r. Jednak w 
2020 r. powstała druga komisja w tej samej sprawie. Do tej pory nic jednak nie 
wiadomo o jej działalności. Możliwe, że temat diakonatu kobiet powróci na 
październikowych obradach synodu. 

 

Dariusz Kowalski SJ 

Profesor teologii na Wydziale Teologicznym Papieskiego Uniwersytetu 
Gregorianum w Rzymie 


