
 
AÑO JUBILAR DE LA MISERICORDIA 
 
Domingo de Cristo Rey. UN REY CRUCIFICADO 
 
​  
I. ​ ​ Felipe Fernández Caballero 
​  
II                     Guia para lectura y predicación del CEC 
​  
III                     Sagrada Congregación para el Clero 
 
IV​ ​ Radio Vaticana​  
 
​  
I. MENSAJE CENTRAL 
 
David encarnaba y anticipaba la figura de un Mesías Rey. Pero Cristo es Rey de un modo 
radicalmente nuevo. Es un Rey de perdón y de paz, que logra la reconciliación universal al 
precio de su sangre. El aliento de su gracia mueve hacia él mismo a todo lo creado. Importa 
dejarse llevar por ella a la plenitud que él mismo es. 
 
LECTURAS 
 
1. David, pastor y ungido rey de Israel 
2 Samuel 5,1-3 
 
David es ungido del Señor. Es Cristo o ungido. Se ungía a los reyes porque representaban a 
Dios en medio de su pueblo 
 
A la muerte de Saúl, el primer rey de Israel y su suegro, David se convierte en rey de su 
tribu, Judá. Triunfa finalmente forjando la unidad con las tribus del norte, que le reclaman 
como rey. Su éxito político es comprendido como la voluntad de Dios de reunir a las tribus 
de Israel en un reino poderoso frente a sus adversarios. Pero esta monarquía, que durará 
más de cuatro siglos en Jerusalén, mostrará muchas veces las ambigüedades de todo 
poder político. 
 
El vocabulario real sufre las trampas de todo poder: suscita nuestros fantasmas de éxito y 
de dominación, mientras que el único poder de Dios es el de hacer vivir, amar y salvar. La 
realeza de Jesús, anunciada por el reino de David, su antepasado, se establece 
exclusivamente con su muerte y su resurrección. Las responsabilidades ejercidas por los 
cristianos (en la Iglesia y fuera de ella) no tienen que imitar la monarquía de David, sino sólo 
la de Jesús, el pastor que da su vida por sus ovejas 
 
2. Nos ha trasladado al Reino de su Hijo querido 
Colosenses 1, 12-20 
 
El himno recogido en esta carta acumula título sobre título para exaltar la grandeza de 
nuestro Señor 
 
En el himno cristológico de la carta a los colosenses emerge la grandiosa figura de Cristo, 



Señor del cosmos. Al igual que la divina Sabiduría creadora, exaltada por el Antiguo 
Testamento (Prov 8, 22-31), «él existe con anterioridad a todo, y todo tiene en él su 
consistencia»; es más «todo fue creado por él y para él» (Col 1,16-17). 
 
Por tanto, en el universo, se despliega un designio trascendente que Dios actúa a través de 
la obra de su Hijo. Lo proclama también el «Prólogo» del Evangelio de Juan, cuando afirma 
que «todo se hizo por la Palabra y sin ella no se hizo nada de cuanto existe» (Jn 1,3). 
También la materia con su energía, la vida y la luz llevan la huella del Verbo de Dios, «su 
Hijo amado». La revelación del Nuevo Testamento ofrece una nueva luz sobre las palabras 
del sabio del Antiguo Testamento, quien declaraba que «de la grandeza y hermosura de las 
criaturas se llega, por analogía, a contemplar a su Autor» (Sab 13, 5). 
 
El cántico de la Carta a los Colosenses presenta otra función de Cristo: él es también el 
Señor de la historia de la salvación, que se manifiesta en la Iglesia (cf. Col 1,18) y se realiza 
en la sangre de su cruz» (v.20), manantial de paz y armonía para toda historia humana. Por 
tanto, no sólo el horizonte exterior a nuestra existencia está marcado por la presencia eficaz 
de Cristo, sino también la realidad más específica de la criatura humana, es decir, la 
historia. Ésta no está a la merced de fuerzas ciegas e irracionales, sino que, a pesar del 
pecado y el mal, se rige y está orientada -por obra de Cristo- hacia la plenitud. Por medio de 
la Cruz de Cristo, toda la realidad está «reconciliada con el Padre» (cf. v.20). 
 
El himno traza, de este modo, un estupendo cuadro del universo y de la historia, 
invitándonos a la confianza. No somos una mota de polvo inútil, perdida en un espacio y en 
un tiempo sin sentido, sino que formamos parte de un proyecto surgido del amor del Padre. 
 
Damos ahora la palabra a San Juan Crisóstomo, para que sea él quien culmine esta 
reflexión. En su Comentario a la Carta a los Colosenses se detiene ampliamente en este 
cántico. Al inicio, subraya el carácter gratuito de Dios, al «compartir la suerte del pueblo 
santo en la luz (v.12), «.Por qué la llama "suerte"?», se pregunta Crisóstomo, y responde: 
«Para demostrar que nadie puede conseguir el Reino con sus propias obras. También en 
este caso, como en la mayoría de las veces, la "suerte" tiene el sentido de "fortuna". Nadie 
puede tener un comportamiento capaz de merecer el Reino, sino que todo es don del Señor. 
Por eso dice: "Somos siervos inútiles; hemos hecho lo que debíamos hacer"». 
 
Esta gratuidad benévola y poderosa vuelve a emerger más adelante, cuando leemos que 
por medio de Cristo se han creado todas las cosas (cf. Col 1,16). «De él depende la 
sustancia de todas las cosas -explica el obispo-. No sólo las hizo pasar del no ser al ser, 
sino que las sigue sosteniendo de manera que si quedaran sustraídas a su providencia 
perecerían y se disolverían. 
 
Con mayor motivo es signo de amor gratuito lo que Dios realiza por la Iglesia, de la que 
Cristo es Cabeza. En este sentido (cf. v 18) Juan Crisóstomo explica: “después de haber 
hablado de la dignidad de Cristo, el apóstol habla también de su amor por los hombres: “El 
es la cabeza de su cuerpo, que es la Iglesia”, para mostrar su íntima comunión con 
nosotros. Quien está tan alto se unió a quienes están abajo. (Juan Pablo II, audiencia del 
miércoles 5 de Mayo de 2004) 
 
Evangelio. El Rey crucificado 
Lucas 23,35-43 
 
En la cruz, Jesús es proclamado rey por el título de su condena y por la invocación del 



malhechor crucificado junto a él 
 
Jesús es llamado «Rey de los judíos», pero es por burla. Sin embargo, como los otros 
evangelistas, Lucas sugiere que la muerte de Jesús es un verdadero acontecimiento regio, 
el culmen de toda su vida. Después de los sarcasmos de los jefes judíos, de los soldados y 
de un malhechor, el diálogo con el «buen ladrón» hace que aparezca el sentido oculto de 
los acontecimientos. 
 
El episodio adquiere todo su sentido en el contexto en el que está situado. Jesús está 
clavado en la cruz y los sumos sacerdotes y los escribas se ríen de él. En Marcos y Mateo 
gritan: «a otros ha salvado, y él mismo no puede salvarse. Si es el Cristo, el rey de Israel, 
que baje de la cruz para que veamos y creamos». El texto de Lucas es ligeramente 
diferente: «a otros ha salvado, que se salve a sí mismo si es el Cristo, el Hijo de Dios, el 
elegido». Aquí no se dice que baje y creeremos; pero de todas maneras ambos textos están 
impregnados de atroz ironía. 
 
Da la impresión de que Lucas quiso reunir aquí todos los detalles que recuerdan realeza de 
Jesús. Los jefes dicen: «Si es el Cristo de Dios, e! elegido (= el rey mesías)» (v. 35); los 
soldados se ríen de él: «si eres el rey de los judíos, sálvate» (v. 36-37), y «había una 
inscripción encima de su cabeza: éste es el rey de los judíos» (v. 38). Así, pues, se 
proclama tres veces su título real y tres veces se repite el saludo «sálvate a ti mismo»; la 
tercera vez es uno de los malhechores crucificados con él el que le insulta: «¡sálvate a ti y a 
nosotros!». Se insiste pues en la realeza de Jesús (para reírse de ella), y en la provocación 
a que se salve. . 
 
El relato del diálogo con el buen ladrón está en perfecta correspondencia con lo que le 
precede: el malhechor confiesa la realeza de Jesús, de la que todos se ríen: «acuérdate de 
mí cuando vuelvas en tu realeza, en tu poder real»; esta proclamación es fruto de la fe, por 
lo cual le anuncia la salvación; Jesús anuncia al buen ladrón una salvación mucho más 
profunda de la que los otros esperaban : «hoy estarás conmigo». 
 
El ladrón es el tipo mismo del todo aquel que se convierte. Es un pecador que confiesa su 
pecado y acepta su castigo: «nosotros, dice al otro ladrón, recibimos lo que merecemos». 
Proclama la inocencia de Jesús y, mientras todos se ríen de su realeza, él la proclama en 
un acto de fe extraordinario: «Jesús, acuérdate de mí cuando vengas con tu poder real, 
como rey» (más bien que «cuando vengas en tu reino», como se traduce a veces). Jesús 
agoniza, clavado en la cruz, desnudo, humillado, rechazado, insultado, después de haber 
fracasado en su misión, y he aquí que un moribundo habla a este moribundo de su dignidad 
real. ¡Qué fe tan extraordinaria! 
 
Jesús podría haberle dicho: «tu fe te ha salvado». De hecho es prácticamente lo que le 
declara: «en verdad te digo, hoy, conmigo, estarás en el paraíso». Nos viene a la mente el 
genial comentario de Bossuet: «Hoy -qué rapidez-; conmigo -qué compañía-; en el paraíso 
-qué descanso». 
 
Jesús, el inocente, ha venido a inaugurar su reino: un reino de amor y de perdón, y no de 
fuerza y de violencia; un reino en el que el primer lugar se adjudica a un bandido 
arrepentido. 
 
HOMILÍA 
 



Terminamos hoy el año litúrgico. Inició nuestro seguimiento de Jesús en el Adviento, 
preparación de su venida en la humildad de nuestra carne; alcanzó su momento culminante 
con la celebración del Misterio de su Muerte y Resurrección; y, a través de los domingos del 
tiempo ordinario fue elevando a los cielos nuestra mirada, en la espera final de su venida 
gloriosa. 
 
La liturgia de este último domingo, "Solemnidad de Cristo, Rey del Universo", en una 
apretada síntesis de cuanto hemos aprendido y creído, nos desvela el rostro de ese Rey 
que ilumina el horizonte de nuestra vida presente y al que anhelamos contemplar para 
siempre en nuestra vida futura. 
 
La primera lectura, del libro segundo de Samuel vislumbra anticipadamente la realización 
del mensaje del ángel a María en el momento de la Anunciación: el que "recibirá el trono de 
David, su padre, y reinará sobre la casa de Jacob para siempre", se va a mostrar con la 
solicitud, el cuidado, la cercanía y el amor con que un pastor conduce a su grey y la 
congrega en la unidad. La palabra profética dirigida a David: “El Señor te ha prometido: Tú 
serás el pastor de mi pueblo, Israel”, apunta más lejos: anuncia a un vástago de su dinastía, 
ungido por el Señor con la fuerza del Espíritu. 
 
Pero es sobre todo el relato evangélico el que define con mayor precisión quién es ese 
pastor cuya voz debemos escuchar y seguir: es rey del universo, pero un rey clavado en 
una cruz: “Había encima un letrero en escritura griega, latina y hebrea: Éste es el rey de los 
judíos”. El suyo es un reinado sellado con sangre, sometido a la burla y al escarnio: las 
autoridades ponen a prueba su condición de enviado del Padre para la salvación de los 
hombres; los soldados y uno de los malhechores crucificados con él le instan a que les 
salve bajando de la cruz. Pero San Pablo dirá luego que por la sangre derramada de ese 
rey, “todos hemos recibido la redención y el perdón de los pecados”; y que por él, el Padre 
quiso “reconciliar consigo todos los seres, los del cielo y los de la tierra, haciendo la paz por 
la sangre de su cruz”. Nosotros los que ahora y en la hora de nuestra muerte nos 
sometemos a su justicia misericordiosa, tenemos la firme esperanza de oír de sus labios la 
promesa que hizo al buen ladrón antes de morir: “Te lo aseguro: Hoy estarás conmigo en el 
paraíso” 
 
Frente a este Rey-Pastor, a comienzos del segundo milenio de su crucifixión se siguen 
repitiendo las actitudes de rechazo de las autoridades, de los soldados y de los 
malhechores de su tiempo. Los sectores de nuestra sociedad que se definen como post 
cristianos sostienen que el ciclo vital del cristianismo ha terminado y que es el momento de 
dar paso a formas nuevas de vida religiosa y de comportamiento moral; los que se declaran 
abiertamente ateos, agnósticos o indiferentes ven a la Iglesia de Jesús como una más entre 
las opciones religiosas de nuestro tiempo y tratan de expulsarla de la vida pública; y quienes 
nos combaten abiertamente califican nuestra afirmación de la soberanía universal de Cristo 
de pretenciosa, fanática, antidemocrática y provocadora. 
 
Esta proclamación es, sin embargo, para nosotros, los cristianos, una persuasión arraigada 
en la verdad misma de Dios y un imperativo de nuestra conciencia creyente, cuyo 
fundamento es el mandato del Señor en el momento de su partida de este mundo: “Se me 
ha dado todo poder en el cielo y en la tierra. Id por todo el mundo y proclamad el evangelio 
a toda la creación”. Tenemos, además, la convicción de que el cumplimiento de la tarea 
evangelizadora es un elemento determinante de la configuración del hoy y del mañana de 
nuestra sociedad; porque donde la soberanía de Dios es ignorada o rechazada se produce 
inevitablemente el menosprecio de la persona, de su dignidad y de sus derechos, y su 



sometimiento a los poderes esclavizantes de este mundo. El evangelio del Reino es el 
fundamento mismo de la libertad humana 
 
El hombre vale lo que vale aquello a lo que se ata. Si se ata a las cosas que se pagan, su 
precio es el dinero: Jesús nos enseña a buscar el Reino y su Justicia. Si se ata a las 
estructuras de poder económico o político, acaba vendiendo su dignidad a los poderes de 
este mundo: Jesús advierte que el poder está al servicio del hombre y no al revés. Frente a 
la violencia que siembra de sangre la geografía de nuestro planeta, Jesús nos propone la 
libertad de quienes son capaces de romper esa espiral e implantar una justicia al servicio de 
la paz. Frente al miedo que paraliza al hombre, Jesús propone la audacia de la libertad; un 
cristiano no puede tener miedo a nadie, porque sabe que es Dios mismo quien dirige la 
historia hacia su culminación. Frente a la realidad inevitable del sufrimiento, Jesús proclama 
bienaventurados a los que asumen en comunión con él su dolor. Frente a la esclavitud de la 
muerte, el evangelio proclama que Jesús, con su resurrección, ha vencido definitivamente a 
la muerte. 
 
Hoy, fiesta de Cristo Rey, oremos como Jesús nos enseñó: “Padre nuestro, venga a 
nosotros tu Reino”, con la confianza de que todo lo demás se nos dará por añadidura. ​  
 
II: Guía para lectura y predicación del CEC (SEC) 
 
LA PALABRA DE DIOS 
 
«El nombre de Cristo significa ``Ungido'', ``Mesías''. Jesús es el Cristo porque ``Dios le 
ungió con el Espíritu Santo y con poder'' (Hch 10, 38). Era ``el que ha de venir'' (Lc 7, 19), el 
objeto de ``la esperanza de Israel'' (Hch 28, 20)» (453). 
 
«El nombre de Hijo de Dios significa la relación única y eterna de Jesucristo con Dios su 
Padre: el es el Hijo único del Padre y El mismo es Dios. Para ser cristiano es necesario 
creer que Jesucristo es el Hijo de Dios» (454). 
 
«El nombre de Señor significa la soberanía divina. Confesar o invocar a Jesús como Señor 
es creer en su divinidad ``Nadie puede decir: `!Jesús es Señor!' sino por influjo del Espíritu 
Santo'' (1 Co 12, 3)» (455). 
 
TESTIMONIO CRISTIANO 
 
La vida cristiana de cada día será también el «Amén» al «Creo» de la Profesión de fe de 
nuestro Bautismo: «Que tu símbolo sea para tí como un espejo. Mírate en él: para ver si 
crees todo lo que declaras creer. Y regocíjate todos los días en tu fe» (San Agustín) (1064). 
 
SUGERENCIAS PARA EL ESTUDIO DE LA HOMILÍA 
 
A. Apunte bíblico-litúrgico 
 
David es ungido del Señor. Es Cristo o ungido. Se ungía a los reyes porque representaban a 
Dios en medio de su pueblo. 
 
Jesús fue ungido por el Espíritu Santo públicamente en el Bautismo del Jordán. En la cruz 
es proclamado rey por el título de su condena y por la invocación del malhechor crucificado 
junto a él. 



 
Los redimidos por Cristo han de ser trasladados a su reino eterno, en el que Cristo es el el 
primer ciudadano y soberano a partir de la Resurrección. El himno recogido en esta carta 
acumula título sobre título para exaltar la indescriptible grandeza de nuestro Señor. 
 
B. Contenidos del Catecismo de la Iglesia Católica 
 
La fe: 
Cristo, Hijo único de Dios, Señor: 436-451. 
 
La respuesta: 
Amén: 1061-1065. 
 
C. Otras sugerencias 

1.​ ​  
2.​ ​  

La entronización del Rey del universo se hace en la cruz, suplicio de muerte para 
malhechores. 
 
El reinado de Jesucristo es el Reinado de Dios, de amor y de vida. Amor que tiene su 
máxima expresión en la cruz. Vida que la gana para todos los hombres en la cruz. 
 
Los nombres de Jesús, los adjetivos sobre su reinado, las alabanzas y los cánticos a Cristo 
Rey, todo, debe entenderse referido a Dios que en Jesucristo se hace visible. 
 
La doxología de la plegaria eucarística y el Amén de las oraciones nos hacen recapitular 
todo en el único Dios y Señor, en el Rey del universo. 
 
IIi. Sagrada Congregación para el Clero 
 
NEXO ENTRE LAS LECTURAS 
"Rey de Israel, rey de los judíos, reino del Hijo" son las expresiones con que la liturgia nos 
recuerda solemnemente la gozosa realidad de Jesucristo, rey del universo. El título de la 
cruz sobre la que Jesús murió para redimir a los hombres era el siguiente: "Jesús nazareno, 
rey de los judíos" (Evangelio). Históricamente, este título se remontaba hasta David, rey de 
Israel, (Primera lectura), de quien Jesús descendía según la carne. Recordando Pablo a los 
colosenses la obra redentora de Cristo les escribe: "El Padre nos trasladó al Reino de su 
Hijo querido, en quien tenemos la redención: el perdón de los pecados" (Segunda lectura). 
  
MENSAJE DOCTRINAL 
David, rey de Israel. 
Los israelitas habían comenzado la conquista de la tierra prometida al final del siglo XIII a. 
C., bajo el caudillaje de Josué. La conquista fue progresiva y se prolongó durante mucho 
tiempo. Por fin se pudo considerar acabada, al menos en términos generales, y se procedió 
a la distribución de la tierra por tribus. Por largos decenios y lustros, cada una de las tribus 
mantuvo su independencia y propia autonomía. Si alguna tribu se unía con otra, era 
fundamentalmente en plan de defensa o ataque de sus enemigos. Durante este período, se 
fue estableciendo casi espontáneamente una diferenciación entre las tribus del Norte y las 
del Sur. Cuando Samuel ungió rey a David, lo hizo sólo sobre las tribus del Sur (Judá, 
Benjamín y Efraín) y sobre ellas reinó siete años en Hebrón. La personalidad extraordinaria 
de David, su genio militar que logró conquistar la fortaleza de Jerusalén tenida por 



inexpugnable, y su capacidad innegable de caudillaje, indujo a los jefes de las tribus del 
Norte a proclamarle también su rey. "El rey David hizo un pacto con ellos en Hebrón, en 
presencia de Yahvé, y ungieron a David como rey de Israel" (Primera lectura). Fue un paso 
decisivo en la historia de Israel: por primera vez se consiguió la unificación de las doce 
tribus, se instauró un solo rey y por tanto un solo mando político-militar, y se eligió la ciudad 
de Jerusalén como capital del nuevo reino de Israel y Judá. El reino de Cristo, prolongación 
del reino de Israel, está compuesto igualmente de doce "tribus", unidas bajo el mando de un 
único rey, y que tiene su capital en Jerusalén, la capital del reino mesiánico, inaugurado por 
Jesucristo en la cruz. 
Jesús, el rey de los judíos. 
Esta es la causa por la cual Jesús muere en una cruz elevada sobre el Gólgota. El texto 
está escrito en hebreo, en latín y en griego, para que lo entendiesen todos los habitantes 
que habían venido a Jerusalén para celebrar la Pascua en la primavera del año 30 d.C. ¿Un 
crucificado, rey de los judíos? Esta ignominia era insoportable para las autoridades de 
Jerusalén, por eso acudieron a Pilatos a pedirle que cambiase el título. Pilatos no cedió. "Lo 
escrito, escrito está". El título es ocasión de burla y sarcasmo de los soldados romanos: "Si 
tú eres el rey de los judíos, ¡sálvate!" (Evangelio). Solamente uno de los ladrones intuyó que 
el reino de ese crucificado tenía que ser de otra índole que los reinos de la tierra, y así le 
dijo: "Acuérdate de mí cuando estés en tu Reino" (Evangelio). El título es, pues, verdadero, 
pero nos reenvía a un reino de otras características: un Reino de verdad y de vida, un Reino 
de santidad y de gracia, un Reino de justicia, de amor y de paz" (Prefacio). En el 
sometimiento "impotente" y doloroso de un crucificado al reino de la fuerza dominante está 
la clave y el fundamento del reino del amor, de la misericordia y del perdón. 
El Reino de su Hijo. 
El Padre, llamándonos a la fe cristiana, nos ha trasladado al Reino de su Hijo mediante el 
bautismo. Su Hijo es Jesús de Nazaret, el crucificado, ahora resucitado y glorioso. El reino 
del Hijo no es ya sólo un pueblo o una raza. No es sólo el reino interior en el corazón de los 
hombres. Es por añadidura el reino sobre el cosmos, sobre toda la creación. "En él fueron 
creadas todas las cosas, en los cielos y en la tierra, las visibles y las invisibles, tronos, 
dominaciones, principados, potestades: todo fue creado por él y para él" (Segunda lectura). 
Para el Hijo, "rey" no es meramente un título, corresponde a su esencia. Nada está fuera de 
su reinado ni en el tiempo ni más allá del tiempo. El Hijo es el rey del universo en toda su 
grandeza y esplendor, con toda su potencia y energía. Es el rey de la historia, el que domina 
y dirige todos los acontecimientos humanos hacia su fin. Es el rey de los individuos, en 
quienes reina por la fe, la esperanza y la caridad, por la justicia, la paz y la solidaridad. 
 SUGERENCIAS PASTORALES 
"El condicional de la duda". 
"Si eres rey...": he ahí la eterna tentación del hombre hundido en su miseria e indigencia. "Si 
eres el Hijo de Dios...", así el tentador y así tantos hombres a lo largo de la historia. "Si eres 
bueno..., ¿por qué reina tanto mal a nuestro alrededor?". "Si me amas..., ¿porqué en lugar 
de que reine tu amor en mí, reina, al contrario, el desorden de las pasiones, el desenfreno 
del egoísmo?". "Si eres rey..., ¿cómo es posible que haya gobiernos descreídos y ateos, 
que persiguen, encarcelan y asesinan a tus súbditos?". "Si eres rey..., qué clase de reinado 
es el tuyo que se oculta hasta el punto que se desvanece y llega casi a desaparecer?". "Si 
eres rey...". La duda nos atosiga y nos sacude interiormente. El condicional nos muerde el 
alma hasta la herida mortal. "Eso de Cristo Rey, ¿no será un cuento de hadas o una de 
tantas utopías que recorren la historia?". "Cristo vence, Cristo reina, Cristo impera", canta la 
Iglesia. "¿Es esto verdad o más bien un exagerado triunfalismo?". ¡Seamos valientes! 
Quitemos de una vez por todas el "sí" condicional de nuestras relaciones con Jesucristo 
Rey. En lugar de dudar, agradezcamos al Padre que no haya querido instaurar un reino 
como hubiésemos querido los hombres, a la medida de nuestros deseos y de nuestras 



mezquinas concepciones de las cosas. Cristo reina según su designio y su medida, no 
según la nuestra. El Reino de Cristo se recibe como un regalo, como una revelación del 
cielo; no es fruto de una mente humana privilegiada ni del acuerdo decisorio de los 
hombres. El Reino de Cristo se instala en la vida de los hombres, pero no es un árbol ya 
hecho, sino una planta que crece. Desde el momento que ponemos el reino de Cristo bajo 
la ley del condicional, estemos seguros de que estamos corriendo el riesgo de no 
entenderlo y de quedarnos fuera. 
¡Venga tu Reino!. 
Tertuliano en su comentario al padrenuestro escribe: "Que tu Reino venga lo antes posible 
es el deseo de los cristianos, es la confusión para las naciones. Nosotros sufrimos por esto, 
más aún nosotros rezamos por su llegada". Es un deseo que los cristianos venimos 
repitiendo desde hace 21 siglos. Venga a nuestra tierra tu reino de paz en los Balcanes, en 
la tierra de Israel, en Malasia, en el cuerno de África o de los grandes lagos, en todas las 
naciones. Venga a nuestra tierra tu reino de justicia frente a la corrupción invadente, frene a 
tantas diferencias sociales y económicas, frente a tanta degradación moral. Venga tu reino 
de amor entre los esposos, entre padres e hijos, entre miembros de diferentes razas o 
religiones; de amor hacia los niños y hacia los ancianos, hacia los pobres y enfermos, hacia 
todos los más necesitados de atención, cariño, ternura. Sabemos que el Reino de Cristo 
vive en una situación de tensión permanente, porque lo exige su mismo crecimiento, porque 
encuentra resistencias a su acción transformadora. Porque llegue este reino de paz, de 
justicia y de amor trabajamos, sufrimos, oramos los cristianos y todos los hombres de buena 
voluntad. ¡Venga tu Reino! Sea ese el grito con el que amanezcamos a un nuevo día y con 
el que cerremos el duro bregar de la jornada. "Para que, digamos con san Cipriano, 
nosotros que lo hemos servido en esta vida, reinemos en la otra con Cristo Rey, como él 
mismo nos ha prometido". 
 
IV: Radio Vaticano 
Con la solemnidad de Cristo Rey, finaliza el año litúrgico, un tiempo en el que vivimos todas 
las etapas de la vida de Jesús, compartimos su enseñanza, meditamos en torno a su 
sacrifico, vivimos la gracia de su resurrección, y nos llenamos de su Espíritu Santo. El año 
litúrgico es una pedagogía que nos ofrece la Iglesia para que los creyentes santifiquemos el 
tiempo conociendo los misterios del Señor, profundizando cada día nuestra fe. El año se 
inicia con el tiempo de espera, el adviento que comenzaremos a celebrar el domingo 
próximo, y finaliza con la exaltación de Cristo como Rey del Universo. En esta solemnidad la 
liturgia de la palabra nos invita a meditar con las lecturas del Segundo Libro de Samuel en 
su capítulo quinto, leeremos el capítulo primero de la Carta del Apóstol Pablo a los 
Colosenses, mientras que el evangelio es un trozo del capítulo 23 de San Lucas. El Salmo 
de este Solemnidad en el Ciclo C es el 121, al que responderemos “Qué alegría cuando me 
dijeron, vamos a la casa del Señor”. 
El final del año litúrgico nos permite contemplar a Cristo como rey del universo. La figura del 
rey viene de las tradiciones antiguas, de pueblos que fueron gobernados por reyes, con sus 
cortes, con súbditos. Como celebración litúrgica fue instituida por el Papa Pío XI en 1925, y 
se celebraba antes de la solemnidad de todos los santos. En 1970, para destacar la 
centralidad de Cristo, la solemnidad pasó al último domingo del año y se le dio el título de 
rey universal. De modo que así se corona todo un año de celebraciones del Señor que tiene 
que ser el centro de nuestras vidas. Así como era el rey para los pueblos que tuvieron 
monarquías, así debe ser Cristo para cada persona. Los reyes se preocupaban por el bien 
del pueblo, hacían obras para construir las ciudades, lideraban a sus pueblos en las guerras 
y batallas, y exigían fidelidad absoluta a sus súbditos. Jesús, como rey, nos ha dado su vida 
para salvarnos de la muerte eterna, con su muerte de cruz ha perdonado nuestros pecados 
y nos ha dado la gracia. Pero también, como todo rey, nos exige fidelidad, nos exige 



exclusividad, que no tengamos otros reyes, que no tengamos otros dioses. 
Ese es el significado fundamental de la solemnidad de Cristo Rey, celebrar la centralidad de 
nuestro salvador en nuestras vidas. El significado del reinado lo encontramos en la lectura 
del Profeta Samuel, donde las tribus de Israel van donde David, le recuerdan la promesa 
que le hizo Dios de “ser el pastor de mi pueblo Israel”, hacen un pacto y ungen a David 
como su rey. Podemos decir que David tuvo como dos elecciones, la elección por parte de 
Dios que ve sus virtudes y le da capacidades para gobernar a su pueblo, y la elección que 
hace el pueblo al reconocer en David a un elegido de Dios. Y aquí es clave el término 
“pastor”, porque en una realidad histórica donde existían faraones y reyes que esclavizaban 
a sus pueblos, Israel se coloca un rey que es pastor, lo que significa que la relación entre el 
gobernante y su pueblo será una relación mediada por Dios y sus leyes. Esta nueva 
modalidad de reinado de alguna manera se nos propone también en esta solemnidad de 
hoy, porque Cristo es nuestro Rey – Pastor, es quien nos orienta y guía, y es compasivo con 
nosotros cuando nos extraviamos o nos equivocamos. Es un Rey distinto a cualquier rey de 
la tierra. La naturaleza de nuestro Rey Jesús la vemos cuando está en el suplicio de la cruz, 
que es el trozo del evangelio propuesto hoy. Uno de los condenados con él, el que 
llamamos “el buen ladrón”, recrimina la poca fe del otro condenado y le pide a Jesús la 
gracia de ir a su reino. A pesar de estar en el mismo suplicio, en la misma prueba, ve en el 
otro crucificado a su Dios y Rey. Y por supuesto Jesús demuestra que la clave de ir a su 
reino está en el reconocimiento de él como nuestro Dios y en el reconocimiento de su 
bondad que nos perdona. El paraíso es eso, sentir que estamos cerca de Jesús y que 
recibimos en abundancia su amor y su misericordia por toda la eternidad. En este final de 
año litúrgico, te invito hermano, hermana que me escuchas, a que pongas en el centro a 
Cristo, como tu rey, como tu soberano. A que abras tu corazón a su gracia, y a que, como 
su discípulo, seas su testigo en este mundo.  
 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


