Pierre Tevanian : La Mécanique raciste, éd L.a Découverte 2008 puis 2017

° Tevanian n’explique jamais quel est le processus de production des différences qu’il
construit et sur lesquelles il se focalise (comme Guillaumin, comme Hajjat — c’est un peu

comme pour les femmes) : pp. 122. 123. 125. 127 (« les lignes de clivage n’ont apriori aucune
pertinence, le racisme leur en confére une a posteriori ». OK comment, pourquoi, quel proces
de production, pourquoi le choix sur tel ou tel élément). 146. Tevanian qualifie le racisme de
«croyance » (99), de «fiction» (128), I’objectivité n’est que I’effet du « pouvoir
performatif » (128) des « croyances» et des « fictions », de la « subjectivité raciste ».
Tevanian souligne les effets objectifs du racisme comme « processus d’infériorisation
sociale » et « discrimination systématique qui limite la concurrence » (128), mais ce sont des
effets et non le racisme lui-méme.

«Un morceau de tissu devient « voile », celui-ci devient islamique et ce voile
islamique devient [’attribut essentiel des femmes qui le portent qui deviennent "femmes
voilées" ... 1l faut que les regards aient ét¢ conditionnés par des paroles multiples, insistantes
et autorisées.... Nous est indiqué ou nous devons regarder mais aussi ce que nous devons y
voir : aliénation, fanatisme, patriarcat, oppression, violence. (123) [Cela est vrai comme
mécanisme, mais pas comme production — pourquoi il y a « mécanisme », si ce n’est
strictement 1’acceptation d’une manipulation malveillante et volontaire. ]

« La tache a accomplir est donc un travail interne, visant a déconstruire une culture dominante
fondamentalement raciste et a construire une contre-culture authentiquement antiraciste. »
(125). [Passe totalement a coté de 1’objectivité de la construction raciale dans le MPC]

Page 146 (postface de Bouamama) : « le racisme édifice conceptuel exprimant une conception
du monde ... une série d’opérations sur des différences réelles ou supposées : différenciation,
péjoration, réduction et essentialisation » [c’est le comment pas le pourquoi de I’existence de
ces opérations]

Une approche objective part du fait que les mécanismes de production et de reproduction
relevant des catégories du capital se combinent de fagon historiquement mouvante pour
construire des différences hiérarchiques définissant des cultures et des populations
surdeterminant toutes les modalités d’appropriation du surtravail dans la mesure ou ces
différenciations hiérarchiques sont le fait des catégories concourant a cette appropriation (le
bouclage des causalités est tres important car cela explique pourquoi ces catégories peuvent
avoir ces effets). Du fait des catégories en jeu et de la définition méme du mode de production
capitaliste, la segmentation de la force de travail (c’est-a-dire de la classe ouvriere) devient
la segmentation raciale premiere qui fait apparaitre ou disparaitre l’infériorisation raciale
affectant d’autres catégories sociales d’origine ou de culture identiques, cela peut méme aller
jusqu’a dispenser de la stigmatisation certaines fraction des classes sociales de méme origine
ou de méme culture. Est racisé d’abord (en premier et logiquement) celui qui est exploité. Le
« pouvoir materiel » (Guillaumin 298) est déja tout plein (il est gros) des « références
symboliques : universalité du MPC et historicisation hiérarchique.

Si on produit les choses ainsi, c’est, de fait, une critique et une évacuation de la vision
communautariste et interclassiste de la racisation. Pour que cette dernicre le devienne
(communautariste et interclassiste) il faut un autre travail appliqué sur les mécanismes de la
segmentation raciale.



° Le passage a I’Islam : 145 (« Le choc des civilisations » 1996) ; il faut partir a la
manicre de Sartre du regard du raciste qui doit se définir avec inquiétude comme républicain,
universel et progressiste (c’est le probléme présent de la racialisation la norme ne peut plus
demeurée un non dit). 123. 148 (mais I’explication annoncée est absente) : « Nous ne sommes
pas seulement en présence d’un "passé qui ne passe pas" ou d’un "transfert de mémoire" : il
s’agit plutot d’une revivification active des représentations du passé, a des fins
contemporaines. C’est a mon sens un des éléments du passage, au cours des années 1980, du
racisme anti-arabe a I’islamophobie. » [Quelles fins contemporaines ?, Pourquoi le passage ?]

° Egalité / différence : 18. 38-39. 40-41-42.
« Pour résumer, le racisme est, sur le plan logique et idéologique, une conception particuliére
de I’égalité et de la différence, une maniere d’articuler ensemble ces deux concepts sur un
mode particulier : celui de I"opposition radicale. Pour le dire plus simplement encore, le
racisme est sur le plan conceptuel I’incapacité de penser ensemble 1’égalité et la différence. »
(17-18) [C’est exact les deux notions sont incompatibles, elles sont a rejeter toutes les deux
—surtout si on les pense dans une connexion — la différence est nécessairement hiérarchique
(cf. ma critique de Convergence). Dans « I’Ennemi principal » Delphy dit un truc comme ¢a.]
Tevanian est bien conscient du probléme posé par la notion de « différence » en
relation avec « égalité ». Il reprend la critique de Guillaumin (les théoriciennes féministes sont
trés suspicieuses sur la notion de différence) : « la notion de différence est souvent construite
socialement comme un instrument inégalitaire » il y a toujours une norme, un universel.
(38-39). [La différence est toujours construite socialement comme un marqueur d’infériorité
comme un stigmate (40), Tevanian dit alors que les « différences sont converties en
inégalités » (40). C’est faux les différences sont choisies, construites comme inégalités et non
pas «converties ».] Dans sa conclusion humaniste (41-42) Tev n’a rien compris aux
différences et a leur production. [Le probléme n’est pas dans la différence mais dans la notion
d’égalité. Il faut dépasser 1’égalité dans la singularité ; sans cela le couple infernal égalité /
différence est toujours hiérarchie.]
En relation avec la rubrique suivante.

° L’injonction impossible a I’intégration : 25. 30. 80-81. 126. 127. 155

Tout ce qui est dit par la suite est entierement juste a condition de bien poser que c’est une
conjoncture historique particuliere qui construit le marché de dupes de la problématique de
’intégration (blocage économique, bascule culturelle, décomposition identité ouvriére...)
Lorsqu'un groupe dominé revendique I’égalit¢ on lui reproche de ne pas assumer sa
différence (25)

Mais simultanément: au nom du « chauvinisme de ['universel » (Bourdieu) ou du
« communautarisme majoritaire » (Delphy et Tissot) il y a prohibition de la différence et
inégalité¢ de droits entre celui ou celle qui se conforme aux normes majoritaires et qui peut
ostensiblement exprimer son identité et celui ou celle qui s’en écarte, condamné(e) a la
discrétion et aux « efforts d’intégration » (29-30).

« L’acte posé par le corps d’exception est relégué au rang de comportement, sa valeur
politique disparait au profit d’une valeur simplement symptomatique. Le discours qui
accompagne [’action politique (la marche, la gréve, I’émeute) est littéralement vidé de son
sens au profit d’un sens caché qui lui est attribué de 1’extérieur par les agents institués de
I’exégese 1égitime : les experts — étant entendu que face a un corps d’exception n’importe quel
citoyen ordinaire est autoris¢€ a se poser en expert. Invariablement, on répond aux manifestants
qu’on les a entendus, mais on ajoute aussitot que ce qu’il y a a entendre, ce n’est pas ce qu’ils
ont dit. Leur parole est renvoyée toujours a quelque chose de plus profond qui releve de la

2



souffrance, de 1’inquiétude, du désarroi, et c’est ainsi qu’a la place de 1’égalité revendiquée,
les corps d’exception ne se voient proposer que de la compassion, de la générosité et I’octroi
d’une place un peu meilleure — mais dans une structure toujours inégalitaire. Ce marché de
dupes porte un nom : intégration (souligné par nous) ». (80)

« La thématique de I’intégration remplit une fonction principale : I’évitement de la
question égalitaire [il faudrait peut étre mieux dire que « l’égalité » est subordonnée a
« lintégration », la on est en plein dans le marché de dupes]. (...) étre intégré, étre inclus et
avoir une place valent sans doute mieux que d’étre exclu, mais cela ne dit pas de quelle place
il s’agit. (...) Face a I’émergence d’'un mouvement auto-organisé¢ des "jeunes issus de
I’immigration", dans la foulée de la Marche pour 1’égalité de 1983 et de Convergence 84, qui
revendiquaient des droits (notamment le droit de vote pour les parents, I’abrogation de la
double peine, le droit a I’emploi, le droit a la vie et la fin de I’immunité policiere), le
gouvernement socialiste a répondu immédiatement en termes d’intégration (et de la lutte
contre I’exclusion) et non en termes d’égalité (et de lutte contre la discrimination). De cette
histoire nous ne sommes pas vraiment sortis en 2017 » (81)

[L’intégration : une double injonction de choisir entre deux dimensions inséparables :
en refoulant leur différence au nom de 1’égalité (injonction assimilationniste) ; en renongant a
I’égalité au nom de leur différence (injonction différentialiste). Le « voile » a ét€¢ un cas
typique de cette double injonction se jouant sur I’appropriation des femmes (ce qui demeure a
expliquer). (126)]

[Le refus des places assignées se manifeste a la fois dans des réactions « banales »
quotidiennes et dans des formes d’actions collectives, il se confronte toujours pour I’accepter
ou le rejeter au paradigme intégrationniste dans un marché de dupes] (155)

° Le combat pour le droit d’étre « comme ’on est » (voir p.22 du texte Kaléidoscope a
la suite des remarques de Patrice) : 28. 30. 73. 154. 158.

« L’¢lément essentiel dans le droit a la différence n’est pas la différence mais le droit :

assumer et afficher ostensiblement sa différence ou ne pas [’afficher. » (28)

«... 1 y a prohibition de la différence et inégalit¢ de droits entre celui ou celle qui se

conforme aux normes majoritaires et qui peut ostensiblement exprimer son identité et celui ou

celle qui s’en écarte, condamné(e) a la discrétion et aux « efforts d’intégration « (30)

- La fin de « I'immigritude » : « Ces enfants arrivent dans la décennie 1980 sur les marchés
sociaux (du travail, du logement, des loisirs) et sont confrontés aux mémes
discriminations que leurs parents alors qu’ils se savent, se vivent et se per¢oivent comme
frangais. C’est cette mutation sociologique qui fait éclater I’intériorisation de
I’assignation a des places subalternes, et suscite spontanément une exigence de visibilitg,
c’est-a-dire d’égalité. (...) Depuis les années 1980, la mutation sociologique dans le
rapport a la visibilité s’est traduite dans une recherche de canaux d’expression politiques
(...) ce qui s’exprime a travers ces collectifs est un passage au politique par la
visibilisation de conditions et de revendications jusque-la invisibilisées. » (154) [c’est le
moment des Marches, du blocage et de la bascule.

Le refus des places assignées devient toujours, pour le « communautarisme majoritaire »,
« revendication de différences » et donc justifie en retour la place assignée et I’injonction a
I’intégration. (158)

° La « crise » n’est pas une explication suffisante : 79.
« Quant a la theése du repli en temps de crise, elle laisse inexpliquée d’une part la permanence
de logique discriminatoire durant les périodes de croissance et de plein-emploi, d’autre part la

3



focalisation du rejet en temps de crise sur certains corps étrangers plutdt que d’autres — par
exemple les immigrés postcoloniaux et leurs enfants francais, davantage que certains
nouveaux arrivants polonais ou yougoslaves. » (79)

° Définition racisme : 46. 47 (racisme institutionnel)

Racisme : combinaison de plusieurs opérations : différenciation, péjoration de la différence,
réduction de I’individu a son stigmate, essentialisation et enfin légitimation d’une inégalité de
traitement par 1’infériorité ou la dangerosité des racisés. Donc pas de « racisme antiblanc » a
cause du dernier point; de plus I’essentialisation est trés faible vis-a-vis des blancs. Le
racisme n’est pas une simple hostilité, un déni de droit. Des lois d’exception (voile), des
juridictions d’exception (émeutiers, principe de la double peine). (47)

° La translation du colonial : 48. 148.
Voir aussi passage a I’islam

° Différence entre antisémitisme et racisme anti-africain : 49

Dans I’antisémitisme qu’analyse Sartre, racisme, antidémocratisme et
anti-droit-de-1"’hommisme marchent main dans la main. Or ¢’est sur ce point justement que le
racisme antinoir, antiarabe et antimusulman se distingue, il se légitime dans ces valeurs
mémes que vilipendait I’antisémitisme.

° L’accusation de non-mixité et de communautarisme devenant 1’alibi du racisme
universaliste : 50-51 (voir aussi la rubrique « Les amis de Juliette »)

Le racisme actuel nationalise le progressisme, le féminisme, la laicité, et méme 1’antiracisme.
« Nous sommes la race supérieure des hommes qui ne croient pas aux races, tandis que les
Noirs et le Arabes qui eux parlent de race, se pensent et se disent Noirs ou Arabes constituent
la race des racistes et dons la race inférieure. »

° Aimé Césaire et la non-mixité : 70
Lettre a Maurice Thorez 1956.

° Mon texte frise parfois le « corps infirme » : 73 (passer de la « victime » a ’action)
Ce ne sont pas des handicaps mais des discriminations avec leurs réactions contre.

° SOS racisme et les Marches : 74 (la critique classique du paternalisme et de la
protection). 81 (la réponse en termes d’intégration, voir plus haut). 88-89. 92

La Marche et la bascule: « Les enfants ne sont considérés que comme une deuxiéme
génération d’immigrés au sens strict, c’est-a-dire comme une force de travail destinée a
prendre silencieusement la reléeve de la génération précédente — et certainement pas comme
des citoyens ayant vocation a investir I’espace public » (88) [justement c’est ce qui ne
fonctionne plus].

En liaison avec la problématique de l’intégration qui se constitue dans sa double
injonction dans la conjoncture du début des années 1980 qui fait des Marches un acte
« insupportable » d’affirmation et de visibilité.

« Le Premier ministre Laurent Fabius concéde dés 1984 que le Front National "pose de
bonnes questions", le président Frangois Mitterrand déclare en 1989 que "le seuil de tolérance
est dépassé€", son prédécesseur Valéry Giscard d’Estaing parle en 1991 d’ "invasion", tandis
que le chef de I"opposition de droite, Jacques Chirac évoque une "overdose d’immigrés". »



(89) [Sans oublier les déclarations de Mauroy, Deferre et Auroux durant les gréves de
I’automobile. ]

« L’intolérance et la haine n’adviennent en fait que dans des situations spécifiques, lorsque le
racisme rencontre son Autre : ’affirmation de I’égalité. » (92). [C’est juste mais le racisme est
ici présupposé, c’est-a-dire « I’ordre inégalitaire »].

° La critique « radicale » du « réformisme particulariste » de 'immigré : 71.

Discours condescendants sur I’aliénation religieuse ou télévisuelle et consumériste des jeunes
de banlieue et sur I’absence de conscience politique. Discours sur le manque de radicalité ou
de potentiel subversif des luttes spécifiques menées par les groupes militants « issus de
I’immigration et des banlieues », qui se cantonnent dans la lutte contre la discrimination a
I’embauche alors qu’il faudrait abolir le travail salari¢, dans la lutte contre la double peine
alors qu’il faudrait abolir la prison, et dans la lutte contre les crimes policiers et leur impunité
alors que c’est la police qu’il faut supprimer.

° Les meurtres de 1’été 73 : 86.

° La dénégation : 99. 107. 127. 128.

L’article de foi de la dénégation : je ne suis pas un Blanc, nous somme tous des étres
humains (des ouvriers), les races n’existent pas : vrai abstraitement, concrétement faux. (99).
[C’est alors le racisé qui dit « les races ¢a existe, je suis bien placé pour le savoir » qui devient
raciste, confortant par contrecoup [’universaliste (Blanc) dans sa conscience d’antiraciste
universel]

Les races n’existent pas comme réalité biologique, elles existent bel et bien comme
construction sociale dans [’objectivité des catégories du mode de production capitaliste et
dans leur vécu idéologique, une fois cette « évidence » posée, ce qui demeure c’est que
précisément toute [’existence humaine est une existence sociale.

Le probleme de la dénégation c’est le malaise devant les petites différences qui font de
petits (ou de grands) privileges.

° Mixité : non-mixité (Delphy) : 110

La mixité n’est pas en elle-méme un bien. La mixité choisie constitue un objectif pour les
dominé(e)s, le chemin qui y méme passe nécessairement par des moments de non-mixité
choisie.

° La focalisation sur la culture (en relation avec passage a I’islam) doit, elle-méme, étre
expliquée, elle ne va pas de soi de par le simple effacement du travail : 133-134. Cet allant de
soi est un peu le travers du « Kaléidoscope ».

Le foulard : « Lorsque 1’ordre social et symbolique inégalitaire demeure inconteste, le
racisé demeure invisible et peut méme bénéficier d’une certaine forme de sympathie, en tant
que loyal serviteur.

« Le déchainement permanent de violence et de furie prohibitionniste contre les filles
et femmes voilées ; par exemple, ne marque pas I’émergence d’un nouveau racisme (différent
de Hajjat, Islamophobie, éd. La Découverte) : il constitue la forme réactive et exacerbée qu’a
prise un racisme trés ancien au moment ou les racisés 1’ont mis en crise. La haine qui s’est
abattue depuis 2003 sur ces femmes peut en effet étre comprise comme une réaction de
panique qui s’est emparée de 1’ordre social et symbolique raciste face a 1’émergence d’une
génération de jeunes musulmanes slires d’elles-mémes, de leur choix et de leur bon droit, face

5



a leur insertion dans le paysage francais et face a leur accession progressive a des espaces
sociaux (I’école, I'université, les emplois qualifiés et le monde associatif et politique) qui leur
¢taient jusqu’alors interdits par les lois non écrites de la bienséance républicaine. En d’autres
termes, si les filles voilées n’ont pas ét€¢ confrontées a une telle haine au cours des décennies
précédentes, ce n’est pas parce que le racisme anti arabe, antinoir et antimusulman n’existant
pas mais bien au contraire parce qu’il était beaucoup plus fort et incontesté : les femmes
voilées étaient pour I’essentiel des meres au foyer ou des femmes de ménage, invisibles
socialement, et la pression sociale intégrationniste dissuadait de toute fagon les autres d’user
de leur droit de porter le voile a 1’école et au travail. Les lois de prohibition et les campagnes
de dénigrement n’étaient pas a I’ordre du jour pour la simple raison que, sauf exception, les
femmes voilées n’accédaient de toute fagon pas a 1’école et a 1’université, ni au marché de
I’emploi. (...) La loi antifoulard du 15 mars 2004 doit en somme étre considérée a la fois
comme un recul grave sur le plan juridique et comme un signe plus positif d’un point de vue
sociologique, dans la mesure ou elle révele, en s’y opposant, un progres de 1’égalité sociale. »
(132-133)

° La bascule des années 1980 : 137.

« De 1975 a 1990, 40% des postes de travail occupés par les étrangers dans 1’industrie ont été
supprimés, et que, de 1980 a 1984, le chomage a augmenté de 5% pour les Francais tandis
qu’il augmentait de 18% pour les étrangers. » (137)

Colette Guillaumin : L’Idéologie raciste, éd Folio essais 2002 (premiere
édition Mouton 1972)

° La différence physique : 281

La différence sociologique n’est a aucun moment pergu autrement que comme une différence
réelle. « On peut dire que I’imputation sociologique de la différence n’a aucun rapport avec le
fait qu’il existe ou non une différence concréte entre les groupes, mais qu’elle s’exerce a
partir du signe de cette différence, et non de sa matérialité. » Encore faut-il « voir» la
différence.

° Guillaumin reconnait une existence réelle et scientifique des races ? : 100
« Les races au sens scientifique ne coincident que rarement avec les groupes sociaux »

° La fatalité biologique de la différence et le « racisme » antérieur : 40-41

« Ce que nous savions des racismes antérieurs, pour autant que nous acceptions ce terme par
commodité, nous montrait la croyance en un passage possible d’une catégorie a une autre.
(...) A partir du XIXe il n’y a plus question, mais affirmation. Implicite ou explicite, il y a
coupure au sein de [’humanité (souligné dans le texte), les groupes "sont" et n’ont plus de
statut mouvant. (...) On ne peut plus se convertir, ni acquérir les vertus du dominant, la nature
garantit maintenant les particularités de chaque groupe. (...) La rigidité des appartenances de
groupe, fatalité biologique, est maintenant inamovible, "intouchable". »

[Pour C.G jusqu’a la fin du XVlIlle, le partage « raciste » passait entre « humanité » et « non
humanité », la « non-humanité » pouvant accéder a « I’humanité » : ce que C.G appelle la
« conversion »]

p.68 (le racisme européen apparait a la fin du XVIII, confusion entre histoire et biologie) : « Il
semble que sur une période de cent cinquante ans I’Europe ait vécu un approfondissement de
sa panique en face des groupes et peuples différents, D’abord fascinés par 1’étrangeté des

6




autres, elle la transforme peu a peu en hétérogénéité et se retrouve enfin dans la crainte ».
[Pour quoi I’Europe ? Parce qu’universalit¢ du MPC, les autres civilisations n’ont pas ce
probléme.]

° Les «races concretes », objet de la structure raciste: 10. 14. 15 (la race une
spécification biologique héréditaire, différent de vieux, femmes, handicapés, etc. qui ne sont

pas héréditaires) ;

« Les races concretes y prennent figure d’objet réel de la structure sociale raciste. (...) Ces
remarques ne tendent en rien a éliminer une définition de la race dans le domaine propre des
sciences biologiques. (...) L’organisation raciste de notre pensée est la conséquence de
I’adoption sans critique que nous faisons du caractere biologique de la race en le transportant
tel quel dans I'univers social sans rétablir la médiation du sens. » (10-11)

« Ce qui est désigné par le terme race est une modalité particuliére du phénomene biologique,
celle de la constitution en groupe se perpétuant lui-méme par la génération, groupe constitué
de géniteurs et d’enfants parcourant les différents ages de la vie. » (15)

° Guillaumin (CG) envisage a titre d’hypothése de travail que le culturel I’emporte sur
le biologique comme distinction raciale :

«Une société ou le culturel serait une notion plus fondamentale que le biologique et
primerait sur lui serait probablement, du point de vue du racisme profondément différente. »
(20) ; [D'ou possibilité d’islam comme marqueur racial].

° Le probléme c’est le racisant (le catégorisant, p.298) : 18 (Sartre). 64. 116. 93 (note) :
« 1l s’agit donc d’un renversement de la perspective habituelle (généralité du racisant /
spécificité des racismes) en faveur de 1’optique : généralité des racismes / spécificité du
racisant. » (18)

Cependant : « L’analyse de Sartre qui fait du juif ’homme fabriqué comme tel pour et par le
groupe dominant, analyse valable pour toutes les formes de racisme, ne peut s’asseoir d’une
facon immédiatement convaincante que sur I’antisémitisme ou la différence physique est
douteuse et ne peut pas étre admise comme évidente. Cette analyse aurait été frappée de
caducité, eu égard a notre univers symbolique qui prend ses catégories pour des réalités
matérielles, si elle s’était donnée pour objet la négrophobie. » (note, p.93)

Que les caracteres physiques sont objectivement discriminants est « une pétition de réalité »
trés difficile a discuter — (93) [Il faut passer par le signe : le caractére physique est un
signifiant différent du signifié qu’il exprime.]

« La spécificité du groupe racisant est considérée comme une donnée implicite, rarement
¢tudiée en tant que telle. » (116) [C’est un groupe absent]

Mais nous avons la le probleme politique actuel du groupe dominant en France qui doit se
définir.

Le racisme ne réside pas dans la péjoration ou la mélioration dans le traitement de I’autre
mais dans I’activité de catégorisation elle-méme : « La particularisation apparait comme [’acte
fondamental des racismes (« acte fondamental » n’explique pas la raison de cet acte, nda) a
ceci pres que la généralisation de soi-méme en est corrélative et inséparable. Le sens raciste
jaillit de cette rencontre. » (285). Donc le probléme c’est toujours le racisant I’activité de
catégorisation est applicable aux autres mais non a soi-méme (sauf crise du racisme : est-ce la
situation actuelle ?).

Voir aussi plus loin sur le passage a I’islam.

° L’historicité hiérarchique : 36 et sq.



Jusqu’au XVIlIle, les sciences sociales sont normatives mais sans souci d’ordonner
temporellement les faits et les civilisations lointaines, « I’histoire est absente de la pensée
sociale » (36). « Au contraire, le XIXe accordera une place privilégiée au déroulement
temporel de la vie des sociétés. L’ "exotisme" cédera la place a la continuité temporelle » (36).
[L’hétérogénéité des sociétés reconnue par le XVIlle est confrontée a un souci classificatoire
et de filiation temporelle]

« Le caractere proprement social de I’entreprise humaine, 1’explication du fonctionnement des
sociétés a partir d’elles-mémes vont devenir des concepts inopérants. Parallélement a
I’entreprise de Comte et Marx, le courant majeur de I’appel a la nature se développe dans les
sciences humaines. » (37)

[Mais, méme Comte et Marx n’échappe pas a une historicisation hiérarchique, malgré tous les
doutes de Marx : voir Marx aux antipodes|

« Gobineau qui a systématis¢ la théorie de la cause biologique dans ce qu’il appela I’histoire
sociale, est un nom important de cette évolution. Ses ambitions sont identiques a celles de
Marx et de Comte, quant a la généralité de visée : fournir un tableau cohérent de I’ensemble
des sociétés. » (38)

[Mais Comte et Marx ont fait de 1’évolution un phénomene interne a la mécanique sociale et
ne renvoient pas a des concepts biologiques] C.G souligne que 1’ceuvre de Marx en se
maintenant dans une optique socio-historique est dans son temps profondément marginale.

° L’impossible intégration (la question de 1’autre) :

« "Je n’ai pas a étre ce que vous voulez que je sois..." dit Cassius Clay (...) vous voulez
m’imposer la différence que vous me désignez comme étant ma différence d’avec vous et qui
me définirait entierement. » (107)

[Je n’ai pas a étre ce que vous voulez que je sois (« je ne suis pas votre negre » James
Baldwin) : c’est-a-dire a la fois le refus de la différence que vous dites étre la mienne et
fondée sur cette différence que vous avez définie, vous me demandez de la gommer au nom de
mon intégration. Tout le deal est piégé vous me demandez de m’intégrer au nom de la
disparition d’une différence que vous avez-vous-méme énoncée comme me définissant. ]

« Les "intégrations" dont la proclamation a correspondu a beaucoup de révoltes étaient des
mots que les faits démentaient. Ces intégrations sont en fait, le rapport le moins voulu, elles
n’apparaissent d’ailleurs que tardivement, comme systéme de défense du groupe majoritaire
devant le surgissement de la force minoritaire. Cette conduite s’apparente a 1’agressivité tout
en s’en distinguant par le mode d’application : en I’intégrant, il s’agit bien de supprimer
I’autre. Mais le refus du passage a 1’acte montre que I’'impératif est celui du maintien de la
particularité de l’autre, de la différence et de I’encerclement des minoritaires dans cette
différence. » (107)

« L’existence d’un groupe objectif reconnu pour tel, majoritaire ou minoritaire, ne se produit
qu’au sein d’un univers commun dont la codification est la méme pour I’ensemble de la
société. Ce n’est pas I’hétérogénéité des valeurs qui marque I’existence d’une majorité et
d’une minorité, mais bien I’homogénéité¢ du systéme de valeurs. (...) L’existence des groupes
majoritaire et minoritaire se fonde, au-dela du pouvoir, sur un univers symbolique commun.
Le minoritaire se trouve en fait intégré dans le systéme symbolique défini par le majoritaire
quels que soient par ailleurs ses essais ou ses €checs a se constituer un systeme propre. Plus
encore, ses efforts pour se définir contre un tel systéme sont orientés et canalisés par le
majoritaire ; il ne peut se définir sur des références internes et indépendantes, il doit le faire a
partir des références que lui offre le systéme majoritaire. L’histoire récente des minorités en
offre de bons exemples : le Black Power, le "féminisme", la "négritude" sont des systémes
d’opposition, des "réponses". La violence de cette contrainte qui poursuit le minoritaire

8



jusqu’a lui imposer les termes mémes de sa révolte et le maintenir dans [’orniere d’une
définition préétablie par la société qu’il conteste échappe trop souvent. On ne peut donc dire
a aucun moment qu’il existe des groupes (ou des systemes) hétérogénes, mais bien un systéme
de référence par rapport auquel les groupes réels — tant minoritaires que majoritaire — se
définissent différemment » (125)

[Dynamique : du piége a son dépassement : Le refus de 1’intégration est pris dans le méme
picge que celui que définit I’intégration ou méme la revendication de 1’égalité qui se réfere a
la norme dominante (les contradictions et ’'impasse des Marches). Lutte nécessaire, mais si la
révolte et la lutte du minoritaire est inéluctable et nécessaire, elle est un nceud de
contradictions et une impasse tant qu’elle se délimite et s’effectue sur 1’identit¢ définie et
reconnue socialement construite par le groupe majoritaire. C’est cependant dans ces
contradictions que peut surgir la remise en cause méme des identités par [’insatisfaction
vis-a-vis de soi. Du fait que cette identité est celle que vous voulez que je sois]

« Considérer le racisme comme un schéma de simple mise en présence de groupes
hétérogenes (ennemis ou non) néglige donc le fait qu’ils s’insérent dans une totalité. Le
systeme catégoriel n’est pas le résultat d’un contact entre pures hétérogénéités, que seul le
hasard géographique mettrait en présence, mais 1’expression d’un ordre symbolique qui
recouvre |’ensemble. Une société raciste n’est pas la collection composite de groupes
hétérogenes mais fonctionne suivant un systeme de relation entre groupes de pouvoir inégal ;
elle est systtme d’antagonismes et non juxtaposition de groupes. Dans les phénomenes
racistes, la réalit¢ organique de la liaison est un facteur capital, les groupes étant
profondément dépendants les uns des autres dans ’univers symbolique tout comme dans la
réalité concréte. Aucun n’est lisible si on I’isole de la relation qui, précisément, le constitue »
(125-126). Toujours une référence a la norme qui fonctionne comme un tiers vis-a-vis aussi
bien du groupe dominant que du groupe dominé.

[C.G met bien en lumiere la connexion entre implication réciproque et subsomption, donc la
double injonction impossible de 1’intégration (ou de son refus qui repose et fonctionne sur les
mémes bases). Cependant C.G ne donne pas de contenu a cette « totalité » : la colonisation, la
mondialisation du MPC, le recrutement de main-d’ceuvre. C’est-a-dire finalement le
fonctionnement du MPC qui est cette totalit¢é subsumante et par 1a normalisante comme
«ordre symbolique », c’est-a-dire unifiant la relation aux rapports de production comme
idéologie dominante. C.G considére toujours les « groupes » comme des « déja 1a » et ne
s’intéresse qu’a leur interaction et jamais a leur production, ce qui laisse I’interaction assez
pauvre. |

Un groupe peut disparaitre comme « groupe minoritaire mis a part »

« En effet les revendications minoritaires deviennent de plus en plus précises et dures a
mesure qu’elles obtiennent un début de satisfaction : la révolte ne devient possible qu’a partir
d’une certaine insertion dans le contexte majoritaire, insertion qui est |'un des effets premiers
de la lutte, celle-ci créant de facto une situation commune. » (170) [trés important, cela a
fonctionné pour les Italiens dans le Midi y compris de par les conflits internes]

[Si ’on considére I’évolution de la situation de la population italienne dans le Sud de la
France, on constate que c’est dans les luttes contre les patrons et paradoxalement, encore plus
dans les affrontements internes a la classe ouvriére que se crée une situation ouvriére
commune. L’intégration n’est pas un jeu sur une « différence » qui lentement s’effacerait, en
fait ce n’est pas une « intégration ». La différence subsiste (en se modifiant), mais elle devient

9



un signifiant sans signifié, elle n’est plus le signe de rien (en mai 2017, a Marseille, le public
d’une semaine de musique sicilienne était en quasi-totalité composé de Siciliens ou de
petits-enfants et arriéres petits-enfants de Siciliens). Pour les Italiens du début du siccle
précédent, c’est I’expansion industrielle, la massification du salariat, I’intégration de la
reproduction de la force de travail dans le cycle propre du capital qui a enlevé tout sens au
signifiant de la différence. Ce dont il s’agit c’est de la labilit¢ des constructions raciales
résultat de la conjonction de catégories fonctionnelles du capital entre elles a I’intérieur de
leur cours historique dans lequel leur combinaison se modifie. L’intégration demeure une
contradiction et une impasse jusqu’a ce que le signe de la différence ne fasse plus sens, mais
cela ne dépend pas de lui, ni méme de la lutte des racisés qui peut tout autant solidifier la
différence que travailler a son effacement. Cependant cette lutte crée le terrain de la situation
commune qui est le terrain que va travailler la conjonction des catégories du capital. Il faut a
ces forces une matiere sur laquelle s’appliquer. La lutte est le signe du changement de
situation et de combinaison mais entre la solidification ou I’effacement 1’issue n’est pas fixée.
« Ce que nous disions de la malléabilité du stéréotype qui peut s’interpréter en bien ou en mal
joue ici. Le poids et le sens d’un qualificatif qui reste identique dans son contenu peut changer
en fonction de la situation objective, il demeure cependant comme qualificatif impératif : il
reste catégoriel. Le meilleur des cas est alors une complexification accrue du stéréotype. Elle
se produit lorsque I’ "autre" parvient a un degré de puissance suffisant pour faire entendre un
début de parole autonome, alors méme qu’il est toujours pour le majoritaire un groupe
imaginaire immuable et immobile. » (287)

En résumé, « ’intégration » advient quand la question de I’intégration a disparu dans les
termes de l’intégration. C’est-a-dire quand la différence construite ne fait plus sens. Cette
disparition du sens résulte d’un travail autre que celui des « différents » sur leur « différence »
ou des majoritaires sur leur identité. En tant que telle I’intégration dans les termes qui sont les
siens demeure toujours un nceud d’injonctions contradictoires. L’intégration suppose toujours
un tri entre ce qui est « intégrable » et ce qui ne 1’est pas, ce qui signifie que 1’intégration est
en fait un maintien des catégories de racisation ]

« L’existence méme d’un tri entre les assimilations "possibles" ou "impossibles" signifie que
I’assimilation est en fait un aspect du maintien des catégories racisées. Selon les civilisations
le caractére de ce qui inassimilable (et donc de I’assimilable) est extrémement variable.
Couleur de peau ou race présumée, sexe ou caste, le tableau des impossibilités est aussi
étendu qu’incohérent. » (148) [ on peut ajouter la religion a la liste]

« Ce n’est pas I’'un des moindres problémes de la condition minoritaire que d’étre pris au
vertige du masque que lui tend le majoritaire. » (145) [La « parole autonome » — voir plus
haut — est alors le signe que le masque se fissure, la prise de parole est la pratique du
changement des conditions]

Mais la « prise de parole » est toujours une pratique prise dans une ambigiiité, I’autre est
amen¢é a parler selon la norme (cf. les Marches, le theme de la citoyenneté et de 1’égalité et
les contradictions de cette « égalité ». Il n’y a personne qui n’entretienne pas un rapport a la
norme idéologique et ne s’exprime pas dans cette norme. Il y a les « possesseurs de plein droit
d’une part et des possesseurs partiels de 1’autre. » (279)

Le réinvestissement des valeurs égalitaires et des Lumicres comme idéologie de I’intégration :
« mission civilisatrice », « progres », etc. (p.60).

° Une essentialisation de I’individualité : 105.
« Ceux qui sont "mis a part" (attention « mis a part » c’est étre mis quelque part, ce n’est pas
un autre monde, nda) se trouvent dans une situation particuliére : s’ils sont admis dans

10



I’humanité abstraite (sans quoi il ne pourrait y avoir d’injonction a I’intégration, nda), ils sont
aussi ceux qui n’ont aucune individualité. Ils ne sont individuellement que groupe ou
fragment de groupe leur réalité sociologique n’atteint pas au statut individuel qui, au
contraire, définit le statut des membres du groupe dominant. Lorsqu’il appartient a un groupe
minoritaire, ce n’est pas en tant qu’individu que I’acteur social est per¢u mais en tant que
fragment et signe de la réalit¢ de ce groupe. » [cette idée est importante pour quand il s’agira
de parler de dynamique, d’insatisfaction vis-a-vis de soi]

Cependant 1l y a la un probléme, la situation décrite pas C.G est une situation générale
affectant tous les groupes et/ou classes, méme si c’est de fagon différente — ce qui est
important. Cf. Marx, Idéo All et 1’ « individu moyen » (pp.94-95-96)]

° Ce qui compte c’est le proces général de distinction :

On trouve chez Guillaumin, comme dans Le Kaléidoscope la fagon de prendre en
général la production de la distinction, en considérant les différences entre racisme,
xénophobie, etc. comme des variantes d’un méme processus fondamental de catégorisaton.
Mais son exposition (116-117) est trop conceptuelle sans intégrer le conjoncturel dans le
concept, sans le construire comme conjoncturel (118).

« Dans ce travail, le racisme est abordé au niveau de sa généralité et non au niveau de ses
manifestations spécifiques qu’elles soient celles des groupes "visés" ou celles des formes que
prend cette visée. Cette généralité est choisie dans la mesure ou elle permet a son tour
d’aborder une spécificité : ce ne sont plus les spécificités des racismes particuliers ou des
groupes racisés qui sont objet de recherche mais celle du racisant lui-méme (souligné par
nous). L’abord de la généralité de la situation raciste permet de définir le noyau spécifique de
la majorité et de la constituer en groupe sociologique réel. Généralite s 'oppose donc (souligné
dans le texte) ici aux spécificités suivantes du racisme et du racisé.

1) Une spécificité de degré de la conduite ;

2) Une spécificité des groupes visés (noirs, arabes, juifs, femmes, étrangers, etc.). (..) Ces
groupes sont soumis a des limitations de droits 1égaux ou coutumiers, a des contraintes qui ne
sont pas imposés au racisant et qui dépendent de celui-ci. (..)

3) Une spécificité historico-géographique. Dans un lieu précis du temps et de ’espace se
produit un phénoméne raciste délimité et marqué par des circonstances et des données
particuliéres et irréductibles a d’autres moments et a d’autres lieux. Cette sorte de spécificité
appelle la méme remarque que la précédente : les facteurs matériels déterminent le point
d’explosion mais I’abces est déja lisible dans I'univers symbolique. L’étude de ces facteurs
permet de mesurer les évolutions et les continuités du systéme raciste, d’en connaitre les
catalyseurs, ou bien de voir s’il s’agit de racisme ou non. Mais a partir du moment ou
I’existence du racisme est établie, ils ne rendent pas compte de 1’aspect de la situation qui
nous intéresse : quelle est la forme symbolique qui indique la voie a I’explosion et lui donne
sa signification.

4) Une spécificité des différentes sous-cultures qui produisent le racisme. Il y a un
racisme de la colonisation, de 1’industrialisation, des racismes de classe, etc., cela n’est pas
niable et les racismes sont encore plus diversifiés que ne le laissent voir des divisions si
générales. A la limite on pourrait se laisser entrainer a ne considérer que les racismes
individuels, prenant ainsi en compte le systeme raciste lui-méme dans une de ses
manifestations majeures : ’irréductible individualit¢ de chacun des dominants face a la
totalit¢ que représente chacun des racisés.

5) La spécificité psychologique renvoie le racisme a des types particuliers (marginalité,
personnalité autoritaire, frustration). Les explications psychologiques, les recensements

11



statistiques réduisent le mécanisme raciste a des variations individuelles (ou a leur somme) a
I’intérieur du groupe racisant » (117-118)

[Remarques sur le point 4 : individuellement, le dominant incorpore la totalit¢ des possibilités
de manifestations humaines alors que le catégorisé n’est qu’un exemplaire de la catégorie ; la
compréhension morale du racisme n’est ni un leurre, ni un accident, mais une déterminjation
structurelle]

Le plus important c’est le point 3

C.G en désignant un concept passe a coté du fait que le racisme est intrinsequement
conjoncturel : a la fois une rencontre de catégories du MPC et cette rencontre toujours
spécifique. Le point le plus sensible de sa méthode est 1I’opposition du concept général au
troisieme point (la « spécificité historico-géographique »). On peut trés 1égitimement ramener
toute structure raciste a la désignation particularisée d’un autre face a un universel jamais
énoncé en tant que tel comme étant aussi un particulier. A ce moment 1a nous avons un
concept, un concret de pensée qui n’est en aucune maniere un concret quelconque, un
fragment de celui-ci ou un noyau. C’est 1a ou CG « dérape » : «les facteurs matériels
déterminent le point d’explosion mais [’abces est déja lisible (souligné par moi) dans
I’univers symbolique. » Quel est I’origine, la formation de cet « univers symbolique » ? C’est
la question qui n’est jamais posée par C.G et a laquelle naturellement elle ne répons pas
(encore qu’il arrive qu’on réponde a des questions non posées, voir Ricardo et la valeur de la
force de travail). « L’abceés est déja lisible » : il semble qu’existe une structure mentale,
« symbolique », toujours déja la et préte a s’emplir, se nourrir, des circonstances. On peut étre
d’accord avec C.G : « ...il est bien évident que chacun des racismes est particulier. Toutefois
une généralité est définissable a partir des caracteéres centraux que présente chacune des
conduites spécifiques. (...) Tous ont en commun leur forme de rapport a la majorité,
I’oppression. » (119). C’est juste, mais qu’est-ce qui définit ce qui est majoritaire ? C’est
I’angle mort de la problématique de C.G qui décortique bien une structure comme mécanique,
mais reste muette sur la fabrication de cette structure qui apparait alors comme un donné soit
psycho-symbolique, soit social (est posé comme allant de soi que dans une société il existe
des « majoritaires » et des « minoritaires »). On avait un peu une chose semblable chez
Delphy : les femmes, on ne sait jamais qui ¢’est, ni pourquoi ¢a existe.

On peut définir une structure générale, ce que fait parfaitement C.G (bien qu’ancien —
1972 -, c’est certainement le meilleur livre sur le sujet), mais il faut dire comment cette
structure est produite et qu’elle n’est pas une part du réel en attente d’étre remplie. Si I’on
produit cette structure générale a partir des catégories du capital (principalement :
universalité ; historicisation hiérarchique des sociétés ; individualisation et naturalisation des
rapports sociaux ; segmentation et « valeur morale » - Marx - de la force de travail) comme un
concept, il devient alors dans la nature de ce concept de n’étre que spécifi¢ de par sa
production méme.

Ce n’est pas seulement que chaque racisme est particulier comme 1’écrit C.G (p.119)
mais le racisme n’est que particularismes, parce que le conjoncturel, une conjonction des
déterminations du MPC, est son essence.

« Ce travail qui était parti d’un point de vue statique : décrire les caractéres du racisme
a un moment et dans un lieu donnés, s’est vu peu a peu entrainé dans une optique dynamique :
tenter de définir le mode de liaison de ces différents caractéres, et de fixer le lieu ou ils se
déroulent. Nous pensions au départ avoir affaire a une forme de rapport a I’autre limitée et
circonstanciée, le racisme n’aurait été qu’un mode du rapport a I’autre et non le seul pratiqué.
Dans cette hypothése les textes ouvertement racistes et qui se voulaient tels devaient apporter

12



le maximum d’informations. Il n’en a rien été, le racisme est remarquablement un et cohérent,
c’est un systeme perceptif qui "colle" a notre emploi de la langue. Ce sont les colorations qui
changent et non le systéme lui-méme : haine, détachement apparent, amitié, connotent un
systeme identique d’appréhension du différent. » (210).

Le racisme devient alors le rapport a tout ce qui est « autre » («un acte perceptif
constituant la conduite raciste » - 111), mais rien n’existe a priori comme autre.

° Le racisme, définition (voir aussi rubrique « le racisant ») :

Le racisme est une conduite totale de perception de [Daltérit¢ (hostilit¢é ou
fascination-admiration). C’est une conduite de « maintien de la différence » qui s’adresse a
I’hétérogénéité¢ de 1’autre et le constitue en objet différent (cf.110) « L’hostilité est un
mouvement second, il se passe quelque chose avant. Elle s’exerce sur un caractére déja
désigné comme particulier dans I'univers social. Reconnaitre le racisme a ’apparition de
I’hostilité c’est déja trop tard. Plutot que de tomber dans le piege, tendu par notre culture, de
la croyance en la matérialité de la race et de I’assimilation du racisme a I’hostilité, on doit
pouvoir délimiter le concept racisme comme désignant toute conduite de mise a part revétue
du signe de la permanence (souligné dans le texte). Ce signe de mise a part étant actuellement
le signe biologique qui offre toute garantie de permanence dans notre systéme idéologique. »
(110-111).

[OK, mais toujours la méme question: quel est le processus de « désignation» d’un
« particulier » dans « I’univers social » ? Que se passe-t-il « avant » ? A part cela la définition
est pertinente et sort des sentiers battus, mais tout se limite & un « acte perceptif » relevant
d’un univers symbolique, langagier, idéologique dont on ne saisit jamais le fondement. ]

« Le racisme ne dépend a aucun moment de la réalit¢ ou de la non-réalit¢ d’un critere
biologique concret, c’est 1’association consciente ou inconsciente de ce critére aux catégories,
sous sa forme symbolique et non pas objective, qui fait des groupes concrets des objets de
racisme. » (251)

« L’anthropologie physique naissait au moment ou la diversité des formes sociales se dévoilait
dans les bouleversement sociaux qui secouaient I’Europe de ce temps (XVIlle) et se déployait
a travers 1’archéologie et la préhistoire naissante. Elle cherchait en fait une justification des
différences sociales. Et I’apparition de la race comme objet de science se déroulait selon un
processus récurrent : des différences sociales ou historiques constatées on passait a des
différences physiques qui les symbolisaient (souligné dans le texte). » (81)

[11 semblerait que C.G donne ici un fondement a 1’ « univers symbolique ». mais pourquoi
quelque chose est constaté comme « différence » (une différence ne se donne jamais en soi et
en clair) et pourquoi de toutes les « différences sociales constatées » on ne passe pas a des
« différences physiques qui les symbolisent ». Beaucoup de « différences sociales »
demeurent des « différences sociales ». En outre, il faut également expliquer le passage aux
différences physiques, pourquoi physique ? La, il faut parler de la création sociale de
I’individu et de cet individu comme physique dans le MPC]

Il est superficiel de dire que nous serions passés d’un racisme biologique a un racisme
social, des « races biologiques » aux « races sociales ». Le racisme biologique a toujours été
un racisme social et culturel.

« Les caracteres culturels dans leurs formes diverses ont été investis du sacré que
recele le noyau de I’idée de race. Drumont et Hitler certes, mais aussi Gobineau ou Elie Faure
ont cru que les caracteres culturels étaient des caractéres essentiels, des caracteres de 1’¢Etre,

13



irréductibles et irréversibles, fondés en nature et immuables tel le sacré, en, un mot — pour
reprendre le leur — qu’ils étaient des caracteres de la race ». (89).

[Ce qui change c’est que la culture n’est plus un fait de nature, s’originant en elle,
c’est la culture méme qui est devenue « nature » : le musulman est ; il est ainsi depuis le VIle
siécle. Quand le racisant est obligé de se nommer, c’est I’autre qui devient « raciste » en ce
qu’il se coupe de « I'universalité humaine » qui est « préte a 1’accueillir en son sein ». Dans
cette nouvelle vision le terme d’ «ethnie » connait une popularité croissante. C’est un
compromis entre la persistance d’un déterminisme biologique des traits culturels et une
distance prise par rapport au mot « race » dont le sens biologique absolue ne peut plus avoir
cours quand le racisant est obligé de se nommer (donc prendrait le risque lui aussi d’étre une
«race »)]

[Tous les groupes racisés ont une caractéristique commune : ils sont posés comme particulier
face a un général. La « majorité » (attention : la « majorité » est un rapport de pouvoir et de
pouvoir de définition, pas forcément quantitatif), elle, est dépourvue de particularité et
conserve pour elle la généralité culturelle et sociale. Le majoritaire n’est différent de rien, il
est lui-méme la référence (on verra — rubrique suivante — comment cela donne naissance a ce
que nous appellerons : « I’ouvrier conceptuel »). Cela ne signifie pas que le « majoritaire » est
un ensemble vide, il se donne a lui-méme toutes sortes de caractéristiques mais qui sont
toujours celles du « progres », le « I'universel », de « I’humanité », de la « civilisation » (ne
jamais oublier que le « majoritaire » est né de I’historicisation hiérarchique instituée par le
MPC). Mais s’il se donne des caractéristiques, celles-ci font qu’il est exclu du mécanisme de
particularisation (puisqu’elles sont celles de 'universel), il se pose comme extérieur au
rapport différentiel.] Voir aussi plus loin la rubrique sur la « labilité ».

Il n’ya pas de racisme sans idéologie du sujet.

. i< de Juli | tion de « Pouvri Ly

[A TDintérieur de sa classe sociale, le prolétaire majoritaire ne se définit jamais comme
particularité, son groupe est la généralité de la classe. Face a la particularité des « autres » il
proclame : « soyez des ouvriers tout court, c’est-a-dire comme moi qui suis le concept
d’ouvrier » (méme si, en tant qu’ouvrier, il est également particularisé et posé comme
représentant d’une catégorie sociale, méme si, pour reprendre la formule de L’Idéo All, il
n’est pas satisfait de lui-méme. Pour toute cette question revenir sur Idéo All, « I’individu
moyen » - pp. 94-95-96 et Ste Famille : bon c6té, mauvais coté de I’aliénation : confirmation
de soi ou non). Quand « I’autre » dit : « mais je ne suis pas dans la méme situation que toi »
(par exemple le syndicaliste noir), cela ne lui apparait que comme une particularité qui n’est, a
I’inverse de sa situation, en aucun cas porteuse de la totalité de la classe. L’ « autre », le
minoritaire ne fait que se limiter a actualiser son groupe alors que lui, I’ouvrier conceptuel, en
tant qu’individu, est porteur de la totalit¢ des manifestations possibles de la classe. Il n’est
confiné¢ dans aucune spécificité¢ et dispose d’une multiplicité de possibilités de définitions et
de pratiques. Cette particularité personnelle que s’accorde 1’ouvrier conceptuel appartient a la
généralité¢ qu’il accorde a son propre groupe (sous le nom de peuple) au-dela de sa propre
classe sociale (la dénégation de I’objectivité de la segmentation raciale est le plus important
des interclassismes). A I’inverse, 1’ouvrier si particulier qu’est «1’autre » n’est que
I’expression unilatérale (unidimensionnelle) de ce qui est censé caractériser son groupe.

Pour I’ouvrier conceptuel et le théoricien de « ’'unit¢ de la classe », 1’ouvrier
« minoritaire » (qui peut €tre quantitativement majoritaire dans certains secteurs) apparait

14



comme un incurable particulariste, il est lassant, il exagere, il ne se préoccupe que de
lui-méme, alors que temps en temps il pourrait parler de ce qui préoccupe « tout le monde ».
Bref, les derniers mots de 1’ouvrier conceptuel se résument a la boutade de Coluche : « Le
racisme, c’est comme les Negres, ¢a ne devrait pas exister. »|

« Il est de peu d’importance, semble-t-il, qu’on définisse un groupe par un certain nombre de
caracteres, car apres tout c’est le cas de la plupart des groupes. Mais alors il faut de nouveau
se souvenir que le groupe majoritaire reste ouvert a toutes les possibilités, toutes les
explications et justifications, qu’il laisse ainsi le champ libre a toutes les particularités
individuelles de ses composants, et que son champ est I’ensemble du champ humain. Ce sont
les groupes minoritaires qui sont clos, enfermés dans le champ de possibilités définies, ils
ferment ainsi toute possibilité d’individualisation dans leur sein. La perception est orientée par
la connaissance préalable des caracteres de I’objet connu. On voit dans 1’autre ce qu’on en sait
déja (ce qui est largement connu), mais on ne peut voir que cela, et corrélativement on ne voit
"en soi" que D'infinie possibilit¢ des manifestations humaines, le champ libre de la
complexité. » (257-258)

[On retrouve le paradoxe de Cassius Clay]

[Il faut se poser la question relative a la définition du point de référence qui est I’ouvrier
conceptuel. Ce dernier est silencieux, nul ne le nomme jamais, au contraire de /’autre qui est
toujours nommé, catégoris€, c’est pourtant la référence autour de laquelle se marquent les
différences. Cette absence de référence catégorielle se manifeste dans I’ouvrier conceptuel (le
«vrai »), non seulement comme norme jamais dite et silencieuse (longtemps dans les
syndicats américains de I’automobile il était impossible que certains ateliers soient représentés
par une majorité d’ouvriers noirs méme s’ils y étaient majoritaires car ils pourraient agir en
faveur de leur groupe, les ouvriers blancs n’appartenant évidemment a aucun groupe...), mais
plus encore comme la généralité de la situation de classe inhérente a chacun individuellement,
comme disponibilité a toutes les variations et possibilités individuelles de 1’action de classe.
Le paroxysme de la catégorisation est atteint quand il est demandé a I’ouvrier racisé
(catégoris€) de ne pas exister et agir « en tant que tel », mais comme 1’ouvrier en général,
c’est alors dire, dans le plus pur style « antiraciste » accueillant et « effagant » les différences,
qu’aucune de ses particularités individuelles n’est autre chose que I’incarnation de sa race.
Parce que pour I’ouvrier blanc, male, etc. n’existe aucune contrainte culturelle ou sociale a se
définir et a dire ce qu’il est, les théoriciens de 1’unité en soi de la classe n’en voient pas la
contrainte pour les autres. Ils entérinent [’existence de [’ouvrier conceptuel comme étant le
« dieu caché » par quoi se définit [’ensemble de la classe et c’est alors toujours I’autre qui est
un « probleme » : « probleme des immigrés », « probleme noir », « probleme des femmes ».]

Le prolétaire conceptuel se définit lui aussi par rapport a I’ « Ego» (le « majoritaire
symbolique » 299) car il ne lui est pas immédiatement identique (I’Ego est une référence a
laquelle aucune catégorie sociale n’est identique, c’est un idéal-type). « Aucun ne s’y
confond, mais aucun n’a de place sans passer par lui » (299) ; surtout pas le prolo conceptuel,
mais. ..

[cette derniere remarque a quelque chose d’intéressant mais je ne vois pas précisément quoi.
A rattacher peut-étre a l'individu moyen et a la question de la dynamique (insatisfaction
vis-a-vis de soi et appartenance de classe comme contrainte, la norme est un idéal type dont
le prolo est contigu mais aussi séparé, c’est une référence que sa situation d’individu moyen
subsumé (exploité) éloigne de lui aussi]

° Labilité des catégories raciales : 289-290. 246.
15



(voir aussi la rubrique sur I’'impossible intégration)

« La stabilité de la stéréotypie, la constance apparente de la position de chaque groupe durant
une période assez longue, font supposer la spécificité et la fixité des groupes minoritaires au
sein de 'univers social. En fait des mouvements de remplacement marquent 1’organisation
raciste. L’ordre fixé aux groupes minoritaires par le groupe majoritaire varie sur de longues
périodes et suit les changements matériels. Certains groupes disparaissent, d’autres naissent,
d’autres encore sont constants, mais leur place change, ils assument tour a tour le réle les uns
des autres. »

[Tres juste, mais une breve €tude, ou méme seulement un ou deux exemples de naissance et
de disparition auraient été les bienvenus. Est-ce que I’on peut dégager certaines « lois » dans
ce qui fait apparaitre ou disparaitre ? Pour cela il aurait fallu que C.G produise les
mécanismes de production des catégorisations racistes au lieu de se contenter de les
décortiquer (tres finement cependant). Selon le mode de développement et d’accumulation du
MPC ses catégories s’articulent différemment dans la production des catégorisations racistes
faisant apparaitre ou disparaitre certains groupes. En revanche, chez C.G, la racisation semble
étre le fait d’une « organisation perceptive » quasi inhérente a la « nature humaine »,
conscient et inconscient compris « Le transfert d’un groupe a ’autre, d’une forme a ’autre,
montre la constance de I’organisation perceptive raciste. » (290)]

[C.G donne cependant un exemple (tres discutable) de la labilité des constructions racistes :
les classes sociales. Au XIXe, aristocratie, bourgeoisie, classe ouvriere sont percues comme
étant des races différentes. Cette distinction raciale, d’abord inventée pour expliquer les
oppositions entre noblesse et tiers-état en est venue ensuite a s’appliquer aux antagonismes
entre bourgeoisie et classe ouvriere. voir p.246. On va revenir sur cette question]

° Les Juifs : 239

«Ily a dans les catégories "negre" ou "femme" une certaine marque d’indifférence de la part
du catégorisant, pour "juif" jamais. Sans doute est-ce la catégorie minoritaire la plus vécue
comme machiavélique. Associés en sociétés secretes, d’une intelligence supérieure,
possesseurs de ’or, sans patrie, ils sont parés de tous les prestiges, d’une menace efficace et
imparable, et prennent figure de groupes cohérent ce qui n’arrive ni aux femmes ni aux
negres. » (239)

[Encore que certaines choses semblent avoir changé depuis 1972 (date de la premiere édition
du livre de C.G) au niveau de la « menace » : la théorie du grand remplacement, les territoires
perdus de la République, la menace de féminisation de la société.]

° Le probleéme actuel du racisme est de devoir se nommer : 292. 294. 295. 300.
[Nommer le « je », ¢’est catégoriser le degré zéro de la norme, une situation paradoxale et de

crise politique. Le « je » s’est toujours défini par certaines caractéristiques, mais il échappait
aux mécanismes de catégorisation et de différenciation, il n’était différent de rien car rien ne
pouvait étre une norme ou un ¢étalon face a lui. Deux phénomeénes ont changé la donne : la
présence massivement décomplexée des descendants et descendantes de I’immigration mais
toujours « bloqués » comme « autre » par les transformations structurelles du MPC dans les
années 1980 (theme développé dans Le Kaléidoscope), la « montée de la puissance indigéne »
dirait le PIR ; la mondialisation qui fracture le groupe dominant de la norme en « perdant » et
« gagnant » et qui impose aux « perdants » de se situer et définir sous les termes de la
citoyenneté nationale authentique (voir TC 25, Une séquence particuliere). 11 faut remarquer
qu’a ce moment la, la norme change : alors que « chrétien catholique » faisait partie des
critéres non nommeé, « citoyen laique », lui, est nommé, méme « homme » tend a étre nommé.

16



Une partie du groupe dominant dans la catégorisation raciste — celle pour qui « étre Emanuel
Macron » n’est pas 1’étalon de I’humanité - ne fait plus silence sur elle-méme, elle est sortie
de son innocence premicre. |

[Jusqu’a présent cette auto-catégorisation était exceptionnelle, limitée a des mouvements
d’extréme droite et encore dans un effort de cohérence théorique qui se situait hors des
perceptions et pratiques quotidiennes. Il faut de lourds événements concrets pour que la
catégorisation devienne auto-catégorisation, catégorisation consciente d’elle-méme.]

[Le «je » se dit lui-méme « je » et se définit : « je suis d’ici », « on est chez nous ». Dans le
«on est chez nous » c’est la référence du majoritaire qui est en cause, c’est le rapport a une
norme, celle du territoire que pose le majoritaire qui est celui qu’il possede. Quand il dit « on
est chez nous », c’est sa propre référence qui est en cause, pas celle du minoritaire (300).
C’est le majoritaire comme « idéal-type » auquel tout le monde devait se référer, par rapport
auquel aucun n’a de place sans passer par lui, qui se fracture.]

Cette crise politique de la catégorisation raciste n’est pas sans lien avec les nouveaux habits
islamiques de la catégorisation raciale : ce n’est pas aussi simple que ce qu’expose Tevanian
pages 132-133 : « avant on ne les voyait pas, maintenant on les voit » (en simplifiant).

° Pourquoi I’islam : 240. 281. 282.283.289.297.
La critique de I’islamophobie ne doit pas étre une défense de 1’islam, au contraire c’est la
critique d’une catégorisation.

Chronologiquement, il faut expliquer 1’islamisation de la catégorisation raciale par « 1’échec »
des Marches (leur impasse dans 1’égalité citoyenne, laique, ouvriére). Par ce qui a fait cet
échec : I’intégration impossible (le blocage) et simultanément la catégorisation comme
« autre » défaillante (« tel que nous sommes, on est d’ici ! »).

Le passage de la race a la religion permet de maintenir 1’idéologie de I’intégration sans
laquelle I"universalisme du MPC est impossible, se nie lui-méme. C’est alors 1’autre qui est
accusé de se maintenir a distance (« communautarisme »).

Pourquoi I’islam : partir du passage du travail a la culturalisation. A la suite des Marches, il y
a un temps de latence dans les années 80 (les déclarations type Mauroy-Deferre de 83 ont peu
de suites). La premicre « affaire de foulard » a lieu en 1989 ; tenir compte aussi d’un contexte
international avec la révolution iranienne de 1979. Dans ces années 80 : disparition identité
ouvriere, puis la mondialisation et ses victimes forcent le « majoritaire » a se nommer ; quand
le majoritaire se nomme, il doit demeurer tout de méme / ‘universel, le progres, la civilisation.
(Cela est juste mais pas suffisant, pas bien convaincant).

A priori, la catégorie « islam » n’est plus une catégorie raciale. Cependant, c’est toujours
« I’arabe » qui est désigné au moment ou sa catégorisation comme tel est défaillante : a St
Denis ou dans les quartiers Nord, /’origine ne fonctionne plus; la différence par la
segmentation de la force de travail (« I'immigré c’est le travail » — Sayad) est devenue
problématique. La facilit¢ du raisonnement par impossibilité et élimination des options
(considérées comme un ensemble fini et connu) amenerait a dire: « il ne reste que la
religion ». Mais les raisonnements par impossibilité ne sont jamais les bons. La chose doit
étre spécifiquement produite, ni par impossibilit¢, ni comme simple constatation (Hajjat
L’Islamophobie, La Découverte)

17



Si on en revient, comme toujours, a la problématique de Sartre : « c’est ’islamophobie qui
fait le musulman» (Karim Miské, Le Monde du 31 mars 2011). La question devient :
qu’est-ce que le « catégorisant » dit de lui-méme quand il fait de I’autre un « musulman » ?

La différence physique (I’Arabe) n’existe que pour autant qu’elle est ainsi désignée
(c’est-a-dire comme « physique » : la racisation a toujours besoin de quelque chose de fixe,
apparemment immuable) comme un signifiant (pp.96-97, je transforme un peu ce que dit C.G
qui en 1972 ne parle pas d’islam): la religion est le signifie du signifiant physique.
L’islamophobie est un nouveau marqueur du racisme, i/ vise spécifiquement l’appartenance a
la religion musulmane, mais ce n’est pas un nouveau racisme, (contrairement aux theses
d’Hajjat : les convertis européens victimes de 1’islamophobie ne sont que des « arabisés »
comme il y avait des « enjuivés ») le signifié¢ a changé (1’origine, le travail), pas le signifiant :
on sait le reconnaitre au premier coup d’ceil, coup d’ceil qui peut étre larmoyant et d’un
paternalisme apitoy¢ sur les arabes chrétiens martyrisés (remarquer que les arabes yésidis,
chaldéens, etc. ne sont jamais qualifiés d’ « arabes », mais seulement de yésidis, chaldéens,
etc. et, le plus souvent, de « chrétiens d’Orient »).

L’islamophobie est un « racisme respectable », c’est important, mais ce n’est pas le plus
important. La « respectabilité » est donnée par surcroit a ce que le catégorisant dit de
lui-méme quand le signifié de 1’arabe est devenu I’islam. Quand le catégorisant est obligé de
se nommer, parce que l’origine et le travail ont failli, parce que 1’autre est massivement et
ouvertement 1a, il ne peut le faire sous peine de perdre sont statut de catégorisant qu’en
énongant sa particularité comme neutre, non raciste, a-catégorique, applicable a tous, non
discriminante pourvu qu’on 1’accepte. En bref, il est citoyen, individu libre renfermant toutes
les possibilités d’actualisation de I’individualité libre, il est laique. Le musulman est devenu le
signifi¢ de son «autre ». Il ne faut pas considérer cela comme une simple démarche de
pensée, on est dans une configuration sociale spécifique celle que définit la problématique des
« habits » des luttes de classes dans « Une séquence particuliere ».

° Caractere sexuel du racisme : 278.

(voir aussi rubrique suivante)

«Alors que le majoritaire est ici et maintenant, le minoritaire appartient a un passé
paradisiaque et mythique ou a un avenir obscur et menagant. Ténébreuse Afrique ou jaillit la
nature, sagesse immémoriale des civilisations indiennes, déferlement de la Chine future,
conquéte de I’Internationale juive. Autrefois I’age d’or, demain I’obscurité. Les minoritaires
ne sont pas d’ici et ne sauraient y étre. Ils entourent le monde connu sans y entrer. Ils sont a la
fois puissance des ténebres ou possesseur de la nature selon leur statut particulier, mais tout
ensemble par rapport a la majorité. (ici C.G ajoute une note : La femme et le négre, les deux
catégories les plus fortement sexualisées, réunissent les deux caractéres "proximité de la
nature" et "puissance ténébreuse" qui sont habituellement scotomisées entre des catégories
différentes : "ténebres" pour la judéité et 1’orient par exemple, et "nature" pour les enfants ou
les indiens d’Amérique.) Le constant contenu sexuel des racismes, la surenchere sexuelle
qu’ils véhiculent trouvent ici leur signification. A la fois réve et interdit, cet ailleurs du
quotidien est aussi le lieu d’¢lection de cet "autre" qui ne vit que dans I’"ailleurs". (nouvelle
note : Cette surencheére qui n’apparait pas dans les textes de presse, pour des raisons de
censure, est par contre constante dans le traitement parlé qui s’applique a ces catégories. Ce
qui est altérisé est sexualisé avec violence et d’une maniére fantasmatiques.) » (278-279)

18



[ La sexualisation du racisme est une chose évidente et constante, mais 1’explication fournie
par CG parait bien faible, métaphorique.

On peut constater que cette sexualisation des catégories raciales touche différemment aussi
bien les hommes que les femmes. Si I’on considere pour les femmes les situations décrites par
les textes du black feminism, la « matriarche noire » (Angela Davis) ou, dans un autre
contexte, la « beurette », soit elles ne sont pas de vraies femmes, soit leur situation raciale les
empéche, malgré elles, de le devenir. Pour les hommes, ce sera leur hypervirilit¢ incontrolée
qui les différencie de la masculinit¢ (voir Todd Sheppard, Mdle décolonisation). La
sexualisation de la catégorisation raciale vient la renforcer.

C’est cependant insuffisant de considérer la sexualisation des catégorisations raciales comme
un déterminant en plus. Comme le dit C.G cela renvoie a la nature et donc a I’historicisation
hiérarchique introduite par le MPC. De ce point de vue « naturel », David Roediger — Wages
of Witheness — montre 1’envie des ouvriers blancs vis-a-vis du mode de vie, plus ou moins
imaginé, des travailleurs noirs évoquant pour eux tout ce qu’ils ont perdu. Cela renvoie
¢galement au corps des femmes qui devient la « matrice de la race » (Elsa Dorlin, le théme est
déja évoqué dans le Kaléidoscope).

I1 faut voir également comment les choses évoluent avec par exemple la place des femmes
dans les migrations internationales (cf. le passage la-dessus dans 7el Quel, TC 24).

Voir également comment sur 1’Islam, le racisme s’attaque principalement aux femmes en se
présentant comme un « féminisme ».

Il ne faudrait pas confondre le processus fondamental de sexualisation des catégories raciales
et les contradictions entre hommes et femmes a ’intérieur de ces catégories (cf. bell hooks et
pour une approche historique des confits entre hommes et femmes a D’intérieur de la
population noire et de la vision sexuelle de « ’homme et de la femme noirs » : Black America
de Caroline Rolland-Diamond) ainsi que I’argumentation « féministe » contre les musulmans.
Bien évidemment, il n’y aurait pas de sexualisation des catégories raciales sans la distinction
hommes / femmes, mais cette sexualisation provient de la catégorisation raciale elle-méme,
elle n’est pas un simple effet de la distinction sur cette catégorisation qui existerait sans la
sexualisation « hors normes ». C’est a I'intérieur de la catégorisation avec sa sexualisation
« hors normes » que la distinction va jouer comme effet supplémentaire de la catégorisation.
C’est le « hors normes » qui est spécifique a la catégorisation raciale. Il ne suffit pas de dire
que c’est « hors normes » parce que tout simplement ils et elles sont « autres ». I faut montrer
que la « sexualisation hors normes » est inhérente a la catégorisation qu’elle n’existe pas sans
elle et que le « hors normes » provient des processus généraux de la catégorisation raciale.]
L’historicisation hiérarchique des sociétés instituée par le MPC renvoie 1’autre a la nature.

° La menace que font pesée les « races dominées » s’accompagne d’une menace de
« féminisation » : 77.

« Cette menacante décomposition prend les traits des minoritaires. Portraits du juif hitlérien,
drumontien, des protocoles, du négre hitlérien et gobinien, déchéance de la féminisation et de
la négrification inscrivent I’horreur dans le corps méme des réprouvés, symboles et porteurs
de ce cataclysme silencieux. » (77)

Todd Sheppard dans Male décolonisation dit quelque chose de treés proche pour la période de
la Guerre d’Algérie et celle qui a suivi jusqu’au début des années 1970, il en fait méme une
détermination essentielle de la « révolution sexuelle » en France au tournant des années
1960-1970 (méme 1’homosexualit¢ masculine, trés ambigiie en ce qui concerne son rapport a
la virilité — elle peut étre considérée comme une de ses manifestations extrémes -, est touchée

19



par cette menace au travers des proclamations du type: «je me suis fait enculé par un
Arabe »). Dans tous les systémes racistes, la perception de la menace que fait peser 1’autre qui
est racisé est toujours une menace de dévirilisation des « dominants ».

° Le racisme « positif » : 104. 109.
[C’est un point important dans 1’analyse de C.G qui congoit le racisme comme un systéme

global de discrimination (altérisation) qui en tant que tel n’est pas nécessairement une
péjoration. C’est intéressant de poser a la base les choses comme cela, il n’empéche que les
« attitudes positives » sont toujours trés ambigiies, méme en ce qui concerne la virilité.]

« Ne pas considérer ces attitudes "positives" comme partie intégrante du racisme en tant qu’il
est systtme du rapport a l’autre, les rejeter de 1’ensemble, c’est ignorer a quel point les
attitudes sont susceptibles de retournement a tout instant ... » (104)

« Nous pensons donc que ce n’est pas sous 1I’angle de la seule particularité négative qu’il faut
aborder I’analyse du traitement des groupes "autres", mais sous I’angle général de la
différence de traitement de I’objet autre par rapport au sujet semblable. » (109

° Les classes ouvri¢res modeles des races ( ?) 150. 94. 245-246 (1a-dessus voir aussi les
cours d’Althusser).
« Le systéme classificatoire raciste n’est pas toujours aussi facile a appliquer que le
souhaiterait 1’idéologie de la différence biologique. Méme si, selon les critéres de notre
culture, un noir, un jaune et un blanc sont censés se distinguer aisément (distinction qui est
cependant historiquement récente), il n’en est pas de méme pour un chrétien et un juif. Si I’on
distingue les hommes et les femmes, il n’en est pas de méme pour /’identification des classes
sociales, dont on sait qu’elles furent a [’origine de la création des races (souligné par nous). »
(94)
[Contre les ex-colonisés, les mémes arguments que ceux appliqués a la classe ouvriére et
auparavant aux classes dangereuses. |

« Les arguments moraux qui se développent autour des classes dangereuses se répétent
obstinément pour les ex-colonisés : évolution insuffisante des processus mentaux, mentalités
qui ne permettent pas d’affronter le monde moderne, imprévoyance, irresponsabilité
rejoignent le manque d’instruction et de cadres capables — pour ne parler que des justifications
"dignes" et, croyons-le sincéres. » (150)
« C’est probablement dans le cas des classes sociales que I’incidence biologique est le moins
visible dans la catégorisation. (...) Il y a apparemment antinomie entre classe et race, puisque
la profession de foi démocratique fait de I’appartenance de classe le fruit de la réussite par les
"dons". En premiére analyse les désignations de classe sont hétérogénes aux désignations
raciales. Pourtant nous avons résolument classé le systeme perceptif des classes dans le
systeme perceptif racial. (...) 1l faut se rappeler surtout que, depuis la fin du XVIII® siecle et
au cours du XIX°® siecle, I’antagonisme de classe s’est appuyé sur une théorisation de
I’appartenance des différentes classes a des races différentes. » (245-246)

La racialisation de la distinction de classes n’est apparue qu’a la fin du XVIlle siécle,
elle ne peut donc étre a I'origine des classifications raciales qui sont antérieures a cette
idéologie. Idéologie trés instable et variable qui n’a jamais dépassé des cercles de discussions
théoriques. Cette distinction est d’abord une controverse interne a I’aristocratie comme classe
dominante. Elle oppose les « germanistes » représentés par Boulainvilliers aux « romanistes »
représentés par 1’abbé Dubos. La controverse porte sur I’absolutisme. Pour Boulainvilliers,
anti-absolutiste, 1’aristocratie descendant des Francs, le roi n’est que le premier entre des

20



¢gaux. Pour Dubos : « Les Francs ne sont pas venus en Gaule en vainqueurs, mais en invités :
ils sont les héritiers des empereurs romains. Mais le mal est venu au Xe siecle : les offices
royaux se sont convertis en charges féodales héréditaires, c’est I’apparition de la noblesse.
L’absolutisme actuel revient donc avec raison a 1’origine historique et a la saine tradition de la
monarchie. Ces théories feront fortune au XVlIlle siécle, mais reprise au profit du Tiers Etat.
Cf. Mably ou Diderot. Cf. méme plus tard Augustin Thierry : lutte des classes comme lutte
des races » (Althusser, Politique et histoire de Machiavel a Marx, cours a I’ENS 1955-1972,
¢d. Le Seuil, p.45).

Cette thése de la différence raciale des classes n’est rappelée par C.G que pour
soutenir la these de la racialisation de la distinction de classes : si une telle thése a pu étre
défendue quelle que soit sont incongruité, c’est parce que, selon C.G, la distinction de classe
est vécue de part et d’autre au travers le systéme perceptif raciste. Mais alors quel est ce
« systéme perceptif » qui commande aussi bien la perception des races, que des classes ou du
genre ?

« Il s’agit d’un vocabulaire naturaliste qui revient a dire les bourgeois ou les ouvriers
sont comme cela... et non plus ils se trouvent dans une situation différente. Ce déplacement
de I’expression entre la situation et 1’étre marque précisément I’entrée de la perception raciste.
Celle-ci affirme toujours 1’étre, 1’essence, a la différence de la perception de type social qui
pose la primauté de la situation et des conditions matérielles ou mentales. » (247)

Plus que les idéologies et les débats hérités du XVIlle siecle, c’est la le vrai
fondement, pour C.G, des classes comme faisant partie de la perception raciale. La question
¢tudiée par C.G c’est la perception de la chose pas sa réalité. En effet, race et classe ne sont
pas des constructions se situant au méme niveau et relevant des mémes processus objectifs
dans le MPC : la premiére est un produit des catégories constituées, la seconde est définitoire.
C’est une question que C.G laisse totalement de co6té, elle s’intéresse a la mécanique et la
décortique, mais jamais a 1’énergie qui I’anime. Malgré cette limite C.G nous laisse la
question suivante : comment se fait-il alors qu’elles puissent apparaitre comme appartenant au
méme « systéme perceptif » ou 1’étre remplace la situation ?

En fait, le remplacement de la situation par 1’étre est un effet général de
I’autoprésupposition du capital. C.G fait de cet effet général le « systéme perceptif raciste »,
tout alors releve de ce systéme. Si toute perception raciste est un déplacement de la situation a
I’étre, tout déplacement de la situation a 1’étre n’est pas une racialisation sous peine de faire
de la racialisation un concept si vaste qu’il en perd toute pertinence et finalement de faire de
toute la métaphysique occidentale depuis I’antiquité un « systéme perceptif raciste ». Le
passage de la situation a 1’étre est un effet général du MPC s’appliquant différemment a des
objets différents. Ce n’est parce que 1’énergie électrique fait fonctionner les deux qu’un
réfrigérateur devient une machine a laver (ou vice versa). On retrouve ici la limite de toute
I’approche de C.G qui fait du racisme un systeme général de perception de ’autre. Femmes,
prolétaires, noirs, etc. reléveraient d’un fondement identique désigné comme un « systeme
perceptif ». L’objectivité dans la construction des catégories, qui les différencie, a disparu.

« La particularisation apparait comme [’acte fondamental des racismes » (285), mais « acte
fondamental » n’explique pas la raison de cet acte. C’est en laissant cela de coté que C.G peut
tout amalgamer des qu’il y a distinction.

Le racisme devient alors le rapport a tout ce qui est « autre » (« un acte perceptif constituant la
conduite raciste » - 111), mais rien n’existe a priori comme autre.

Toujours la méme question : quel est le processus de « désignation » d’un « particulier » dans
« I’univers social » ? Que se passe-t-il « avant» ? Tout se limite a un « acte perceptif »
relevant d’un univers symbolique, langagier, idéologique dont on ne saisit jamais le
fondement.

21



° Pourquoi I’Europe est intrinsequement le lieu de la panique envers [’autre

« Il semble que sur une période de cent cinquante ans (le texte est écrit en 1972) I’Europe ait
vécu un approfondissement de sa panique en face des groupes et peuples différents. D’abord
fascinés par 1’étrangeté des autres, elle la transforme peu a peu en hétérogénéité et se retrouve
enfin dans la crainte. » (67)

[La seule culture fondée sur le seul mode de production universel et donc a se concevoir
comme universelle a Dl'intérieur de I’ensemble de I’humanité et de I’humanit¢ comme
ensemble, c’est alors immédiatement une hiérarchie et un antagonisme. Il y a ceux pour qui
I’universel est inhérent et ceux qu’il va falloir conduire vers lui. Ce qui est intéressant dans la
remarque de C.G ce n’est pas de retrouver le théme de I’universalité comme fondement mais
de voir comment il fonctionne selon les modalités propres de la mécanique raciste. |

° La critique du racisme admet le présupposé raciste : 90. 91-92.

La, il va falloir longuement citer C.G car on y trouve a la fois une critique radicale du
role causal des « différences raciales » dans la « perception raciste » et une reconnaissance de
[’existence physiologique des « différences raciales » (cet aspect des théses de C.G a été déja
préalablement relevé). Quelles sont ces « races réelles » a distinguer des « races imaginaires »
bien que relevant du méme processus sociologique ?

« Bien sir les sciences humaines ne professent plus que les facteurs de la différence
sociale soient des caracteéres physiques, mais elles enregistrent pourtant les phénomenes
sociaux du racisme comme étant dépendants des caractéres physiques. Ce qui revient a rendre
a ceux-ci un caractere causal (souligné par nous).On peut donc dire que I’ensemble de la
recherche admet toujours bien qu’au second degré le caractére causal des caractéres physiques
réels ; Si I’on ne pense plus désormais que la couleur de la peau, le sexe, la forme du nez ou
du crane soient I’expression d’un soma qui détermine les conduites des groupes qui possédent
ces caractéres, on croit encore que la perception de ces différences joue un rdle causal dans la
conduite raciste. C’est-a-dire que la perception de la race est prise dans un sens immédiat, en
tant qu’enregistrement d’un caractére physique réel. Cette contradiction est au centre de tous
les travaux sur la question, tout se passe comme si les chercheurs, ne croyant pas a la race
pour leur part, supposaient qu’elle est concrétement réelle pour les groupes qui produisent les
conduites racistes. (...) Une grande partie des travaux sur le racisme admet d’emblée
I’existence du caractére racial tel qu’il est dit soit par le racisme théorique, soit par le "sens
commun". Cependant quantité de travaux, surtout depuis la Seconde Guerre mondiale, ont
montré que la causalité raciale "n’avait aucun sens" : soit que la race n’existe pas au sens que
lu donne la croyance commune, soit que les divisions raciales ne recouvrent pas les divisions
culturelles. Mais ces remarques n’attaquent pas le cceur du probléme; c’est en fait,
inconsciemment selon toute vraisemblance, refuser de poser la question sur son terrain propre
et en choisir les a-cotés ; car il existe des races imaginaires. Précisément ces appartenances
culturelles dont la recherche s’est beaucoup préoccupée de montrer qu’elles n’étaient pas des
"races réelles". Or races imaginaires comme races réelles jouent le méme role dans le
processus social et sont donc identiques eu égard a ce fonctionnement: le probléme
sociologique est précisément la. C’est au niveau ou races réelles et races imaginaires sont
insérées dans un processus commun qu’il importe de lire la réalité sociologique de la "race".
Tenter de déterminer ce qui est concrétement vrai et objectivement faux dans la perception
des races est, nous semble-t-il, inadéquat. Cela revient a se limiter a un statut-quo de la réalité
de la race, et se préoccuper de déterminer en quoi cette réalité est fondée ou non ne pose pas
le probléme sociologique. D’une part, prendre comme base de départ la réalité des races, c’est

22



partir de prémisses erronées puisque nous savons que ce qui est considéré comme race par le
sens commun n’en est pas forcément une. D’autre part, simplement contester la réalité
matérielle de la race, c¢’est escamoter la réalité psycho-sociale qui montre I’existence d’un fait
race 1a ou I’anthropologie physique ne distingue pas de différenciation. Si la race n’existe pas
cela n’en détruit pas pour autant la réalit¢ sociale et psychologique des faits de race.
Reconnaissance qui ne doit pas se confondre avec I’admission de la réalité¢ raciale comme
réalité biologique ; ce serait se condamner a voir dans une réalité matérielle qui ne recouvre
pas les divergences culturelles 1’origine d’un fonctionnement social. (...) Et nous nous
retrouvons dans une définition raciste du racisme. » (90-91-92)

A la suite se trouve le chapitre : « La "race" est un signifiant »

« La variation des objets désignés par un méme terme somatique est la pour confirmer cette
incertitude. Les "noirs" au XV° siecle et les "noirs" au XX° ne désignent ni les mémes
personnes ni les mémes civilisations. Inversement des désignations nouvelles sont créées pour
caractériser des formes culturelles saisies dans un rapport nouveau par la société qui parle.
Ainsi la naissance de la désignation jaune et du terme sémite au cours du XX° siécle
marquaient le début d’une perception raciale plaquée sur une réalité culturelle plus ancienne.
(...) Le caractére physique apparent (ou cru tel), y compris ’accent, la langue, la gestuelle,
etc., se saisit comme biologique. N’importe quel type de différence physique peut étre
privilégié pour autant qu’il peut donner un support physique a un désignation sociale ; Les
caracteres choisis comme blasons de la désignation raciale ne sont qu’une infime partie des
discriminations de ce type possibles. Une différence physique réelle n’existe que pour autant
qu’elle est ainsi désignée, en tant que signifiant, par une culture quelconque. Ces signifiants
varient d’une culture a l’autre (souligné dans le texte). Cette différence se manifeste donc
comme pur signifiant porteur des catégorisations et des valeurs d’une société. Dans le
racisme, dans les conduites de contact entre groupes, la caractéristique physique est une
valeur séemantique (idem), c’est en retour qu’elle se donne pour causale. » (94-95-96)

° Dynamique :
Le sujet est abordé dans d’autres rubriques.

301 : Pextréme difficulté ou se trouvent les minoritaires pour se définir eux-mémes. Ils ont a
jouer sur deux registres : le moi que le majoritaire leur signifie qu’ils sont : le moi qu’ils se
sentent étre et dont ils sont séparés par I’impératif majoritaire. Si les minoritaires sont
ainsi divisés contre eux-mémes, c’est en fait parce que le médiateur imaginaire de la
définition de soi-méme leur est hétérogene. Le minoritaire est a la fois incarnation de la
projection majoritaire (islam par exemple) et réponse au médiateur d’accomplissement
humain total que prétend étre « I’imaginaire majoritaire » (versus islam). C’est tout un jeu qui
inclut I’individualisation contre 1’essentialisation.

« Le minoritaire est contraint d’étre dans un méme mouvement cette abstraction que lui
impose le majoritaire et 1’étre concret qu’il est vraiment; celui que Sartre appelle
« inauthentique » est celui qui n’a pas fait, ou n’a pas accepté, ou méme n’a pas accepté
d’avoir a faire cette obligatoire synthese. » (122)

[C’est cette distance qui est la dynamique de la distinction raciale et de sa suppression, a

condition de la sortir de la psychologisation de Guillaumin. Il faudrait reprendre dans ce sens
le theme de « ['insatisfaction vis-a-vis de soi »)].

23



Abdellali Hajjat — Marwan Mohammed (H/M) : Islamophobie, comment les

élites francaises fabriquent le probléme musulman. éd. La Découverte 2013

puis Postface 2016.

[« Il est en effet plus facile de trouver par I’analyse le contenu, le noyau terrestre des
conceptions nuageuses des religions que de faire voir par voie inverse comment les conditions
réelles de la vie revétent peu a peu une forme éthérée. C’est 1a la seule méthode matérialiste,
par conséquent scientifique. » (Marx, Le Capital, t.2, p.59)] C’est moi qui ajoute en exergue
cette citation.

e _Islamophobie et racisme antiarabe le probléme de la distinction entre les deux
Tout le livre de H/M est favorable a la distinction, I’islamophobie est pour eux un nouveau
racisme. Contre I’argument consistant a dire « 1’islamophobie n’est qu’un nouvel avatar du
racisme antiarabe », leur principal argument : « Or tous les Arabes ne sont pas musulmans et
tous les musulmans ne sont pas arabes » (19). C’est parfaitement exact, mais tout le monde
s’en fout : en France, musulman c’est arabe, en Grande-Bretagne musulman c’est « pakis » et
vice-versa : arabe c’est musulman. Cet argument pourrait a la limite étre valable a condition
d’expliquer la mutation formelle du racisme et pourquoi il change de désignation du groupe.
H/M ne cernent pas la question, ils écrivent eux-mémes: « Il faut analyser
I’émergence de I’islamophobie comme un des avatars du refus de [’égalité, (...) I’enjeu
central est bien la 1égitimité de la présence musulmane sur le territoire national, tout comme
pour I’antisémitisme des XIX® et XX° siécles. Ce n’est en effet pas un hasard si la premicre
politisation de la question musulmane en France apparait au moment ou les travailleurs
immigrés revendiquent 1’égalité avec les travailleurs francais a propos des conditions de
travail et des licenciements ; Comme le soulignait le sociologue Pierre Bourdieu au sujet de
I’affaire du voile de 1989 : "La question patente — faut-il ou non accepter a I’école le port du
voile dit islamique ? - occulte la question latente — faut-il ou non accepter en France les
immigrés d’origine nord-africaine ?" La question latente de 1’islamophobie renvoie a la
légitimité présentielle des immigrés postcoloniaux et de leurs enfants ("immigrés a vie"
malgré la nationalité francaise) qui, selon la logique des cofts et profits de I’immigration de la
pensée nationale, est étroitement reliés a leur statut de travailleur et a leur position dans le
rapport de production. Sachant que la majorité des musulmans font partie des classes
populaires, ils se situent dans une position fragilisée par la destruction du capitalisme
industriel et subissent de plein fouet le chomage de longue durée et le précariat. Dées lors que
leur position économique est remise en cause par les transformations du capitalisme
postindustriel, leur légitimité présentielle a considérablement décliné aux yeux des classes
dominantes pour qui les "cotits" de leur présence sont supérieurs aux "profits". »
L’argumentation de H/M est ici constamment faite de non-dits et d’amalgames.
« L’émergence de I’islamophobie » est tout d’abord présentée « comme un des avatars du
refus de [’égalité », donc I’expression d’autre chose sans que soit posée la question : pourquoi
cette chose a pris cette nouvelle forme (avatar) ? La citation de Bourdieu venant en appui
souligne en fait le contraire de ce que H/M tentent de faire passer sans analyse : pour
Bourdieu la question patente du voile masque la question latente « faut-il ou non accepter en
France les immigrés d’origine nord-africaine ? ». Et c’est 1a ou H/M passe en fraude une

24




substitution des termes : la question latente qui chez Bourdieu porte sur la présence des
immigrés (distinguée de la question patente sur 1’islam) devient chez H/M : « la question
latente de 1’islamophobie ». Pour Bourdieu, I’islamophobie demeure un racisme antiarabe, la
question est alors celle des raisons de la mutation. La question relative au fait que les
« travailleurs immigrés arabes » soient construits, vus, catégorisés comme « musulmans » est
évacuée comme question (ils sont « musulmans »). Et la suite de I’histoire semble alors
écrite : la restructuration du « capitalisme industriel » touche des travailleurs qui sont pour
H/M déja « musulmans », comme si le fait (exact ou non) était la catégorie. H/M ne pose pas
la question qui est pourtant 1’objet annoncé de leur livre, la « fabrication du probléme
musulman » : pourquoi le déclin de leur « l1égitimité présentielle » fait-elle alors désigner les
« travailleurs arabes immigrés » comme « musulmans » ? Cela est d’autant plus étrange que
contre I’argument consistant a dire « I’islamophobie n’est qu’un nouvel avatar du racisme
antiarabe », leur principal argument était : « Or tous les Arabes ne sont pas musulmans et tous
les musulmans ne sont pas arabes » (19). Il semble que maintenant ils le soient devenus.
Ayant occulté la question historique de la désignation comme « musulmans» des
« travailleurs immigrés arabes » et de leur descendance, H/M ont le plus grand mal a faire de
I’islamophobie un « nouveau racisme » qui ne soit pas un « avatar » du racisme anti-arabe. Ce
qui ne lui enleéve pas sa spécificité a condition de produire la caractérisation des travailleurs
immigrés maghrébins et de leur descendance comme musulman et non pas de la considérer
comme une caractéristique donnée qui serait simplement activée.

Pour H/M, « ces deux formes de racisme (actes islamophobes et actes antimaghrébins,
nda) s’articulent mais ne se confondent pas ... » (57) et « I’'islamophobie n’est pas réductible
au racisme anti-arabe. » (90)

Cependant : « ... pour toutes les confessions, ce sont les plus religieux qui déclarent le
plus de discrimination, sauf pour les musulmans (souligné par nous) pour qui la religiosité ne
change pratiquement pas les indicateurs. En d’autres termes, 1’expérience de la discrimination
n’est pas liée en ce qui les concerne a une pratique ou un engagement religieux particuliers,
mais a une dimension plutdt identitaire de 1’islam.» (63). Et a la page suivante H/M
reconnaissent les « incertitudes statistiques entre origine et religion » en ce qui concerne les
discriminations (de méme, p.66 et p.176).

Bien plus: « Bien malin celui qui pourrait distinguer 1’islamophobie du racisme
anti-arabe ou du racisme anti-Indo-Pakistanais, comme I’illustre la difficulté de produire des
statistiques fiables sur les actes racistes ou islamophobes. (...) dans le monde occidental
contemporain, la figure de 1’Autre absolu est celle du musulman et de la musulmane, tout
comme le juif était dans un passé récent la figure par excellence de ’altérité. » (176)

La thése qu’H/M veulent démontrer différe de celle de Tévanian : « Le déchainement
permanent de violence et de furie prohibitionniste contre les filles et femmes voilées ; par
exemple, ne marque pas 1’émergence d’un nouveau racisme : il constitue la forme réactive et
exacerbée qu’a prise un racisme trés ancien au moment ou les racisés 1’ont mis en crise. »
(op.cit., p.122). 1Is veulent démontrer une « nouveauté » (la phobie de I’islam se distingue du
racisme anti-arabe car tous les arabes ne sont pas musulmans) a partir d’une assertion qui
contredit la nouveauté : les arabes sont musulmans (c’est bien connu).

Plus ou moins conscients du flou de leur logique H/M écrivent « Nous considérons
que ces manifestations de 1’islamophobie sont le résultat de la construction du "probléme
musulman" et du "probléme de I’immigration”, dont la sociologie passe par la compréhension
des logiques de fonctionnement du champ médiatique, du jeu politique et de 1’espace des
mobilisations. » (22). « Probléme musulman » et « probléme de I’immigration » sont accolés
sans que leur sache la nature de leur relation et la transformation musulmane du racisme qui

25



en tant que telle n’est pas objectivement posée est renvoyée a « I’islamophobie » comme
manceuvre politique et médiatique auxquelles répondent des « champs de mobilisation ».

Quand un bref chapitre de leur livre s’attache a « Chiffrer I’islamophobie » (pp 37 a
49), rien n’est absolument convaincant dans ce qu’ils exposent. Reprenant un sondage de
2011 (peu importe ici l’origine et la nature de ce sondage) sur la « tolérance » des
« Frangais », H/M relévent un déclin de cette « tolérance » qui ne « viserait pas I’ensemble
des minorités mais une population particuliére ». En effet : «I’indice de tolérance décroit
uniquement dans le cas de deux groupes, les musulmans (moins 4 points) et les Maghrébins
(moins 8,5 points) ... ». Il n’y a rien 13, dans ce « chiffrage de 1’islamophobie » qui fasse
apparaitre un « nouveau racisme ». Bien au contraire, contrairement a la theése du livre, le
racisme antiarabe prend de nouvelles couleurs mais il demeure bien le fondement. C’est bien
cette nouvelle forme, ces nouvelles couleurs (c’est ce changement qu’il faut expliquer), que
révele ce sondage (dans la mesure ou de tels sondages sont « fiables ») : intolérance au port
du voile, a I’observation du ramadan et aux respects des interdits alimentaires (p.46). Il est
vrai qu'une analyse plus fine de ce sondage montre que cette nouvelle forme n’est pas
anodine et qu’elle éclaire le passage d’un racisme anti-arabe culturel général (la figure
culturelle de 1’Arabe ayant elle-méme succédé¢ a celle du travailleur immigré) en un racisme
plus spécifiquement anti-musulmans.

« En France, les deux tiers des répondants de I’enquéte CNCDH 2011 (Commission
consultative des droits de I’homme) se situe soit dans une posture minoritaire d’ouverture
globale (ni ethnocentristes, ni islamophobes), soit dans un schéma (majoritaire) cohérent de
solide fermeture (ethnocentristes islamophobes). (...) Une analyse plus poussée des profils,
notamment politique, met cependant en lumicre un aspect spécifique de 1’islamophobie a la
frangaise, car les deux profils semblent dissoner. D’un c6té, 13% des sondés seraient a la fois
ethnocentristes mais ne manifesteraient pas d’aversion particuliére envers I’islam et, de
I’autre, 20% seraient islamophobes sans étre ethnocentristes. (...) Ils jugent négativement
I’islam, dont les pratiques leur semblent poser probléme pour vivre en société. Leur
proportion croit avec le niveau d’étude et ils sont surreprésentés a gauche et au centre. (...)
Ces derniéres années, la démarcation entre "I’aversion a I’islam" et I’ "ethnocentrisme" se
serait renforcée sur deux points : le premier est "I’inversion des effets du genre". En 2009, la
réticence a 1’égard de I’islam était plus fréquente chez les hommes, en 2012 elle progresse
fortement chez les femmes qui devancent maintenant les hommes. La seconde différence est
la forte réticence envers I’islam et ses pratiques manifestée cette année par les personnes les
plus diplomées, généralement les plus tolérantes. » (48-49).

Comme d’habitude, quand il s’agit de construction raciale et raciste, c’est du c6té du
« racialisateur » que se trouve la solution du mystére. En parodiant Sartre, on peut écrire : « le
musulman est I’homme fabriqué comme tel par le groupe dominant », la spécificité du groupe
racisant devant restée absente. Dans ce groupe fabriqué, les pratiques individuelles ou
collectives sont réduites a « un agir strictement religieux » (263). La pluralité et la complexité
des identités sociales et culturelles sont écrasées sous le terme de « musulman ». « Cette
essentialisation du "musulman" — comme jadis celle de 'immigré ou du beur — est ’'un des
fondements de I’islamophobie » (263). Une barbe, un hijab, une croix ou une kippa ne sont
que des manifestations assez banales d’une diversité culturelle et confessionnelle. Que la
barbe ou le hijab deviennent un « probléme musulman » est alors une affaire de perception.

La question est alors qu’est-ce que le catégorisant dit de lui-méme quand il fait de
I’autre un « musulman » ? Le probléme actuel, déja évoqué dans des notes de lecture
antérieures, est que /e groupe dominant doit maintenant se nommer :

«"La spécificité du groupe racisant est considérée comme une donnée implicite,
rarement étudiée en tant que telle." (Guillaumin 116) [C’est un groupe absent]. Mais nous

26



avons la le probleme politique actuel du groupe dominant en France qui doit se définir. »
(voir début des notes sur Guillaumin).

« Le majoritaire n’est différent de rien, il est lui-méme la référence (on verra —
rubrique suivante — comment cela donne naissance a ce que nous appellerons : « 1I’ouvrier
conceptuel »). Cela ne signifie pas que le « majoritaire » est un ensemble vide, il se donne a
lui-méme toutes sortes de caractéristiques mais qui sont toujours celles du « progres », de
« 'universel », de «I’humanité», de la «civilisation» (ne jamais oublier que le
« majoritaire » est né de I’historicisation hiérarchique instituée par le MPC). Mais s’il se
donne des caractéristiques, celles-ci font qu’il est exclu du mécanisme de particularisation
(puisqu’elles sont celles de ’universel), il se pose comme extérieur au rapport différentiel. ».

Le «je» s’est toujours défini par certaines caractéristiques, mais il échappait aux
mécanismes de catégorisation et de différenciation, il n’était différent de rien car rien ne
pouvait étre une norme ou un ¢€talon face a lui. Deux phénoménes ont changé la donne : la
présence massivement décomplexée des descendants et descendantes de 1’immigration
irrémédiablement d’ici mais toujours "bloqués" comme "autre" par les transformations
structurelles du MPC dans les années 1980 (theme développé dans Le Kaléidoscope) et le
piege toujours ouvert de « I’intégration », la "montée de la puissance indigene" dirait le PIR ;
la mondialisation qui fracture le groupe dominant de la norme en "perdant” et "gagnant" et qui
impose aux "perdants" de se situer et définir sous les termes de la citoyenneté nationale
authentique (voir TC 25, Une séquence particuliére) » (résumé dans notes sur Guillaumin).
Nous devrions ajouter a cette derniére phrase : « et aux "gagnants" plus ou moins menacés de
se situer sous les termes de I’universalité, du progres, etc. ». (repris plus loin p.35 de ces
notes)

Si, en derniére instance, I’islamophobie est la forme revétue dans certaines
circonstances, dans une certaine conjoncture, par le racisme anti-arabe ordinaire. Cette forme
a la faculté supréme d’occulter son origine en méme temps qu’elle la donne a voir dans ses
termes en la redéfinissant (il ne s’agit plus que d’un mode de vie et d’une religion).

« Les discours orientalistes et néo-orientalistes opérent une connexion entre 1’ Arabe et
le musulman, alors méme que les deux catégories renvoient a des réalités sociales et
historiques reliées mais différentes. Le monde arabe ne se réduit pas au monde musulman (...)
tout comme le monde musulman ne se réduit pas au monde arabe (...). Pourtant, malgré le fait
que les Arabes et les musulmans soient marqués par des divisions en termes de nationalités,
de classes sociales, de religion, de langues parlées ou écrites, le discours néo-orientaliste tend
a homogénéiser et a essentialiser le monde "arabo-musulman" comme s’il s’agissait d’une
réalité unique. » (175-176)

C’est bien des Arabes et/ou des Indo-Pakistanais (des Indonésiens aux Pays-Bas, etc.)
dont il est question dans I’islamophobie mais de telle sorte que celui qui ne fait jamais que
parler de lui-méme quand il caractérise les « autres » n’ait pas, tout en se nommant, a se
caractériser comme particulier. Quand le groupe dominant est amené a se nommer, la
caractérisation de 1’autre est générale, abstraite, idéologique, elle s’adresse a une religion et
non, dans un premier temps de fagon avouée, a des personnes. Mais la fagon méme dont cette
religion est désignée comme critére d’identification redonne a voir la caractérisation des
personnes Visées.

Fondamentalement la segmentation raciale repose sur deux points : ['universalité du
MPC et son historicisation hiérarchique des sociétés. Quand le groupe dominant est amené
(contraint) a se nommer il le fait dans les ternes de 1’universalité, de la liberté individuelle
contenant potentiellement toutes les manifestations humaines (voir Guillaumin : le racisé n’est

27



inversement qu’un exemplaire individuel d’une catégorie dont il ne fait que manifester les
caractéristiques), du progres, de la laicité, de la séparation du public et du privé, de I’Etat et de
la religion, mobilisant pour la circonstance le droit des femmes et le « gay-friendly ». Bref,
paradoxalement, il se nomme sans se « particulariser », il crée, sous le nom de « religion
musulmane » ou « islam », 1’objet qui est son autre, admettant des nuances, des degrés de
« civilisation », mais objet construit unique. « L’islam représenterait tout ce que 1’Occident
n’est pas » (Sherene H. Razack, La chasse aux musulmans, éd. Lux, p.142). Actuellement,
toutes sortes de processus sociaux et historiques, ainsi que ceux liés aux conflits
internationaux font que quand le groupe dominant de la distinction raciale (groupe qui,
rappelons-le, ne se confond pas, loin de 1a, avec la clase dominante) est amené a se qualifier
tout ce qu’il n’est pas, ou prétend ne pas étre (brutal, tribal, non-démocratique, moyenageux,
misogyne, homophobe, archaique, etc.) est appelé¢ «islam ». Non seulement le groupe
dominant de la distinction raciale quand internationalement il se désigne comme « Occident »
le fait sans se particulariser, mais encore réussit le tour de force de se caractériser en négatif,
c’est-a-dire sans le faire.

Pourquoi alors contester la caractérisation de « I’islamophobie » comme un « racisme
nouveau » ? L’islamophobie existe comme forme nouvelle du racisme anti-arabe et en tant
que telle (forme nouvelle) elle posseéde ses propres déterminations qui reconfigure le racisme
anti-arabe avec comme principal résultat de cette reconfiguration 1’occultation de ce racisme.
Ne pas contester la caractérisation de « I’islamophobie » comme un « racisme nouveau »
serait reconnaitre I’islam comme étant en derniere instance 1’objet spécifiquement nouveau
des constructions raciales et du racisme. Or ce sont les Arabes, musulmans ou non, athées,
pratiquants ou non et quelque soit ’intensité de la pratique religieuse qui sont désignés
comme « musulmans ». Il s’ensuit que « islam » est le nom posé sur le racisme anti-arabe. La
question réside dans les raisons de ce glissement de la désignation et c’est précisément la
question que les tenants de «1’islamophobie » ne doivent pas poser. Le refus de cette
caractérisation a un enjeu : la critique de I’islam (et de toutes les religions), la critique des
Etats islamiques, la critique de 1’idéologie décoloniale qui fait du conflit Occident / Islam une
contradiction fondatrice. A partir du moment ou le concept d’islamophobie est accepte,
I’islam en tant que tel, comme religion, étant devenu 1’objet non seulement patent mais aussi
latent du racisme (cf. supra, Bourdieu et I’entourloupe de H/M) devient incritiquable (malgré
les distinctions embarrassées de Deltombe ou H/M, p.195). 1l est intéressant ici de suivre
I’argumentation de Thomas Deltombe dans L ’islam imaginaire (pp. 311 a 315).

Dans ces pages, tout commence bien : « La difficulté consiste a savoir ce qui tient de
la critique parfaitement légitime de la religion musulmane et ce qui reléve de la haine ou du
mépris des musulmans ».

Mais page suivante : « Cette distinction nécessaire pour préserver la liberté d’opinion
et le droit a I’impertinence (comme si la critique de la religion n’était qu’un amusement
impertinent de la liberté d’opinion, nda) reste glissante. Car sous le couvert de la liberté
d’expression, de l’analyse critique des dogmes religieux, 1’islamophobie sert souvent, de
facon intentionnelle ou non, d’instrument a la production d’un "racisme respectable"
(expression de Said Bouamama, nda) »

Suite du « raisonnement » : « De la méme fagon que 1’islamophobie peut porter un
racisme latent, la critique de 1’islamisme peut porter une forme d’islamophobie. »

D¢ja la critique de I’islam de « légitime » était devenue de toute fagon « glissante » et
suspecte. Maintenant, méme la critique de I’islamisme devient une manieére cachée de
critiquer I’islam et donc, par contagion, d’étre un racisme latent.

28



Conclusion : ayant ramené toute critique de 1’islam pour la simple raison qu’elle est
une religion a une « expression glissante » et un «racisme latent », il ne reste plus au
malheureux critique que la dénégation de son islamophobie. Mais le pro-anti islamophobe
I’attend au tournant : « La dénégation islamophobe fonctionne sur un paradoxe : celui qui
consiste a faire de I’islam une belle et grande religion ... a condition qu’elle change. ». La
critique qui veut simplement qu’elle disparaisse n’a été chez Deltombe qu’un artifice
rhétorique. A vouloir dénoncer 1’islamophobie en la considérant pour ce qu’elle dit elle-méme
de son objet (I’islam comme religion), toute critique de 1’islam peut devenir une proclamation
raciste et, aprés avoir rapidement concédé que la liberté de critique est sacrée, il est cependant
conseillé de ne pas prendre de risques et de s’en dispenser.

XXX XXXXXXXXXXXXXXXXX XXX XXX XXX XXX XXX XXXXXXXX

Prise de fagon non critique I’islamophobie satisfait a la fois le racisateur et les
entrepreneurs en racisation. Pour le racisateur, le racisme devient selon I’expression bien
connue : « un racisme respectable » bénéficiant d’une large légitimité dans I’espace public, il
satisfait la contrainte & se nommer avec le moindre risque de particularisation de soi. Pour les
entrepreneurs, présupposer la prééminence de la discrimination religieuse offre la possibilité
de solidifier sous une appellation unique une multiplicité de situations sociales, de niveaux de
pratiques religieuses ou méme de son absence, d’effacer la pertinence de la construction
sociale des segmentations raciales et, comme on 1’a vu avec Deltombe de délégitimer comme
raciste toute critique de I’islam comme religion. Prenons un exemple des effets délétéres de
I’islamophobie et de son pendant 1’anti-islamophobie.

A la suite de quelques interventions stupidement racistes, électoralistes et humiliantes
pour les femmes visées, de quelques maires et policiers municipaux durant 1’ét¢ 2016
relatives a « I’affaire du burkini », quelques manifestations de dénonciation de ce racisme se
sont déroulées sous le slogan : « Burkini ou bikini, ¢’est moi qui choisis ».

Quand, au restaurant, a la fin du repas, le gargon me propose « tarte aux fraises ou
tartes aux pommes », j’ai le choix entre deux types de dessert, objets de la méme catégorie et
jouant le méme rdle dans le cours de mon repas. En revanche, burkini et bikini sont deux
objets n’appartenant pas a la méme catégorie, comme si le gar¢on me proposait, en dessert, de
choisir entre une tarte aux fraises et une bicyclette. Le burkini est nécessairement un objet
appartenant a un registre religieux. Mais, en méme temps que le caractere religieux de 1’objet
est connu et dit, le slogan a pour fonction de le faire disparaitre comme tel au nom d’un
simple choix vestimentaire (puisqu’il est placé en regard et en équivalent a ce qui est un
vétement sans connotation religicuse ou athée particuliére) désamorgant ainsi toute critique de
la religion. Au lieu de dénoncer le racisme de ces interventions municipales et policieres
soutenues par un Premier ministre a la dérive et ’humiliation publique infligée a ces femmes
et de facon générale aux femmes car c’est toujours a elles que 1’on dit comment elles doivent
étre vétues, la question est rabattue sur un probléme de « choix » entre éléments faussement
posés comme équivalents et appartenant au méme ordre. La simple dénonciation du racisme
de ces interventions et de I’humiliation aurait laissé ouverte la critique de la religion
distinguée des personnes (on peut €tre contre toutes les religions en tant que dogmes et
institutions et simultanément contre toutes les discriminations religieuses portant sur le droit a
la présence de musulmans, de juifs, etc.). Le slogan du choix (qui présuppose donc des
¢léments posés comme équivalent dans le méme ordre) dans son énoncé méme désamorce
cette critique et cela revient par la bande a implicitement défendre le port du burkini puisque
le port du bikini est la comme 1’objet équivalent de référence (« équivalent général ») posé,
lui, comme allant de soi, comme tout « équivalent général ». Il ne s’agit pas de défendre le

29



port du burkini, mais d’étre contre I’humiliation raciste dont les femmes qui le portent sont
I’objet. Qu’une femme choisisse le bikini ou le burkini, c’est son affaire, mais cela ne fait pas
un slogan sauf a vouloir lui donner (et a accepter) sa fonction manipulatrice. Islamophobe et
anti-islamophobe se tiennent par la barbichette.

XXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXX

Les pages 92 a 98 du livre de H/M sont consacrées aux « Approches plurielles de
I’islamophobie »

La premiere approche consiste a ne considérer 1’islamophobie que comme un
« phénoméne idéologique » surtout visible dans la représentation des musulmans dans les
discours publics principalement les discours médiatiques et la rhétorique guerriere depuis le
11 septembre 2001. Si la critique de cette approche faite par H/M est globalement juste, elle
est cependant biaisée par les a-priori et les présupposés de leur démarche.

« Les discours islamophobes peuvent étre identifiés en dehors et bien avant 1’existence
de conflits militaires menés par des pays occidentaux : par exemple en France, I’altérisation
des ouvriers immigrés apparait avant la guerre contre I’Irak (1990) et I’extension de la guerre
civile algérienne sur le territoire frangais ; en Grande—Bretagne, elle opere dans les années
1980 alors méme que le gouvernement britannique n’est pas engagé dans des conflits armés
contre des pays musulmans. » (95).

Alors que la thése de H/M consiste a dire que I’islamophobie est un « nouveau
racisme », les auteurs considerent que puisque les ouvriers immigrés venus d’Afrique du Nord
étaient « musulmans » (ce qui n’était pas d’une évidence éclatante quant a la pratique
religieuse quand il allait de soi de consommer du vin dans tous les restos a couscous du
« quartier arabe» a Marseille — ce qui n’est plus du tout le cas aujourd’hui), leur
« altérisation » était une « altérisation » des musulmans. H/M confondent le fait que les
ouvriers immigrés étaient plus ou moins musulmans avec leur caractérisation
(« altérisation ») comme musulmans. Pour que I’islamophobie soit un nouveau racisme et non
une forme nouvelle du racisme anti-arabe, il faut que les ouvriers immigrés aient toujours
¢taient non seulement musulmans mais caractérisés comme musulmans, ce qui permet
d’évacuer la question de la mutation du racisme qui aménerait a considérer 1’islamophobie
comme une forme nouvelle. Pour éviter cette considération, la thése de la nouveauté est
toujours sur le point de se contredire elle-méme.

« La deuxieme approche de I’islamophobie consiste a analyser le processus de
racialisation / altérisation des musulmans et I’articulation / imbrication entre race et religion.
(...) Pour Nasar Meer et Tarig Modood, "le sentiment antimusulman s’appuie simultanément
sur les signes de races, de culture et d’appartenance religieuse d’une fagon telle qu’il ne peut
étre réduit seulement a I’hostilité contre la religion, ce qui nous oblige a prendre en compte
I’importance sociologique grandissante de la religion dans la construction des identités, des
stéréotypes, de l’assignation résidentielle, des conflits politiques, et ainsi de suite" (The
racialisation of Muslims). Si on admet que le racisme ne s’appuie pas nécessairement sur une
caractéristique somatique et biologique, on peut dire que le racisme culturel n’est pas
seulement un "dérivé" de racisme : "le racisme culturel n’est pas un pur et simple racisme par
procuration pour le racisme biologique, mais bien une forme de racisme en soi"(ibid). »
(95-96)

Avant de poursuivre la présentation de cette deuxiéme approche, de loin la plus
intéressante, il faut s’arréter sur ces deux citations de Meer et Modood faites par H/M. Ces

30



citations posent deux sortes de questions : d’abord ce qu’elles disent elles-mémes, ensuite leur
fonction dans la problématique de H/M.

Si le racisme culturel n’est pas un « dérivé » du racisme biologique c’est qu’il n’existe
pas de racisme biologique. Les caractéres somatiques et la couleur de peau viennent rendre
« permanent » et « héréditaire » un racisme toujours de construction sociale et culturelle. Le
racisme biologique était la justification « naturelle » du racisme social et culturel. Le racisme
culturel n’est pas un «racisme par procuration » mais la question n’existe que si I’on
considere le racisme biologique comme ayant réellement existé.

Pour H/M, la distinction de Meer et Modood est utile pour faire du racisme culturel un
nouveau racisme, culturel étant alors immédiatement identifié sans autre forme de proces a
religieux, tout en faisant I’impasse sur le fait que pour Meer et Modood : « le sentiment
antimusulman s’appuie simultanément sur les signes de races, de culture et d’appartenance
religieuse d’une fagon telle qu’il ne peut étre réduit seulement a [’hostilité contre la religion
(souligné par nous) »

Pour cette deuxiéme approche dont nous sommes proches : « Il s’agit d’analyser le
long processus historique — contingent, non naturel, arbitraire — de racialisation qui assigne a
des individus une identité religieuse ("origine musulmane", "musulman d’apparence") et qui
est en train de faire passer les musulmans d’un groupe religieux hétérogene (socialement,
politiquement, nationalement, géographiquement, spirituellement, ethniquement, etc.) a un
groupe homogene et marqué du signe de la permanence. Nous proposons de qualifier ce
processus de racialisation/altérisation religieuse, entendue comme la construction de I’identité
("nous") et de I’altérité ("eux") fondés sur le signe religieux. Ainsi, I’enjeu théorique porte sur
le processus d’altérisation d’un ensemble d’individus justifiant des pratiques d’exclusion. »
(96)

L’approche est bonne qui considére la caractérisation raciste religieuse comme un
processus historique encore faut-il le considérer comme « contingent » (peut-&tre) mais pas
« arbitraire » et ne pas se contenter de le désigner comme processus historique (ce qui déja
pose correctement le probléme) mais d’en délimiter les causes permettant de dépasser la
simple description en une description raisonnée.

La troisiéme approche est I’approche « décoloniale » : « selon le point de vue
décolonial développé par les sociologues Ramon Grosfoguel et Eric Mielants, I’islamophobie
est un phénomene "constitutif de la division internationale du travail" que 1’on doit analyser
dans une "perspective historique mondiale". C’est un "racisme culturel" correspondant a "la
subalternisation et infériorisation de [I’islam" produites par le '"systtme-monde
moderne/colonial, occidentalisé, christiano-centré, capitaliste et patriarcal" (The long-durée
entanglement between Islamophobia and racism in the modern/colonial capitalist/patriarchal
world-system, 2006) a partir de 1492, année de la Reconquista et de la colonisation des
Amériques. » (96)

Les quatriéme et cinquieéme approches réfeérent a la « panique morale » de 1’Occident
relative au maintien de sa domination culturelle, économique et militaire. L’islamophobie
émerge alors dans les contextes ou le fait d’étre musulman revét une signification politique.

Une sixieme approche consiste a s’intéresser aux questions de genre et de sexualité
dans la production de I’islamophobie. Il s’agit d’instrumentalisation, a des fins nationalistes et
islamophobes des causes féministes et homosexuelles : « ’homme musulman est violent,
sexiste, antisémite, homophobe, etc. ; la femme musulmane est soumise et a émanciper ».

31



H/M concluent cette présentation des diverses approches par une tentative de synthese.

« Au final, il est difficile de proposer une définition de I’islamophobie qui transcende
toutes les approches théoriques évoquées. Mais nous considérons que 1’islamophobie
correspond au processus social complexe de racialisation/altérisation appuyée sur le signe de
I’appartenance (réelle ou supposée) a la religion musulmane, dont les modalités sont variables
en fonction des contextes nationaux et des périodes historiques. Dans la France
contemporaine, ce "fait social total" reléve d’une relation établis/marginaux dont /’enjeu
central est la légitimité de la présence des immigrés postcoloniaux sur le territoire national
(souligné par nous). Il s’agit d’un phénoméne global et genré parce qu’influencé par la
circulation internationale des idées et des personnes et par les rapports sociaux de sexe. Nous
faisons I’hypothése que 1’islamophobie est la conséquence de la construction d’un "probléme
musulman", dont la "solution" réside dans la discipline des corps, voire des esprits, des
(présumé-e-s) musulman-e-s. » (98)

Nous pouvons souscrire a cette description. Mais cette description ne nous dit rien sur
les raisons qui ont fait de 1’appartenance (réelle ou supposée) a la religion musulmane,
considérée comme un tout, ce signe de catégorisation. S’il est vrai que « I’enjeu central » est
celui de « la légitimité de la présence des immigrés postcoloniaux sur le territoire national »,
pourquoi est-ce sous ce signe qu’il se pose et opere ? Enfin dire que « I’islamophobie est la
conséquence de la construction d’un "probléeme musulman" » confine a la tautologie. Sur le
dernier point, il est important de noter la différence entre la problématique de H/M portant sur
la « construction d’un probléme musulman » et celle de Nedjib Sidi Moussa dont le livre
s’intitule : La fabrique du musulman (éd. Libertalia). Pour Sidi Moussa, avant de construire le
probléme il faut fabriquer son objet, pour H/M le « musulman » est toujours déja la comme
catégorie.

En Europe, c’est seulement dans les années 1980 que la catégorie de « musulmans »
commence a désigner les personnes de religion musulmane indépendamment de leur pays
d’origine et celles nées sur le territoire européen. « Ainsi la premicre génération de migrants
en Grande—Bretagne, venus des Caraibes, du Pakistan, d’Inde et d’autres pays du
Commonwealth, s’était d’abord elle-méme définie en termes de pays d’appartenance avec
une composante religieuse : les communautés musulmanes faisaient partie du collectif Black
et des Asians. Mais les musulmans nés en Grande-Bretagne vont s’identifier d’une fagon
différente de celle de leurs parents. Pour eux, le role et la prééminence de leur religion,
I’islam, sont devenus de plus en plus importants, ce qui favorise 1’émergence d’une
"conscience musulmane". On assiste donc a une transformation des modalités
d’auto-identification collective, la catégorie "Asian" étant concurrencée puis remplacée par la
catégorie "Muslim" » (81)

Il y a un effet de miroir entre la transformation du discours raciste et I’affirmation
identitaire comme musulmans mais que 1’on prenne la relation dans un sens ou dans 1’autre,
on ne peut pas dire que 1’'un produit I’autre, les deux relévent de processus sociaux qui les
construisent 1’un et 1’autre réciproquement.

Glissement de I’immigré au musulman

Pour H/M : « Ce sont avant tout les "¢lites" administratives, politiques, médiatiques et
scientifiques qui sont les principaux acteurs de la construction du "probléme musulman".»
(103)

Pour H/M, la construction de ce « consensus ¢litaire » passe par « ’articulation entre
"probléme de I’immigration" et "probléme musulman". » (103). Cette articulation n’opére que

32



sous certaines conditions : « Cette articulation est pertinente pour les situations nationales ou
il existe une relativement importante immigration ouvriere provenant des pays a majorité
musulmane (Grande-Bretagne, Allemagne, Pays-Bas, Italie, etc.). dans ce cas le "probléme
musulman" connecte la présence immigrée/musulmane en Europe (ennemi intérieur) et la
violence politique justifiée par la référence musulmane (ennemi extérieur). » Ailleurs
(Etats-Unis, Canada, Australie), la construction du probléme musulman reléve essentiellement
de la politique étrangere.

« Le probleme de 'immigration »

En France, la création en 1966 de la Direction de la population et des migrations
(DPM) «correspond a I’invention d’une nouvelle culture institutionnelle qui fait de la
"maitrise des flux migratoires" son principal cheval de bataille. Expérimentée dans un premier
temps sur les populations algériennes (refoulement des "faux touristes", limitation du
regroupement familial, création d’un fichier informatique, etc.), la politique restrictive de
I’Etat frangais s’est par la suite étendue a 1’ensemble des catégories d’étrangers, qui sont
majoritairement des ressortissants des anciennes colonies. Ainsi, a I’inverse de ce que 1’on
pense généralement, la suspension officielle de I’immigration en 1974 n’est pas une réaction
du gouvernement Chirac a la crise du pétrole de 1973. Elle est avant tout le résultat de la
mobilisation d’acteurs administratifs convaincus que I’immigration pose probleme et qu’il
faut la maitriser. Apres la promulgation des circulaires Marcellin-Fontanet en 1972, qui
durcissent les conditions d’attribution de la carte de séjour, ces acteurs administratifs
parviennent a universaliser leur point de vue en persuadant a la fois le patronat libéral,
d’habitude tres réticent a I’idée de restreindre les flux migratoires, et le gouvernement Chirac
de les soutenir dans leur démarche. Suspendre I’immigration est justifié, non pas en priorité
par le chomage et la situation économique, mais par les déséquilibres démographiques avec
les pays du tiers monde (la société francaise serait menacée par une "immigration
anarchique") ...(...) L’idée de maitrise des flux migratoires s’est imposée comme une
évidence sociale pour les élites administratives, politiques et médiatiques a partir du début des
années 1970. » (104-105)

La DPM existe depuis 1966, pourquoi 1’idée de la « maitrise des flux migratoires » et
celle du « déséquilibre démographique » ne s’imposent-elles qu’au début des années 1970 ? 11
y a tout un contexte économique et social que H/M négligent pour faire de la « maitrise des
flux migratoires » une sorte de décision purement idéologique d’une partie des « élites
administratives ». Le renversement de conjoncture économique ne date pas de la crise du
pétrole en 1973, les gréves massives d’OS immigrés dans 1’industrie commencent dés le début
des années 1970, I’influence du MTA n’est pas négligeable, les premicres occupations
d’églises et gréves de la faim de travailleurs sans-papiers apparaissent au début des années
1970, enfin 1’été 1973 est particulierement meurtrier (onze meurtres d’ouvriers maghrébins en
deux mois, voir Tévanian, op.cit., p.85-86). Dans Le Meridional (quotidien de droite de
Marseille), Gabriel Domenech écrit : « Nous en avons assez de cette immigration sauvage qui
amene dans notre pays toute une racaille venue d’outre-Méditerranée. », durant 1’été le Nouvel
Observateur fait sa couverture avec ce titre: « Peut-on vivre avec les Arabes ? » et
Paris-Match intitule un de ses articles de I’été : « Les bicots sont-ils dangereux ? ». Dans ce
début des années 1970, c’est la coagulation des é¢éléments de toute une conjoncture
¢conomique, sociale, idéologique qui fait que « I’idée de maitrise des flux migratoires s’est
imposée comme une évidence sociale ».

Méme cette « maitrise » que cherche a mettre en forme la circulaire Fontanet n’est pas
absolument contraire aux intéréts du patronat : « La nouvelle l1égislation (circulaire Fontanet)

33



met en évidence que la dévalorisation de la force de travail, et donc les modifications a
apporter dans la nature de I’accroissement démographique est le fait des grandes entreprises.
En détruisant les petites et moyennes entreprises, I’implantation d’enclave (le texte porte sur
la création de la zone portuaire et industrielle de Fos dans la région marseillaise, nda) 6te a
I’émigration clandestine une partie de son utilité : ’apparition des sociétés multinationales, la
concentration des moyens de production dans quelques zones géographiques, conduisent a
planifier, controler et discipliner le flux migratoire. Aprés avoir légalement lié¢ I’exploitation
de la force de travail et sa reproduction, la circulaire Fontanet tente de fonder rationnellement
I’approvisionnement en force de travail simple. Elle fait apparaitre que la demande de
travailleurs immigrés n’est pas le fait des secteurs archaiques e la production mais des plus
développés, et surtout des secteurs a plus forte composition organique. » (« Fos/ Marseille,
développement par enclave et (auto) négation du capital variable », Intervention Communiste
2, décembre 1973)

Durant « I’été meurtrier » de 1973, I'idée de la « maitrise des flux migratoires » ne
touche pas que les élites administratives de la DPM. Dans ce texte de 1973, les rédacteurs
d’Intervention Communiste écrivaient : « La classe ouvriere locale lutte contre sa réduction en
force de travail simple et donc contre la partie du capital variable déja a ce niveau parce
qu’elle est produite d’emblée en tant que telle, la main-d’ceuvre immigrée. La classe ouvricre
locale lutte contre son avenir inéluctable. Lorsque les banderoles gauchistes proclament :
"Ouvriers frangais, ouvriers immigrés, une méme situation!", cela constitue pour la force de
travail en procés de violente simplification, une provocation. Ce n’est pas le racisme qui
divise les travailleurs mais tout simplement le travail (souligné dans le texte, on pourrait
ajouter maintenant : mais pourquoi la division par le travail est-elle une division raciste ?).
C’est la résistance du "petit blanc" a ce qui symbolise pour lui sa nouvelle condition ; les
rackets s’en apercoivent bien vite qui, tout en pleurnichant sur le racisme se gardent bien, de
peur de froisser leur clientéle, de soutenir les gréves qui ont suivi les assassinats de
travailleurs étrangers. Apres la greve du 10 septembre, la CFDT déclarait se solidariser "dans
la mesure ou les formes d’action se limitent a des arréts de travail et des assemblées générales
sur les lieux de travail" (en un mot : ne sortez pas dans la rue, nda) et la CGT craignait que
"les travailleurs immigrés, manipulés par des éléments groupusculaires ne se livrent a des
actions susceptibles de nuire a leurs intéréts". La gréve du 3 septembre a Fos ne fut pas
soutenue non plus par les syndicats, elle n’avait pas de mot d’ordre. Le personnel de la ville
de Marseille, lui, revendiqua "le droit de travailler dans la tranquillité et un contrdle plus
rigoureux de I’immigration" (Le Monde daté du 28 aott 1973). » (idem).

Comme cela a été développé par ailleurs, ce début des années 1970 marque le début de
la bascule de la situation du travailleur immigré de « travailleur » a simplement « immigré »,
la zone portuaire et industrielle de Fos, par exemple, connaitra rapidement de nombreux
déboires dont le travailleurs immigrés seront les premicres victimes. En ce qui concerne la
construction du « probléme de I’immigration », nous pouvons en rester a ce que Sayad résume
en une formule : « C’est le travail qui fait "naitre" I’immigré, qui le fait étre : c’est lui aussi,
quand il vient a cesser qui fait "mourir" I’immigré, prononce sa négation ou le refoulement
dans le non-étre »

Le « probleme musulman »

Dans les pages 105 a 114, H/M exposent la « construction du probléme musulman ».
Comme ils le disent eux-mémes cette construction est « assez floue », mais plus encore elle
tombe sous leur critique de la « premiére approche de I’islamophobie », c’est-a-dire une
approche qui se limite aux discours médiatiques ou aux initiatives et prises de position

34



institutionnelles. D’une part, les quelques événements auxquels ils font référence (gréves de
I’automobile, Marches, « affaires du voile ») n’interviennent que comme support ou prétexte
de ces intervention médiatiques ou institutionnelles. D’autre part, la question annoncée de
« l’articulation/imbrication du "probléme de I’immigration" et du "probléme musulman" »,
n’est pas abordée en raison du vice fondamental de la problématique de H/M qui assimile /e
fait que les immigrés ¢€taient, quel que soit leur degré de pratique ou non, «de religion
musulmane » avec leur caractérisation comme « musulman ». La caractérisation ne vient que
mettre en lumiere et organiser le fait. Ce n’est pas la religion mais les personnes en tant
qu’assimilés a cette religion qui sont visées par cette racialisation, la question est donc celle
du changement de caractérisation : pourquoi elle se donne comme « islamophobie ». Alors
que si on rejette le terme d’islamophobie défini comme un « nouveau racisme » on peut faire
apparaitre la nouveauté de la caractérisation car on la distingue du fait d’€tre musulman ou
simplement assigné comme tel; en revanche le «nouveau racisme» de H/M est «la
conséquence de la construction d’un "probléme musulman" » (20), ce qui est une tautologie.
H/M en restent a la facon dont la caractérisation se donne et se présente elle-méme d’ou le
travers idéologique et institutionnel de leur « construction du probléme musulman ». Le
dernier mot explicatif serait alors a chercher dans I’action des « élites ». Ce discours des élites
n’est « déterminant » que dans la mesure ou toutes les pratiques operent sous des idéologies
qui doivent, en tant que telles, étre formalisées et énoncées. Le travail de H/M sur
I’islamophobie se limite a une histoire des pensées et du discours simplement référés a des
faits. Ces faits ne sont jamais considérés comme des transformations objectives de la situation
de I’immigration maghrébine en France, ils ne sont jamais analysés en eux-mémes et le
discours des élites apparait déconnecté ou une simple manipulation, comme nous I’avons vu
pour le début des années 1970 et la « construction du probléme de I’immigration » expliqué
comme le choix (arbitraire ?) des élites administratives de la DPM (la seule explication
fournie de ce choix est que de nombreux fonctionnaires de la DPM venaient de
I’administration de 1’ Algérie francaise ...).

Pour en revenir aux causes et pour simplifier au maximum ce qu’il se passe au début
des années 1980 (la séquence greves de 1’automobile / Marches) qui voit apparaitre le
« probléme musulman » trois citations suffiront : d’abord toujours celle de Sayad et ensuite
deux de Tévanian.

« C’est le travail qui fait "naitre" I’immigré, qui le fait étre : ¢’est lui aussi, quand il
vient a cesser qui fait "mourir" I’immigré, prononce sa négation ou le refoulement dans le
non-étre » (Sayad)

« Les enfants ne sont considérés que comme une deuxieme génération d’immigrés au
sens strict, c¢’est-a-dire comme une force de travail destinée a prendre silencieusement la
releve de la génération précédente — et certainement pas comme des citoyens ayant vocation a
investir I’espace public » (Tévanian, p.88). Et, c’est précisément c’est ce qui ne fonctionne
plus.

« Ces enfants arrivent dans la décennie 1980 sur les marchés sociaux (du travail, du
logement, des loisirs) et sont confrontés aux mémes discriminations que leurs parents alors
qu’ils se savent, se vivent et se pergoivent comme francais. C’est cette mutation sociologique
qui fait éclater D’intériorisation de [’assignation a des places subalternes, et suscite
spontanément une exigence de visibilité, ¢’est-a-dire d’égalité. (...) Depuis les années 1980,
la mutation sociologique dans le rapport a la visibilité s’est traduite dans une recherche de
canaux d’expression politiques (...) ce qui s’exprime a travers ces collectifs est un passage au
politique par la visibilisation de conditions et de revendications jusque-la invisibilisées. »
(Tévanian, p.154).

35



Il y a une corrélation étroite entre les gréves de I’automobile de 81-83 et les Marches.
Corrélation que 1’absence de jonction et la tres faible reconnaissance mutuelle de ces
mouvements, malgré leur concomitance, renforcent car cette corrélation marque une bascule,
une métamorphose des dispositifs de racialisation. Les gréves de 81-83, c’est la perte de la
fonction-travail du travailleur immigré ; les Marches c’est la manifestation massive de la
présence légitime des immigrés et de leur descendance sur le territoire national au moment ou
il est évident que cette « seconde génération » ne prendra pas la reléve de la premiere. C’est
dans la concomitance de ces deux événements que, en France, la bascule culturelle se produit.
Cependant, I’identification comme islam de ce racisme culturalisé n’intervient qu’au début
des années 2000, il faut pour cela les circonstances particulieres de cette période qui se
renforcent a partir des années 2010. Dans les années 1980 puis 1990, I’islamisation du
racisme demeure fragile malgré les diverses « affaires de foulards» et le contexte
international.

Ce qui est hors de portée de la problématique de H/M, c’est ce que nous avons
développé par ailleurs : durant cette période, on passe du travailleur immigré ou méme du
travailleur tout court (Pitti) a D’immigré. Cette transformation marque le passage «en
tension » d’une position dans les rapports de production a un groupe social marqué par une
identité héréditaire. Le passage d’une « immigration de travail » a une « immigration de
population » est déja largement entamé, cette évolution conjuguée aux effets de la crise qui
commence a frapper les emplois industriels pas ou peu qualifiés, entraine le passage
progressif des « luttes de travailleurs » (Laure Pitti) ou méme de « travailleurs immigrés » aux
« luttes de I’'immigration ». Ainsi, I’émergence des luttes « autonomes » de I’'immigration au
début des années 1970 signifie le début du déclin du « mythe du retour », et I’enracinement
des immigrés maghrébins en France. Mais en méme temps une essentialisation de la situation
de travailleur immigré en celle d’immigré. Cependant, I’Islam n’est pas encore le marqueur
identitaire a la fois imposé et « revendiqué » que produit la redéfinition culturelle achevée de
« ’'immigré ». C’est dans les années 1990 que commence l’islamisation de la bascule
« culturelle » de la racialisation qui ne s’accélére dans les années 2000 et prend sa forme
totalisatrice dans les années 2010 en raison d’une conjonction particuliére d’événements. Il
n’y avait aucune fatalité dans cet « achévement ». Aucune fatalité a ce que le « probléme des
travailleurs immigrés » deviennent « probléme culturel » comme « probléme de
I’immigration » et celui-ci « probléme musulman ». Le discours des « élites » n’est ni
déconnecté, ni arbitraire et manipulatoire ou simplement sans explication, il est un discours
pleinement en situation qui en tant que discours idéologique de classe répond a la question du
moment en parlant d’autre chose (comme toute idéologie : Althusser, Pour Marx, p.77).

Il est intéressant avec H/M de suivre I’émergence du « probléme musulman ».
Rappelons que le probléme chez H/M ce n’est pas 1’absence de faits mais que ces faits ne
signifient rien en dehors de la « réponse » des élites.

« Bien avant 1989 (premiére "affaire du voile"), la premiére politisation de la question
musulmane aprés la guerre d’Algérie apparait dans le contexte des gréves ouvriéres contre les
licenciements massifs dans I’automobile. » (105). On retrouve ici une constante du livre : les
travailleurs immigrés maghrébins sont toujours déja musulmans et la « question musulmane
est toujours déja 1a : pour H/M ce qui apparait ici c’est la « politisation (souligné par nous) de
la question musulmane ».

« C’est dans ce contexte que la question musulmane fait irruption dans le débat
public : le conflit religieux se substitue a la lutte des classes ... (...) la focalisation du débat
sur I’islam est le produit de 1’action de trois poles d’acteurs: patronal, médiatique et
politique » (106). Jamais H/M n’expliquent pourquoi ce déplacement, pourquoi cette

36



focalisation : « trois poles d’acteurs » décident sans raison apparente de « déplacer », de
« focaliser ».

« Mais le probléeme musulman ne concerne alors que les travailleurs immigrés, dont la
présence est considérée comme temporaire, et non leurs enfants, qui font irruption dans
I’espace public a 1’occasion de la Marche pour I’égalité et contre le racisme. Alors que la
question musulmane est quasiment absente du discours des marcheurs et du traitement
médiatique de leur mobilisation antiraciste, elle est longuement discutée durant les débats de
la Commission Marceau Long (juillet 1987) sur la nationalité.» (109). Remarquons toutefois
que si la « question musulmane est absente du discours des Marcheurs », celle de la différence
culturelle est alors bel et bien présente, il faudra des circonstances particulicres au début des
années 2000 pour qu’elle se spécifie autour de la religion.

H/M font remarquer avec raison que nous sommes alors avant la premiere « affaire du
voile » (1989) et avant les premiers attentats sur le sol francais liés a la guerre civile en
Algérie (1995-1996). Cela n’empéche que : « plusieurs dizaines de personnalités, issues des
mondes universitaire, politique, administratif, syndical, associatif et médiatique, sont
auditionnés pour réfléchir sur la place des immigrés postcoloniaux en France, illustrant ainsi
I’imbrication entre la construction du "probléme de I’immigration" et la construction du
"probléme musulman". » (109-110). Ca D’illustre, on la constate, on ne I’explique jamais. Ca
se limite & un récit avec des acteurs « libres » et indéterminés. Ce qui est laissé de coté c’est le
contexte que résumaient les trois citations (Sayad et Tévanian) rappelées ci-dessus. Ajoutons
que cette « initiative des élites » visant 1’islamisation de la racialisation des populations
d’immigrés ne prend pas a ce moment la comme le remarquent H/M eux-mémes : « Que
s’est-11 donc passé pour que les partisans de I’interdiction du port du hijab a I’école publique,
minoritaire lors de la premiére affaire des foulards en 1989, soient devenus majoritaires dans
les années 2000. » (17). « L’exclusion de jeunes filles voilées de I’école publique, considérée
par le Conseil d’Etat comme une forme de discrimination religieuse contraire au principe de
laicité garanti par la Constitution (1989) devient "légitime" et semble pouvoir se justifier par
le principe de laicité (2004). » (114).

Ce qu’il s’est passé entre temps nous ne le sauront jamais en lisant H/M (si ce n’est
que ce qui n’avait pas marché, se met a fonctionner une douzaine d’années plus tard). La
« construction du probléme musulman » n’est qu’une question de discours, la Commission
Marceau Long est alors présentée comme une « étape » d’un pur processus discursif a
I’initiative des « €lites ». La « construction du "probléme musulman" » est « globalement le
produit contingent d’un contexte historique particulier » (141) disent H/M, mais ce « contexte
historique particulier » n’est que celui « ou I’on observe une convergence idéologique chez
les différentes factions des classes dominantes, qui s’est notamment cristallisée a 1’occasion
de I’affaire du voile de 2003-2004. » (141)

Pourquoi H/M commettent-ils cette bévue ? Pourquoi leur problématique répondant a
des problémes réels ne correspond a aucun de ces problémes ? Parce que les problémes réels
de la racialisation (universalité du capital, historicisation hiérarchique des sociétés introduite
par le mode de production capitaliste et constamment reproduite par lui, la division du travail,
la « valeur morale et historique » de la force de travail, la dénationalisation de 1’Etat et la
contrainte de la norme a se nommer, la fin de I’identité ouvricre, etc.) sont transposés en
problémes idéologiques : Islam et République, laicité ouverte ou fermée, musulmans et
société occidentale ... La racialisation n’est pas soluble dans I’économie et les rapports de
production, mais c’est la qu’elle est produite. Une fois produite, elle posséde ses propres
critéres et fonctionne selon ses déterminations spécifiques ; elle s’autonomise par rapport a
ses conditions d’émergence. La transposition de H/M consiste a faire de cette autonomisation

37



son point de départ, on pourra de temps a autres (trés rarement) parler des « conditions
sociales », mais cela ne change rien. D’un c6té, la reconnaissance de 1’« islamophobie »
comme a la fois un racisme nouveau et la question de 1’islam toujours déja latente depuis les
années 1950 et, d’autre part, sa dénonciation comme construction discursive des élites,
viennent alors conforter cette transposition.

Il ne s’agit pas de dire que les faits que relevent les anti-islamophobes n’existent pas,
le probléme réside dans leur rassemblement et leur désignation comme « islamophobie ». Ce
n’est pas I'Islam qui est visé dans ses relations a la République et la laicité, mais les
musulmans, c’est-a-dire dans la conjoncture actuelle la catégorisation et I’assignation a cette
catégorie de « musulmans » des populations d’origine maghrébine. Par ailleurs H/M peuvent
dire quelque chose de semblable : « Aux discours stigmatisants et appelant a la haine contre
les Maghrébins en tant que groupe national ou racial (souligné dans le texte), de moins en
moins légitimes dans 1’espace public, succede une "racisme respectable" ou "vertueux" visant
les Maghrébins en tant que groupe religieux musulman (idem), justifi€é ou minimisé par les
plus hautes autorités de I’Etat. » (114)

Cependant, 1’acceptation de ce racisme sous 1’appellation d’ « islamophobie » prenant
celle-ci au pied de la lettre pour ce qu’elle dit d’elle-méme est une approche du racisme,
fondamentalement démocratique et dénonce un déni de démocratie. Ce déni et sa
dénonciation deviennent I’idéologie véhiculée par les radicaux de la démocratie, de certains
anarchistes a Médiapart, mais aussi par la frange des descendants d’immigrés prétendant
légitimement a des positions sociales supérieures.

« Les premiers (les immigrés par rapport a leurs enfants, nda), bien que confrontés a
des formes brutales de rejet et a de nombreux obstacles administratifs et politiques, se
montrent plus réticents a s’engager dans la lutte contre 1’islamophobie, un combat surtout
porté, sous diverses appellations, par des groupes et des mouvements impliquant davantage la
génération suivante et cherchant —sans toujours y parvenir — a universaliser leur combat.
Ainsi, les mobilisations musulmanes les plus dynamiques contre I’islamophobie sont 1’ceuvre
d’enfants d’immigrés ou de convertis qui font émerger de nouvelles causes et mobilisent de
nouveaux modes d’action collective. Ce qui distingue ces nouveaux acteurs du paysage
islamique frangais, c’est leur volont¢é de mettre en place — par 1’éducation, 1’édition,
I’engagement associatif culturel, 1’éducation populaire, etc. — de nouvelles formes
d’engagement civique et de participation sociale et politique (souligné par nous) ; les
associations et collectifs créés durant cette période (par exemple « I’Union des jeunes
Musulmans » dés 1987, puis les «Jeunes Musulmans de France », le « Collectif des
Musulmans de France »), s’engagent alors activement — au nom de ’égalité et du refus des
discriminations — contre I’exclusion des adolescentes voilées (ce n’est pas exactement ce dont
témoigne Boualam Azahoum, L’expérience de  DiverCité in Histoire politique des
immigrations (post) coloniales, éd. Amsterdam, p.205, nda, voir plus loin). (...) Ces
associations promeuvent ainsi de nouvelles formes de militantisme social qui viennent, au
nom de I’islam, concurrencer sur leurs propres terrains les éducateurs et les travailleurs
sociaux mais aussi les cadres associatifs des organisations créées dans les années 1980. Une
frange de cette nouvelle vague de cadres musulmans s’est particuliérement appuyée sur la
pensée de Tariq Ramadan qui encourage, depuis le milieu des années 1990, a la participation
aux mouvements sociaux. » (237-238).

Un des fondateurs de L’UJM en 1987, parlant du projet originel déclare : « Le projet
c’était plutdt de casser les quartiers. On voulait créer une dynamique d’agglomération. Parce
que les quartiers, c’était le régne du tribalisme dans le style "Ce n’est pas ton quartier,
qu’est-ce que tu fais 1a ?". Nous avons donc été confrontés a un triple conflit: avec les
institutions qui n’acceptaient pas que l’on s’engage dans 1’espace public; avec la

38



communauté qui n’acceptait pas qu’on parle en frangais dans les mosquées; avec le
tribalisme des quartiers ; ce conflit avec les quartiers a été le plus dur. (...) Il y avait des
leaders qui jouaient d’une légitimité locale tandis que nous, on avait la 1égitimité d’une
nouvelle vision de I’action collective. De 1987 a 1992, on a construit cette dynamique
collective pour dépasser les quartiers. » (entretien avec Yamin Makri in Histoire politique des
immigrations (post) coloniales, ¢d. Amsterdam, p.218)

L’association regroupe majoritairement des ¢étudiants musulmans francophones
s’opposant a la main mise sur les mosquées par les arabophones « qui en général ne sont l1a
que de passage.» (idem, p.219). Si I’enjeu proclamé était « la reconquéte d’une identité
musulmane », cette reconquéte était « associée au fait qu’on ne fait pas de concessions sur
notre citoyenneté. A [’intérieur comme a l’extérieur de la communauté (souligné par nous).
(...) Ce qui a fait le succes du congres (1991), c’est 1’équilibre entre 1’action militante et
citoyenne et notre identité¢ spirituelle. Alors que les arabophones, bien que trés engagés
politiquement dans leur pays d’origine, ne s’impliquent pas en France. (...) A I’époque, il n’y
avait pas de salafistes et la mairie de Vénissieux ne s’opposait pas a notre action. Au
contraire, apres la Marche, elle a tout misé€ sur les musulmans, sur une pacification cultuelle
des quartiers (souligné par nous) : une dizaine de mosquées se sont ouvertes comme ¢a dans
le bas des tours, bien avant la création de I’'UJM » (idem, p.220-221).

A la fin des années 1980, le discours et la pratique d’un mouvement comme I’UJM est
avant tout un discours frangais et citoyen qui veut rompre avec ’enfermement religieux
communautaire des musulmans. L’association, au début des années 1990 est en violent conflit
avec la FAF (Fraternité Algérienne en France) qui soutient I’action du FIS en Algérie durant
la guerre civile : « Quand la FAF a commencé sa propagande, on a dit : "Non ! Nous, c’est la
France ! » (idem, p.222). Cependant apres les attentats de 1995, les rafles, les perquisitions,
les gardes-a-vue, 1’hostilité de toutes les institutions, la promotion de I’ouverture citoyenne a
du mal a se poursuivre : « En fin de compte, aprés neuf ans d’existence (1995-1996), on
s’était recroquevillé sur nous-mémes (...) C’est a ce moment que Tariq Ramadan nous
propose un projet : « Présence musulmane », créée en 1996. » (idem, p.223) Tout doit devenir
public : transparence et ouverture, ¢élargir le public, extension européenne, multiplier les
contacts avec les non-musulmans.

Contrairement a ce qu’une approche intuitive pourrait amener a penser, la construction
de la notion d’islamophobie et la lutte contre ce « nouveau racisme » ne vient pas d’un
repliement religieux communautaire, il est porté par la frange la plus éduquée et celle qui
socialement peut prétendre a sortir des assignations sociales, professionnelles et résidentielles
des immigrés et de leur descendance. En effet, une étude de 2017 de I’Insee intitulée Les
descendants d’immigrés maghrébins : des difficultés d’acces a ['emploi et aux salaires les
plus élevés indique : « Les descendants d’immigrés maghrébins semblent confrontés a un
"plafond de verre" qui rend plus difficile leur acceés aux plus hauts salaires. (...) L’écart de
salaire des descendants maghrébins est également plus prononcé parmi les personnes
détentrices d’un diplome de 1I’enseignement supérieur. »

Ce que H/M confirment : « Depuis 2003, la lutte contre I’islamophobie est portée par
une nouvelle vague de militants, majoritairement issus des minorités, au sein d’organisations
et de collectifs de taille restreinte, formés en partie dans la foulée des mobilisations antivoile
de 2003-2004. Ces militant-e-s sont pour la plupart de nationalité frangaise, diplomé-e-s et
porteur-se-s d’une expérience politique et associative. Ils concrétisent la tendance a la
"décommunautarisation" des luttes liées aux musulman-e-s. Les mobilisations contre le voile
(sic) et I’islamophobie se sont en effet sensiblement renforcées durant la derniére décennie
avec I’émergence du CCIF en 2003, des Indigénes de la République en 2005, des Indivisibles
(regroupant des personnalités de la presse, des arts et du spectacle) en 2006 et la Coordination

39



contre le racisme et I’islamophobie (CRI) en 2008. L’idée de "décommunautarisation" renvoie
ici a une volonté d’universaliser la cause, a partir d’une conception "extracomunautaire" de
I’engagement et d’un renouvellement des modes d’action. » (250)

L’islam compris comme une manifestation de 1’appartenance citoyenne frangaise
entraine inversement que 1’islamophobie est dénoncée comme un obstacle a la citoyenneté, un
déni de démocratie. Sous I’influence de Tariqg Ramadan, « Présence musulmane » qui a
récupéré la majorit¢é des membres de I’'UIM combine idéologiquement la laicité avec
« 'universalité de 1’islam ». Il fallait comprendre ce qu’était le « contrat citoyen » dit Yamin
Makri. : « Quand tu défends la justice, tu défends un principe universel véhiculé par I’islam,
religion universelle. (...) Si auparavant on était frileux, c’est qu’on ne savait pas comment
comprendre les autres, les non-musulmans par rapport a nos propres sources. Est-ce qu’il faut
parler avec des chrétiens pour qu’ils nous laissent prier dans notre coin ? Faut-il garder de
bonnes relations avec la mairie pour avoir des subventions ? Si tels est I’objectif ¢a ne vaut
pas le coup ! On défend quoi, ? Les intéréts de la communauté ou les intéréts de la France ?
Le questionnement a été douloureux. (...) Parce que quand tu dis que la communauté est
secondaire (souligné par nous) par rapport aux principes, beaucoup ne sont pas d’accord et ¢ca
crée des divisions. Du fait de nos positions claires et tranchées on a perdu du monde. » (idem,
p.223). Et, last but not least, cette démarche citoyenne culmine avec les liens étroits tissés
avec la Forum social européen (FSE), ce qui n’ira pas sans poser des problémes a I’intérieur
du mouvement altermondialiste.

A partir de la premiere rencontre du FSE a Florence en 2002, la participation de
groupes se réclamant de I’islam « contribue a la diffusion de la thématique de I’islamophobie
dans des univers militants moins concernés. (...) Les connexions initiales, renforcées par la
suite, doivent beaucoup a I’action du MIB ... (...) Ces convergences ne se sont pas faites sans
embulches. La majorité¢ des acteurs altermondialistes n’ont pas apporté leur soutien a de telles
campagnes et les efforts de ceux qui ont voulu intégrer des groupes musulmans dans le
"mouvement social" ont majoritairement échoué (cependant s’ils sont absents du Forum
d’Atheénes 2006, c’est par manque de ressources financieres, nda). Ce n’est pas tant la
présence d’acteurs se référant a la religion qui a fondamentalement posé probléme — comme
en témoigne la présence et I’engagement du secours catholique et de bien d’autres — mais
plutdt le fait que /’engagement militant puisse s articuler avec l’islam (souligné par nous).
(...) Malgré une présence forte au sein des forums mondiaux, les collectifs musulmans en
question ont réinvesti I’espace du national, entre autres sous la forme retravaillé du Forum
social des quartiers populaires (FSQP), dont le premier s’est tenu du 22 au 24 juin 2007 a
Saint-Denis. Cette stratégie du repli, contrant les résistances altermondialistes a la présence
musulmane, rend visible le fait que 1’islamophobie préoccupe autant a 1’échelle locale que
nationale, et qu’elle se rattache a de multiples enjeux comme la question sociale, la
ségrégation urbaine, le racisme ou la cause palestinienne. Mais surtout un certain nombre
d’acteurs engagés au sein de ces mouvements et du FSE vont concrétiser leurs alliances
autour de luttes précises relevant plus directement de la lutte contre 1’islamophobie. »
(242-243-244)

Le collectif « Une Ecole Pour Tou-tes » créé au début 2004 (plus récemment : le
mouvement Maman Toutes Egales) est la manifestation la plus emblématique de ces alliances.
On y trouve « Présence musulmane » et le « Collectif des Musulmans de France » (I’'une et
I’autre proches de Tariq Ramadan), le MRAP et la Ligue des droits de I’homme, les Verts et la
LCR, des associations LGBT, des féministes historiques comme Christine Delphy et des
mouvements issus des luttes de I’immigration et des banlieues (le MIB et les collectifs que
continue de fédérer Said Bouamama). Se trouve ainsi constituée une étrange alliance entre des

40



groupes musulmans militant en faveur du voile et ceux qui ne voient dans I’interdiction et
I’exclusion qu’une forme de ségrégation et de racisme tout en écrivant : « Le voile est un
symbole d’oppression » (Delphy, Classer, dominer / Qui sont les « autres, éd. La fabrique,
p.132) ou « Le foulard est un marqueur de la domination des hommes sur les femmes » et un
« symbole d’infériorité féminine » (idem, pp.155-156). En fait, chacun est opposé au nom de
son propre agenda politique a I’exclusion des adolescentes voilées de 1’école publique. 11 est
vrai comme le remarque H/M que : « Le collectif permet d’extraire la lutte contre 1’exclusion
des filles voilées du terrain religieux pour I’ancrer dans celui de I’antiracisme ou du
féminisme. » (245).

Cependant, méme le passage sur le terrain de I’antiracisme ou du féminisme se fait
sous le signe de la lutte contre « I’islamophobie » et cela n’est pas un marqueur neutre.
L’islamophobie ancre les discriminations raciales et la lutte contre elles dans le terrain de
I’universalisme et de la démocratie, la lutte s’effectue en leur nom. Si I’islamophobie est un
« racisme respectable », la lutte contre lui I’est tout autant et pour les mémes raisons : /a
racialisation est désobjectivée. L’ islamophobie est le terrain commun du « racisme vertueux »
et de I’antiracisme de la promotion sociale légitime.

Nous avons vu comment pour ’UJM puis les groupes qui lui succedent, la question
portait sur la nature du « contrat de citoyenneté » et comment il s’agissait de conjuguer
I’universalité¢ démocratique et celle de 1’Islam. Pour Delphy, c’est la méme vraie universalité
démocratique non dévoyée qui demeure I’horizon de la lutte: « L’égalit¢ des droits,
I’universel vrai, ne peut s’accomplir qu’en mettant en cause la spécificité cachée du sujet de
droit universel, en révélant sa nature sexuée, ethnicisée, et de classe, et en remplagant ce sujet
de droit par un individu qui puisse étre tous les individus — qui prenne en compte tous les
individus » (idem, p.72). Si I’on ne peut qu’étre d’accord sur « la spécificité cachée du sujet
de droit universel », on ne peut plus I’étre avec la suite qui détruit cette critique de la
« spécificité cachée » Pour Delphy, certains pays sont dans la bonne voie (Québec,
Scandinavie) (idem, p.74) et : « Si on respecte les conventions internationales, les racines de
la haine future seront coupées » (idem, p.94), « Il existe des moyens de pressions pacifiques
sur les Etats » (idem, p.121) et enfin : « Seule une coopération vraie et pacifique entre les
nations fera progresser les droits humains » (idem, p.128). Couronnant le tout: « Il faut
retrouver les grands principes de 1’égalité » (idem, p.159).

Le véritable enjeu de promotion sociale que recouvre la construction du racisme
comme islamophobie et le positionnement idéologique fondamentalement démocratique et
citoyen qui s’ensuit, font que I’engagement pratique de I’'UJM puis des « Jeunes Musulmans
de France » et enfin du « Collectif des Musulmans de France» sur des questions qui
pouvaient apparaitre comme spécifiquement religieuses ne fut pas aussi actif que ce qu’écrit
un peu rapidement H/M (op.cit. pp237-238) : « Ce sont des gens comme Saadene, Yves Ména
et moi-méme qui avons assumé les actions de DiverCité relatives a tout ce qui touche a la
question du foulard, la question de la défense des prisonniers francais de Guantanamo, la
défense des "présumés islamistes" (les arrestations, gardes-a-vue, assignations a résidence de
Pasqua en 1995 puis Chevénement en 1997, nda). L’'UJM et son réseau d’associations
musulmanes n’avaient aucune prise la-dessus. Certains jouaient la discrétion pour éviter de
prendre des risques. » (Boualam Azahoum, L’expérience de DiverCité in Histoire politique
des immigrations (post) coloniales, éd. Amsterdam, p.205). Mais plus important pour notre
propos, plus loin Boualam Azahoum souligne qu’il ne s’agissait pas seulement d’une
« absence de prise la-dessus », mais d’un choix visant a séparer la question religicuse des
« galéres ordinaires des immigrés des quartiers » : « Parmi les militants qui assuraient la
permanence juridique de DiverCité, il y avait deux jeunes musulmanes (a noter que tout au
long de I’entretien Boualam Azahoum ne se consideére jamais comme "musulman" et déclare

41



méme que, pour lui, rejoindre ’UJM serait une conversion, nda), Nawal et Sabrina. Elles
¢taient €tudiantes en droit et elles avaient déja initi¢ une permanence juridique a I’'UJM. Au
début, c’était sur des questions de religion mais elles se sont vite rendu compte que le fait
d’€tre un bon pratiquant propre sur soi ne met pas a I’abri d’une expulsion ou d’une bavure
policiére. Il fallait donc pour I’'UJM que la question de la permanence juridique soit traitée
dans un autre cadre et celui de DiverCité était le plus adapté. Plus largement, dans ce nouvel
espace, il y avait des vell¢ités de parler de problémes qu’on n’osait pas aborder a I’'UJM. »

(ibid).

Petite « digression »

La signification raciale de I’appartenance a la religion musulmane plonge dans I’histoire
coloniale. Un arrét de la cour d’Alger (5 novembre 1903) souligne que la conversion au
christianisme ne suffit pas pour acquérir la citoyenneté dans la mesure ou les musulmans
n’échappent pas a leur «islamité» par la conversion: « Il est manifeste que le terme
"musulman" n’a pas un sens purement confessionnel, mais qu’il désigne au contraire
I’ensemble des individus d’origine musulmane (la religion est considérée comme un trait
racial héréditaire, nda) qui, n’ayant point ét¢ admis au droit de cité, ont nécessairement
conserve leur statut personnel musulman, sans qu’il y ait lieu de distinguer s’ils appartiennent
ou non au culte mahométan. » (cité in Hajjat, op.cit., p.170-171). L’altérité musulmane est
non seulement religieuse mais aussi et surtout raciale. La religion ne désigne pas un racisme
religieux, mais une distinction raciale dont la religion n’est dans certaines circonstances
changeantes que le signifiant. Le racisme de cette mesure coloniale montre que la distinction
raciale ne porte pas, en derniere instance, sur la religion. La religion n’est pas le principe
constituant d’une distinction raciale, il en est seulement, dans certaines circonstances, le
signifiant, la mise en forme.

Ici il faudra placer ’essentiel de ce qu’il y a retenir du livre « La Chasse aux musulmans »/
évincer les musulmans de ’espace politique » (Sherene H. Razack, éd. Lux 2011)

La critique que nous faisons de « I’islamophobie » ne porte ni sur la réalité des faits, ni
sur leur importance en tant que manifestations racistes (ce que H/M appellent
« I’islamophobie vécue » p.34), mais sur leur construction en une idéologie de
« I’islamophobie », incapable de s’expliquer elle-méme, de montrer en elle-méme (a partir
d’elle-méme) les raisons de son existence comme en témoigne les 300 pages de H/M, si ce
n’est un conjoncturel et contingent « consensus des ¢lites » dont on ne connait ni le sens ni les
raisons si ce n’est les fonctionnaires de la DPM venus de I’ancienne administration de
I’Algérie francaise. Ce n’est pas l’islam qui construit « I’autre », c’est, dans certaines
circonstances, les déterminations objectives de cette construction qui le caractérisent comme
« musulman ». Prendre I’islamophobie au pied de la lettre et pour ce qu’elle dit d’elle-méme
et s’en tenir a une lutte/dénonciation de I’islamophobie, c’est se condamner a ne rien
comprendre a I’islamophobie et ne pas parvenir a la produire. C’est, comme nous avons
plusieurs fois tent¢ de le montrer, d’un coté la contrainte actuelle a ’autodéfinition du
« catégorisant majoritaire » qui est en jeu (ce qui n’a pas manqué de provoquer des conflits a
I’intérieur de la mouvance altermondialiste et les réticences de nombreuses organisations
antiracistes) et, de 1’autre, pour certaines fractions des « catégorisés minoritaires », la
dénonciation comme simplement arbitraire socialement de la discrimination dont ils sont
victimes. Quoi de plus sans raison dans un Etat républicain, démocratique, laique et
universaliste qu’une discrimination religieuse. Devenue « islamophobie », la production des
discriminations raciales peut étre rangée au rang de préjugés combattus comme tels, ce que

42



toutes les organisations internationales (ONU, Conseil de 1’Europe, ou le CCIF est reconnu
comme « membre consultatif spécial ») s’empressent de conforter. La campagne du CCIF
(influencé par Tarik Ramadan) « Nous (aussi) sommes la nation » en 2012 a été en partie
financée par Georges Soros le chantre de la méritocratie universelle (confirmé par une note de
H/M, p.276). Aux ¢élections législatives de mai 2017 en France, Samy Debah, professeur
d’histoire-géographie et ancien président du CCIF, s’est présenté en « candidat indépendant »
dans la circonscription de Sarcelles : « Dans un discours de meeting il déclare : "je ne serai
pas soumis au systeme partisan. Une loi bonne je la soutiendrai. Si elle n’est pas bonne, je la
combattrai". Mais ou placé le curseur politique ? Au centre, manifestement, puisqu’il s’agira
pour lui, une fois ¢élu, de "protéger les salariés et soutenir 1’entreprise, de garantir la qualité
des soins, de mettre en place une police de proximité, de faire en sorte qu’aucun éléve ne sorte
de I’école sans formation" » (Le Monde Diplomatique d’Aott 2017, p.7). Propositions on ne
peut plus consensuelles qui lui permettront d’obtenir 13,9% des voix (rappelons cependant
que Sarcelles, avec 68% détient le record d’abstentions pour ces €lections).

En définitive, « I’islamophobie » en tant que racisme nouveau et spécifique, sui
generis, dont I’islam serait 1’objet et la cause en derniere instance, arrange tout le monde (sauf
la masse de ceux qui se voient assignés a cette identité et en subissent les conséquences) de
I’Etat et des « racistes vertueux » aux antiracistes moraux combattant les préjugés jusqu’aux
fractions supérieures de la population immigrée en passant par les « néolaiques » et les
associations religieuses musulmanes qui ont tout intérét a investir ce « nouveau racisme
spécifique ».

Cependant, au sein des tenants de la construction des faits sous 1’idéologie
islamophobe, les Indigenes, tout en faisant partie de ses promoteurs font entendre une voix
discordante. Le premier Forum international contre 1’islamophobie est organis¢ a Paris le 14
décembre 2013, il avait été¢ annoncé en avril 2013 par Houria Bouteldja (porte-parole du PIR)
lors d’un colloque a I’'université de Berkeley. Ce colloque réunira a Paris un grand nombre
d’universitaires dont Ramon Grosfoguel et H/M, les auteurs de « Islamophobie », animateurs
au méme moment d’un séminaire & ’EHESS sur la « construction du probléme musulman ».
Sont également présents la Ligue des droits de ’homme et certaines sections du MRAP. Bien
qu’a Dinitiative du Forum, Bouteldja critique violemment la campagne du CCIF « Nous
(aussi) sommes la nation » en ce que ce slogan « évacue la question raciale ». « Selon
Bouteldja, "il s’agit bien pour le CCIF d’évacuer cette dimension génante : la question
raciale/coloniale qui clive le corps national. Le slogan Nous (aussi) sommes la nation n’a plus
aucun sens si 1’on tient compte de cette réalité. La campagne est donc bien obligée de
produire des fantasmes, des illusions et des réves" » (Bouteldja, citée par H/M, p.256).
L’agenda et le projet politique propres du PIR, font que tout en étant adepte de 1’idéologie de
« I’islamophobie », il lui est impossible d’adhérer a la stratégie de « décommunautarisation »
que cette idéologie implique. Le PIR en arrive alors, a I’intérieur méme de I’ « islamophobie »
a en exprimer le caractére proprement idéologique : 1’islamophobie répond a de problemes
réels mais ne correspond a aucun de ces problémes, rien ne se joue en réalité sur I’islam.

En novembre 2012, dans Islamophobie : quand les Blancs perdent leur triple A (sur le
site des « Indigénes »), Bouteldja écrivait : « L’islamophobie est d’abord et avant tout un
racisme d’Etat (...) qui n’a pas d’autre objectif que de maintenir une population dans un statut
de subalterne. Elle représente un symptome du déclin de 1’identité européenne blanche, une
peur irrationnelle face a la volonté des dominés de vivre et de s’affirmer, de transformer
I’ordre établi par le racisme et le colonialisme, ce qui de fait signifie une perte de pouvoir et
des priviléges afférents. » Que reste t-il alors du « concept d’ « islamophobie », si ce n’est une
idéologie qui parle en fait d’autre chose que ce qu’elle proclame. Mais pourquoi, a I’intérieur
de la multiplicit¢ des discours racistes possibles, est-ce «I’islam» qui devient la

43



caractérisation de la « population immigrée » et de sa descendance racialisées ? Il faut pour
expliquer cela autre chose que le «déclin de 1’identit¢ européenne blanche » qui peut
s’accommoder d’un grand nombre de discours. Malgré leurs critiques, les « Indigénes » ne
peuvent abandonner « 1’islamophobie » : ¢’est premiérement une notion actuellement efficace
pour souder la « communauté » qu’il leur faut construire pour en étre les représentants et,
deuxiémement, les « Indigénes » appartiennent eux-mémes a cette fraction de la population
racialisée pour laquelle 1’ascension sociale est légitime et les obstacles arbitraires (nous
laissons ici de coté tout le fatras idéologico-historique issu des théories décoloniales comme le
«déclin de I’identité européenne blanche », il ne s’agit pas d’un déclin mais d’une
configuration de la mondialisation et de la « dénationalisation de I’Etat» qui affecte trés
différemment les individus selon leur position de classes et qui enveloppe les contradictions
de classes d’un discours sur 1’identité nationale).

Dans le livre de H/M un long paragraphe de la postface (2016) résonne comme une
sorte d’aveu des impasses de la notion d’ « islamophobie » et surtout de ce qu’elle occulte.
H/M exposent de fagcon convaincante comment la reconnaissance par 1’Etat francais du
racisme que constitue 1’islamophobie « occulte les racines profondes du racisme structurel
(souligné par nous)»: « Sa politique sécuritaire participe grandement a la suspicion
généralisée a I’encontre des présumés musulmans » (283). Le « cadrage néolaique » de cette
suspicion généralisée et considéré par H/M comme « une forme particuliérement puissante de
culturalisme, qui occulte les véritables sources de la violence politique : la politique étrangere
des puissances de I’OTAN, et les inégalités sociales et raciales des sociétés occidentales. »
(283). Pour des tenants de 1’islamophobie comme « nouveau racisme », cette critique de la
politique de I’Etat frangais sonne comme une critique générale de la notion d’islamophobie
qui n’a de raison d’étre qu’en faisant de la haine de I’islam la raison méme de I’islamophobie.

Dans la conception de I’islamophobie comme nouveau racisme spécifique, a distinguer
(comme cherchent a le faire H/M tout au long de leur livre) du racisme anti-arabes ou
anti-immigrés, et pour lequel I’islam est I’objet méme et la cause du racisme, la citation
d’Abdelmalek Sayad placée en exergue (p.265) de cette postface semble trés ambigiie : « Si
étre musulman, ce n’est pas 1’étre nécessairement religieusement, 1’islam jouerait alors un role
analogue a celui de la couleur de la peau : étre musulman c’est comme étre un Noir ; I’islam
sert alors, comme la couleur de peau, de sorte de patére a laquelle on accroche tous les
préjugés, tous les stigmates, tous les racismes ». Mise a part la notion trés floue et peu
opérationnelle de « préjugé », nous somme en accord avec la thése de Sayad. Mais alors ou
est I’islamophobie telle que H/M ont cherché a nous la montrer ? Et la question se résume
alors a I’interrogation suivante : pourquoi est-ce a cette « patére » que depuis le début des
années 2000, on accroche toutes les déterminations du racisme ? Pourquoi tous les
mécanismes structurels du racisme se sont-ils cristallisés sous la forme de cette patére ?

XXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXXX

Retour sur la distinction racisme anti-arabe et islamophobie comme « nouveau
racisme »

Pour conforter la thése du racisme nouveau et spécifique, H/M renvoient aux
« chemins contraires » que prendraient, selon eux, a partir de 2010, les courbes du racisme
antimaghrébin et de 1’islamophobie. « Depuis 2010, le CCIF enregistre davantage d’actes
islamophobes que la police d’actes antimaghrébins, ce qui fournit un argument
supplémentaire a 1’idée que ces deux formes de racisme s’articulent mais ne se confondent
pas et appuie les analyses qui pointent les recompositions idéologiques et politiques autour de

44



la question de I’islam. » (57) Cependant, a la page suivante : « Il reste malgré tout difficile de
distinguer précisément ce qui reléve du comportement des victimes, des techniques
d’enregistrement, de la réalité sociale de I’islamophobie ou de la visibilité (1égitimité du CCIF
et du ministere). » (58). Nous ne nions pas que 1’islam soit devenu le marqueur du racisme et
que comme toute idéologie, elle n’est pas un reflet mais fonctionne selon ses propres critéres
et déterminations qui organisent toute la perception du réel (et donc est elle-méme réelle), ce
que nous nions c’est qu’il en soit I’objet propre et son origine.

Il y a tout au long de ’ouvrage de H/M une étrange obstination a affirmer la thése du
«nouveau racisme » tout en montrant honnétement qu’il est assez difficile de 1’étayer. Cela
est particulierement visible dans leur commentaire de 1’enquéte EU-Midis (European union
minorities and discrimination survey) de 2008. Cette enquéte permet d’étudier les expériences
de discrimination des « minorités » en se focalisant sur deux groupes particuliers au sein de
chacun des Etats membres. « Pour la France, I’enquéte a ciblé¢ des Nord-Africains et des
Subsahariens, résidant sur le territoire national depuis au moins un an et s’identifiant
eux-mémes aux groupes en question. Les discriminations sont interrogées a partir d’une
multitude de situations : lieu de travail, marché du logement, contact avec les personnels de
santé, service sociaux et scolaires, lieux de restauration (café, restaurant ou bar), commerces
de vente de produits textiles et accés aux services bancaires (ouvrir un compte ou obtenir un
prét) ; I’expérience des "musulmans" fait 1’objet d’une publication, dont on souligne ici les
points saillants : un musulman sur trois en Europe déclare avoir fait en moyenne 1’objet de
huit incidents de nature discriminatoire lors des douze derniers mois (34% des hommes et
26% des femmes). Il ressort que la propension a déclarer décroit avec 1’age. Par ailleurs les
nouveaux arrivants et les non-citoyens déclarent davantage de rejet sur la base de leur origine.
Par contre, le rapport souligne que le port de vétements traditionnels ou religieux (tel que le
hijab) n’a pas d’impact lourd sur les expériences de discrimination, sans que 1’on puisse, pour
le moment, distinguer les taux par pays. En effet, sur la question épineuse des motifs de
discrimination, seuls 10% des répondants citent uniquement la religion ou les croyances, ce
qui est trois fois moins fréquent que le motif "origine ethnique ou immigrée". Cependant
lorsqu’on offre la possibilit¢é de combiner ces deux motifs, on atteint 43% des réponses. »
(65-66) Alors que tous les résultats de I’enquéte vont a 1’encontre de leur thése, H/M se
consolent avec les derniers 43%, mais c’est alors leur thése des « chemins contraires » (p.57)
qui prend I’eau. Mieux vaut, pour eux, finalement conclure : « Que ce score (les 43%, nda)
exprime des confusions ou non dans la détermination des motifs, il invite a la prudence dans
la mesure et 1’analyse de I’islamophobie par le biais de I’interrogatoire des victimes » (66).
H/M ont raison : on n’est jamais trop prudent et, il est vrai, qu’il vaut mieux faire confiance
aux enquétes du CCIF dont I’ « islamophobie » comme idéologie est le fonds de commerce.

e La Dynamique

« Quel que soit le mode d’adaptation (face au racisme, nda) —affrontement, évitement ou
impassibilité -, la réaction est toujours un positionnement impulsée par discrimination réelle
ou présumée. C’est ce sentiment d’étre aliéné au discriminant qui pese le plus, devient parfois
obsédant et étouffant, surtout lorsque les individus cumulent sans pouvoir les neutraliser
plusieurs marqueurs du rejet. C’est donc une expérience profonde, intime, qui rappelle
I’infériorisation raciste dont Frantz Fanon avait déja montré a quel point elle révele les failles
de I’individu et impose au racis¢ un regard instable, incertain et flottant sur soi. Le risque est
celui de la dissociation, d’une "épreuve identitaire vécue par des individus qui, parfois
brutalement, parfois de fagon subtile, tantdt de fagon répétée, tantot de fagon imprévue, sont

45



placés dans des situations d’écarts a eux-mémes." (Frangois Dubet, Pourquoi moi ?
[’expérience des discriminations, éd Seuil) »

[ C’est comme chez Guillaumin, Il faudrait peut-€tre, de ce point de vue, reprendre
Fanon dont je n’avais rien trouvé a tirer. |

46



Nedjib Sidi Moussa : La Fabrique du Musulman, éd. Libertalia 2017

Avec deux Annexes :

Sur lidéologie anti-islamophobe (Flora Grim et Alexandra Pinot-Noir — G/P — sur le site
ddt21, suivi d’un entretien sur le méme site)

Racisme anti-musulmans et logique identitaire
(non signé, publié sur le site Zones subversives le 18 février 2017)

Sidi Moussa : La Fabrique du Musulman

° La toile de fond de la problématique de Sidi Moussa (SM)
D’abord, quelques citations :

« Si la fin des immigrés a précédé la fabrique des Musulmans, la disparition de ce
dernier groupe au profit d’individus libérés de toute assignation identitaire et de leur condition
minoritaire ne se produira qu’en liaison avec le mouvement de la classe ouvriere alliée a la
petite bourgeoisie intellectuelle. » (p.37)

« N’est-on pas en train de tout mettre en ceuvre pour séparer le prolétariat francais
d’origine algérienne — a commencer par sa jeunesse - du reste du prolétariat de France. Et
donc se servir de ce groupe pour faire exploser la classe ouvricre, ses organisations et ses
conquétes ? (...) Certains segments de "la gauche de la gauche" ont contribué a leur échelle,
par leurs prises de position ou leurs alliances, a mettre 1’accent sur les préoccupations
identitaires au détriment de la question sociale. (...) dans la France de 2017, et sans doute
pour les années a venir, chaque individu épris de liberté est ou sera sommé de choisir son
camp celui des "intégristes républicains" contre celui des "islamo-gauchistes".» (pp.8-9)

« Cela ne doit toutefois pas conduire a sous-estimer, dans cette conjoncture, le rdle

crucial du mouvement ouvrier, de ses institutions, maisons d’édition et médias. En dépit de sa
faiblesse et de son éclatement, cette famille politique demeure un pdle d’attraction pour des
milliers de personnes. Elle peut en influencer des millions d’autres qui veulent lutter contre
I’exploitation et la domination d’un ordre injuste car il s’agit d’une nécessité pour des pans
entiers de la population laborieuse. Mais elle peut aussi les conduire a une impasse tragique. »
(.9)
« L’énigme de notre époque réside sans aucun doute dans la possibilité d’une alliance entre la
petite bourgeoisie intellectuelle et les classes populaires ; tout en faisant tomber les obstacles
de I"unité entre leurs divers segments €rigés au prétexte de 1’origine supposée ou de la religion
présumée. » (p.19)

Une derniére citation fixe la problématique de SM dans ses limites qui proviennent de
toutes les questions qu’il ne voit pas du fait méme de cette problématique qui lui interdit de
les voir.

« Une interrogation demeure toutefois devant 1’attitude d’individus et de groupes a
priori hostiles a I’idéologie dominante. Lorsqu’ils ne sont pas saisis de mutisme devant les
tentatives de confessionnalisation et de racialisation de la question sociale, certains
soutiennent ces processus sans réelle critique ou vont jusqu’a leur donner une caution
théorique. En quéte d’un prolétariat de substitution ou d’une nouvelle cause étrangere de
proximité, ces activistes ont ainsi trouvé les « Musulmans » quand ils ne les ont pas
réinventés a leur image. Qu’elle récuse ou non le label "islamo-gauchiste", cette gauche

47



cléricale a tendance racialiste a substitué la lutte des races a la lutte des classes (souligné par
nous), en vouant aux gémonies le vieux combat contre 1’oppression religieuse, sans oublier
celui de la séparation des Eglises et de 1I’Etat. Ce faisant, cette gauche bien spécifique
participe avec les racistes antimusulmans, les institutions étatiques et les entrepreneurs
identitaires a la formation d’une communauté musulmane distincte des autres composantes de
la sociét¢ dans son organisation, ses objectifs et ses moyens d’expression politique. Ce
courant consolide par ailleurs les frontiéres culturelles qui sont autant d’obstacles au grand
"tous ensemble" dans la mesure ou elles enferment chacun chez soi. En outre, cette gauche
assigne a résidence identitaire des individus qui voudraient s’émanciper de toute appartenance
confessionnelle ou raciale, pour vivre libérés des tutelles auxquelles leurs alliés de
circonstance échappent de nos jours. » (pp.20-21)

Fondamentalement, tous les développements de SM trouvent leur origine dans la
vision classique que le « mouvement ouvrier » au travers de « ses institutions » donnait de
lui-méme comme représentant d’une classe ouvriere une et indivisible dans un « grand tous
ensemble » (SM), devant s’affirmer et prendre le controle de la société « aux cotés de la petite
bourgeoisie intellectuelle » (SM). Malheureusement, « les institutions ayant encadré des
générations entieres de travailleurs — toutes origines et confessions confondues (affirmation
bien audacieuse, nda) » (16) se sont effondrées, toutes les dérives actuelles « confusionnistes
et réactionnaires » résulteraient de la « décomposition du vieux mouvement ouvrier » dont
SM fixe la reconstruction comme la tache la plus urgente : « Ou se trouve aujourd’hui le
"parti des travailleurs" ? » (123). Dans un entretien sur le site de Ballast, ultérieur a la
publication du livre, SM semble méme, sans plus de précisions, avoir retrouvé «le
mouvement ouvrier et révolutionnaire » méme s’il est « plus que jamais, pris en étau entre ses
tendances opportunistes et sectaires ». De cette these de base qui n’est jamais critiquée ni
méme interrogée (si ce n’est sous la forme de la proposition trotskyste relative a « la crise
historique de la direction du prolétariat » - entretien Ballast) découlent les deux limites
majeures du livre de SM.

Premierement, /’absence de toute reconnaissance et de toute question relatives aux
processus objectifs de la segmentation raciale qui est ramenée a une activité purement
idéologique dans le sens le plus plat du terme (manceuvres et tactiques intentionnelles de
trouble des esprits et de divisions) de la part de groupes divers (entrepreneurs en racialisation
et leurs alliés) et d’institutions d’Etat. L’organisation méme du livre est révélatrice de cette
vision. Page 46, I'auteur prévient qu’il ne faut pas se focaliser sur les Indigenes, ce qui
n’empéche qu’ayant commencé a en parler a la p.36, il en parlera jusqu’a la p.68, sans
compter les remarques, citations et critiques qui parsement tout le livre, sur 147 pages cela fait
tout de méme beaucoup pour quelqu’un qui ne « focalise » pas.

Mis a part la « décomposition du mouvement ouvrier et de ses institutions » (dont,
bien qu’elle soit la toile de fond explicative de ’ouvrage, on ne saura méme briévement
jamais les causes), de processus objectifs, tout au long du livre il n’en sera question qu’une
seule fois (et encore de fagon trés rapide et ambigiie) :

« Cette catégorie (I’appellation de musulmans, nda) procede de facteurs objectifs — qui
relevent pour partie des dynamiques propres de I’immigration maghrébine, des évolutions de
la société francaise ou de 1’agonie de la démocratie représentative — et du travail subjectif
d’acteurs plus ou moins conscients de leurs buts : entrepreneurs communautaires (intervenant
dans les secteurs économiques, associatif ou religieux), hauts fonctionnaires, €lus politiques,
journalistes, éditeurs, universitaires, etc.» (31). Pour les « facteurs objectifs », nous en
resterons donc aux « dynamiques propres de I’immigration maghrébine » et aux « évolutions

48



de la société frangaise », on sent 1’auteur beaucoup plus a 1’aise dés qu’il s’agit du « travail
subjectif ». Il ne s’agit pas de nier I’extréme importance de ce « travail subjectif » dans la
mesure ou aucun processus objectif n’existe sans €tre mis idéologiquement en forme et sans
que les pratiques que ce processus détermine n’operent sous ces idéologies. Mais sans exposer
les conditions particuliéres qui font qu’au tournant des années 2000 (la chose s’accélére a
partir de 2010), la segmentation raciale opere sous le marqueur de 1’islam, la « fabrique du
musulman » demeure un phénomene que I’on va décrire seulement de fagon « subjective » et
manipulatrice, mais jamais expliquer.

En définitive, SM ne peut expliquer objectivement aucune segmentation raciale de la
classe ouvriere car ces segmentations, fondamentalement, sont, pour lui, irréelles, n’ont
aucune raison objective d’étre puisque par nature la classe est une, les divisions ne sont pas
essentielles mais des aléas, des manceuvres, des accidents que 1’unité substantielle de la classe
surmontera nécessairement. Elles ne peuvent étre que des opérations subjectives, des
stratégies d’organisations, la résultante de confusions idéologiques, etc.: « L’action
d’individus décidés a construire une communauté distincte du reste de la population (avec ses
institutions représentatives, son agenda, ses médias, ses relais politiques) n’est qu’un ¢lément
parmi d’autres — mais pas des moindres — dans la fabrique des Musulmans qui regrouperaient
indistinctement salafistes, athées, commercants, prolétaires, Ch’tis ou Marocains, 1’essentiel
étant de les mettre a distance ou en joue, de les intégrer et de les séparer dans un méme
mouvement ethnodifférencialiste. Sans les interventions alarmistes des xénophobes ou le
soutien tapageur des xénophiles, I’écho donné a la question des Musulmans resterait sans
doute confidentiel et ne sortirait qu’occasionnellement des préoccupations strictement
communautaires. Mais dans la compétition idéologique actuelle, a défaut d’étre pleinement
des sujets politiques — ce que personne ne souhaite en réalité -, les Musulmans sont devenus
souvent les boucs émissaires d’une société francaise qui peine a célébrer ce qu’elle a perdu
sans réels combats : code du travail, conventions collectives, diplomes nationaux, retraite par
répartition, Sécurité sociale, services publics, statuts des fonctionnaires, etc. » (31-32)

Tout le monde sait que le racisme n’a jamais ségrégué¢ les personnes en
« communautés distinctes », il faut « I’action d’individus » plus ou moins malintentionnés
vis-a-vis de la lutte de classe, de la classe ouvriére et ses institutions pour que tels malheurs
arrivent. Non seulement « I’action d’individus décidés a construire une communauté distincte
du reste de la population, etc. » n’est « pas des moindres » parmi les ¢léments de la « fabrique
du Musulman », mais encore, a la lecture du livre qui est fout entier consacré a cette action, il
apparait que c’est le seul efficace et déterminant. A tel point que I’on trouve cette affirmation
ahurissante : « Sans les interventions alarmistes des xénophobes ou le soutien tapageur des
xénophiles, 1’écho donné a la question des Musulmans resterait sans doute confidentiel ».
Comme s’il n’y avait pas eu d’ « affaires du foulard », de déclarations gouvernementales lors
des gréves de I’automobile au début des années 1980, de débats sur la construction de
mosquées et des menus de substitution dans les cantines scolaires, de tapages médiatiques
autour des perquisitions administratives et des assignations a résidence, comme si la « double
peine » n’avait pas existé et I’inflation du soupgon administratif a chaque étape de la vie
quotidienne, comme si personne n’aurait entendu parler de 1’effondrement des « Twin
Towers » sans les xénophobes et les xénophiles, sans qui également le massacre du Bataclan
serait sans doute resté « confidentiel ». Enfin, pourquoi le « bouc émissaire » est-il devenu
« musulman » et n’est pas resté « arabe », « travailleur immigré » ou « immigré » tout court ?
Quant a la « décomposition du mouvement ouvrier », voila un facteur objectif bien général et
bien antérieur a la fabrication du musulman comme marqueur racial. Résumant toutes les
limites et les fausses pistes de son livre, en bon ancien trotskiste, SM conclut : « Le marasme
actuel trouve son origine dans les impasses théoriques et stratégiques de la gauche

49



social-démocrate qui ne peut plus proposer de véritables réformes et de la gauche
révolutionnaire qui ne veut plus assumer la perspective de la révolution » (145). La « crise
historique de la direction révolutionnaire » en quelque sorte.

Dans I’entretien de Ballast, la question du passage a 1’islam comme marqueur de la
catégorisation raciale est abordée :

« Les musulmans - réels ou présumés - sont I’objet de nombreuses sollicitations
contradictoires dans la France de 2017. En tant que consommateurs, ils sont les cibles
privilégiées du marketing dit ethnique a travers la niche du halal, pour le grand plaisir des
grandes marques et des chaines de supermarchés. En tant qu’électeurs, ils ont les faveurs des
¢tats-majors — toutes tendances confondues — en raison de la croyance dans 1’existence d’un
"vote musulman" ou de la sensibilité supposée de ce groupe a certaines questions. Qu’ils
soient percus comme consommateurs ou é€lecteurs, 1’essentiel est donc qu’ils demeurent
"musulmans", ce qui révele la force de 1’assignation identitaire — a coloration confessionnelle
de surcroit — et constitue une véritable violence symbolique pour les athées, agnostiques,
libres penseurs, hétérodoxes et non pratiquants. Pourtant, on a désigné par le passé ces mémes
personnes avec d’autres mots ou expressions comme "beurs" dans les années 1980,
"travailleurs arabes" dans les années 1970, "ouvriers nord-africains" dans les années 1950.
Cela ne signifie pas que ces termes étaient plus corrects mais cette évolution souligne autant
la démonétisation du référent ouvrier dans les discours publics que le remplacement des
idéaux nationalistes, socialistes ou panarabes par 1’hégémonie islamiste sur la rive Sud de la
Méditerranée. Bien sir, les "musulmans" ne sont pas complétement passifs dans la mise en
ceuvre des processus décrits plus hauts. »

Quand SM pointe un élément essentiel dans cette évolution (nous laissons de coté les
supermarchés et plus douteuses les « faveurs des états-majors ») qui va de «1’ouvrier
nord-africain » au « musulman », il n’évoque pas les processus réels de la crise et de la
restructuration des années 1970 aux années 1980, le regroupement familial, les « deuxiéme et
troisiéme générations » qui ne prennent pas la reléve, c’est-a-dire d’abord les causes de la
« culturalisation » de I’immigré et de sa descendance puis la confessionnalisation de cette
« culturalisation ». Ce point essentiel devient chez SM: «la démonétisation du référent
ouvrier dans les discours publics (souligné par nous)». Comme si voir dans cette
« démonétisation » autre chose qu’une affaire de « discours publics » allait contraindre a
s’interroger sérieusement sur la « décomposition du mouvement ouvrier ». Interrogation qui
est pour SM Dinterdit majeur sous peine de voir son livre s’effondrer ou simplement
apparaitre pour ce qu’il est: un pamphlet, une entreprise de dénonciation des entrepreneurs
sans aucune référence objective a ce qui est 1’objet de leur entreprise. Comme pour les « Amis
de Juliette », comme pour les auteurs de « Jusqu’ici tout va bien.. », pour SM la dénonciation
est suffisante dans la mesure ou I’'unité¢ de la classe sous le visage ou non du « mouvement
ouvrier », sont des référents toujours présents quelles que soient les vicissitudes du moment,
ou toujours préts a se révéler a nouveau. Les segmentations raciales, les assignations, ne sont
en conséquence que des accidents de surface, des choses absolument contingentes vis-a-vis de
ce qu’est substantiellement la classe. Rien d’objectif la-dedans, seulement un « travail
subjectif », des manceuvres : la dénonciation suffira donc. Il est d’une certaine fagon comique
de voir resurgir sous la plume de SM les pires platitudes relatives au mouvement ouvrier
entrecoupées de citations et de références a Socialisme ou Barbarie, Noir et Rouge ou
[’Internationale Situationniste. Marx disait a propos de la masse de livres consacrés au coup
d’Etat de Louis Napoléon Bonaparte qu’il n’y en avait que deux d’importants : le sien bien
str et celui de Victor Hugo, Napoléon le petit. Mais il ajoutait qu’entrainé par sa haine du
personnage, Hugo ne considérait aucune condition de ce coup d’Etat et, ainsi, faisait de Louis

50



Napoléon, non pas un « petit» et pictre personnage mais un surhomme. A lire SM ou les
« Amis de Juliette », « Bouteldja la petite » semble en passe de devenir « superwoman ».

« La fabrique du musulman » est un bien joli titre, mais il n’y a rien derriére. Dans
cette « fabrique », la mécanique est trés partiellement décrite ainsi que certains des
mécaniciens, mais rien sur I’énergie qui anime cette mécanique, comme si les mécaniciens qui
ont congu et entretiennent les rouages suffisaient a mettre en branle de purs objets de leur
invention. A concentrer sa critique de la « fabrique du musulman » sur eux, SM en fait des
démiurges.

« Bien siir, les "musulmans" ne sont pas complétement passifs dans la mise en ceuvre
des processus décrits plus hauts. » déclare SM dans cet entretien de Ballast (méme si les
« processus » en question restent dans I’ombre du « travail subjectif »). C’est la question la
plus difficile : pourquoi cette assignation est-elle massivement reprise par ceux qu’elle
désigne et enferme ? Plusieurs fois dans ces notes de lecture, nous avons exposé les raisons
qui a un certain moment, dans certaines conditions font que I’islam devient le marqueur de la
segmentation et de 1’assignation raciale ; mais cela n’explique pas pourquoi le groupe ainsi
désigné et constitué reprend a son compte ’appellation pour se désigner lui-méme. Pas tous
bien siir, mais c’est massif et la question est incontournable.

Il y a la pression sociale et institutionnelle, publique, qui répéte « vous étes
musulmans », i1l y a toujours I’explication un peu passe-partout du « retournement du
stigmate ». Cela existe mais demeure un peu superficiel et pas trés convaincant. Dans ce
méme entretien, SM avance une explication que nous avons ¢galement développée dans les
notes sur le livre d’Hajjat : « De fait, certains courtiers ou entrepreneurs communautaires y
voient de nouvelles opportunités afin de satisfaire leurs intéréts personnels ou leur projet de
société. Mais cela ne réglera en rien le sort de la grande majorité des musulmans, qui a plutot
a voir avec les couches de la population frangaise les moins favorisées économiquement.
Seule une minorité — plutdt bien dotée en capitaux économiques ou scolaires — pourra accéder
a des postes de représentation ou intégrer 1’élite dirigeante grace a la "diversité", qui joue
contre I’égalité. » Il est exact que dans les années 1990, on voit apparaitre les premieres
organisations « musulmanes » dans les catégories les plus éduquées des jeunes issus de
I’immigration (voir notes sur Hajjat). Cela a joué son role, mais cela n’explique pas pourquoi
cette appellation va se diffuser dans 1I’ensemble de la population & moins d’attribuer aux
Indigenes et autre « Présence musulmane », un impact que ces organisations n’ont pas. On
trouve cependant avec ce dernier point un début d’explication, une piste. La question est
insoluble tant que 1’on considére le probléme comme se fractionnant en deux temps :
I’assignation venant du racialisateur puis la reprise de I’assignation (ainsi construite) par le
racialisé.

Le procés de constitution des assignations raciales est un processus objectif dans
lequel le racialisé n’a pas le choix de son appellation et méme de sa lutte contre elle.
Revenons a une des theses de Colette Guillaumin :

« L’existence d’un groupe objectif reconnu pour tel, majoritaire ou minoritaire, ne se
produit qu’au sein d’un univers commun dont la codification est la méme pour I’ensemble de
la société. Ce n’est pas I’hétérogénéité des valeurs qui marque 1’existence d’une majorité et
d’une minorité, mais bien 1’homogénéité¢ du systéme de valeurs. (...) L’existence des groupes
majoritaire et minoritaire se fonde, au-dela du pouvoir, sur un univers symbolique commun.
Le minoritaire se trouve en fait intégré dans le systéme symbolique défini par le majoritaire
quels que soient par ailleurs ses essais ou ses échecs a se constituer un systeme propre. Plus
encore, ses efforts pour se définir contre un tel systéme sont orientés et canalisés par le
majoritaire ; il ne peut se définir sur des références internes et indépendantes, il doit le faire a

51



partir des références que lui offre le systéme majoritaire. L’histoire récente des minorités en
offre de bons exemples : le Black Power, le "féminisme", la "négritude" sont des systémes
d’opposition, des "réponses". La violence de cette contrainte qui poursuit le minoritaire
jusqu’a lui imposer les termes mémes de sa révolte et le maintenir dans [’orniere d’une
définition préétablie par la société qu’il conteste échappe trop souvent. On ne peut donc dire
a aucun moment qu’il existe des groupes (ou des systémes) hétérogenes, mais bien un systéme
de référence par rapport auquel les groupes réels — tant minoritaires que majoritaire — se
définissent différemment » (Guillaumin, L’Idéologie raciste, p.125)

Ce «systéme de valeurs homogene », cet « univers symbolique commun », est, pour
ce qui nous préoccupe ici, celui constitué par les couples laique / religieux ; moderne /
archaique ; individualité libre / communauté ; universel / particulier, etc., dont nous avons
présenté les raisons de sa prégnance idéologique a partir des années 2000. L’islam devient une
réponse orientée et canalisée par le majoritaire, réponse qui en substance déclare : « je suis
une voie propre vers l’indépendance individuelle, la modernité, etc.». Le fameux
«universalisme de I’Occident », la fameuse « modernité », ne sont jamais remis en cause
parce qu’ils ne peuvent pas 1’€tre car ils sont objectivement ancré dans le MPC, et personne
ne leur échappe. L’opposition a I'universalisme, a la modernité, devient une de leurs
déterminations car I'universalisme et la modernit¢ demeurent toujours la norme. La seule
contestation possible consiste a chercher a construire une voie autonome vers les mémes
buts : « vous n’avez pas le monopole de 'universel et de la modernité ». (revenir ici sur de
nombreux exemples donnés sans le vouloir par Sherene Razack, La Chasse aux
musulmans). Le piege est parfait.

Poursuivons avec Guillaumin : « Considérer le racisme comme un schéma de simple
mise en présence de groupes hétérogeénes (ennemis ou non) néglige donc le fait qu’ils
s’insérent dans une totalité. Le systéme catégoriel n’est pas le résultat d’un contact entre pures
hétérogénéités, que seul le hasard géographique mettrait en présence, mais 1’expression d’un
ordre symbolique qui recouvre l’ensemble. Une société raciste n’est pas la collection
composite de groupes hétérogénes mais fonctionne suivant un systéme de relation entre
groupes de pouvoir inégal ; elle est systeme d’antagonismes et non juxtaposition de groupes.
Dans les phénomeénes racistes, la réalité organique de la liaison est un facteur capital, les
groupes ¢tant profondément dépendants les uns des autres dans 'univers symbolique tout
comme dans la réalit¢ concréte. Aucun n’est lisible si on I’isole de la relation qui,
précisément, le constitue » (125-126).

Si la révolte et la lutte du minoritaire est inéluctable et nécessaire, elle est un nceud de
contradictions et une impasse tant qu’elle se délimite et s’effectue sur 1’identité définie et
reconnue socialement construite par le groupe majoritaire et confortée par les entrepreneurs
qui veulent en étre les représentants. C’est cependant dans ces contradictions que peut surgir
la remise en cause méme des identités par l’insatisfaction vis-a-vis de soi. Du fait que cette
identité est celle que vous voulez que je sois (cf. Cassius Clay et James Baldwin, voir notes
sur Guillaumin).

Toujours ce qui revient ce sont les phrases de Cassius Clay : « Je n’ai pas a étre ce que
vous voulez que je sois. (...) Vous voulez m’imposer la différence que vous me désignez
comme ¢étant ma différence d’avec vous et qui me définirait enticrement. » ; ou de James
Baldwin « I’'m not your negro ».

Deuxiemement, /e livre de SM est bati sur une pensée absolument binaire n’admettant
qu 'une exclusion réciproque radicale entre race et classe. Entre les deux, il ne pourrait exister
qu’une relation de substitution. Que réaliser cette « substitution » soit 1’objectif politique des

52



« entrepreneurs » est exact, mais cela ne justifie pas pour autant la pensée binaire des
fetichistes de la « classe » qui promeuvent et encensent le livre en se gardant bien de rappeler
comment le « mouvement ouvrier » en est la toile de fond nécessaire (sans parler de
« I’alliance avec la petite bourgeoisie intellectuelle »). Le probleme de SM c’est qu’ayant
réduit la segmentation raciale de la classe ouvricre a ces « entreprises » et ayant souscrit a la
légende du mouvement ouvrier, il ne peut plus voir que la classe ouvriere ne fut jamais une,
que la segmentation raciale la traverse constitutivement dans son existence de classe de ce
mode de production. Classe et race ne sont pas dans un rapport d’exclusion réciproque : soit
I’un soit ’autre. Le livre passe totalement a c6té des questions réelles de la lutte de classe les
supposant résolues a la condition de travailler a la reconstruction du « mouvement ouvrier en
alliance avec la petite bourgeoisie intellectuelle » (ceux-1a on ne sait jamais qui c’est).

Reprenons en lisant la suite une citation de I’entretien déja utilisée : « De fait, certains
courtiers ou entrepreneurs communautaires y voient de nouvelles opportunités afin de
satisfaire leurs intéréts personnels ou leur projet de société. Mais cela ne réglera en rien le sort
de la grande majorité des musulmans, qui a plutdt a voir avec les couches de la population
francgaise les moins favorisées économiquement. Seule une minorité — plutoét bien dotée en
capitaux économiques ou scolaires — pourra accéder a des postes de représentation ou intégrer
I’¢lite dirigeante grace a la "diversité", qui joue contre I’égalité. Le reste sera condamné a la
stagnation ou a la relégation —au méme titre que les autres composantes des classes populaires
de France — les discriminations en plus (souligné par nous). »

La derniere phrase dit une chose et sont contraire : c’est « la méme stagnation et
relégation » ... « les discriminations en plus ». Mais c’est précisément la le probleme que SM
escamote. Nous pouvons voir au travers de tout 1’appareil statistique officiel que ces
discriminations ne sont pas « en plus », mais constitutives de la division du travail, de la
reproduction de la classe ouvriere, constitutives de I’existence de la force de travail globale
face au capital. Cela ne signifie pas qu’il ne peut pas y avoir de luttes communes, mais il est
rare qu’elles ne soient pas traversées par ces « discriminations ». L’ouvrier blanc (« de
souche ») ne jouit pas pour autant de « priviléges » (le « privilége blanc » des Indigenes). Un
privilége est un avantage dont on jouit contre le droit commun, contre la loi commune, il ne
peut donc étre que le fait d’une minorité. Ce sont les travailleurs racisés qui sont exclus
légalement ou non de la loi et des pratiques communes concernant I’embauche, le poste de
travail, le salaire, les promotions, le logement, I’éducation, etc. Et, pour I’ouvrier blanc, la loi
et les pratiques communes sont loin d’étre des « privileges ». Cependant, sans parler de
«privileges », en France, aux Etats-Unis ou ailleurs, il est vrai qu’il vaut mieux étre un
ouvrier blanc qu’Arabe ou Noir, simplement pour étre dans la loi et les pratiques communes
ou en obtenir I’application. Les processus de discriminations a I’intérieur de la classe ouvriére
sont des dispositifs constitutifs de I’existence ouvriére mais sur lesquels les ouvriers n’ont
aucun pouvoir méme si, catastrophiquement, ils peuvent étre amenés parfois a défendre ces
discriminations (Aigues Mortes a la fin du XIXe siecle ; les dockers de Londres au début des
années 1970, les licenciements dans 1’automobile en France au début des années 1980, etc.).
La classe ouvriére n’est qu’une classe de ce mode de production, si c’est pour cela qu’elle a la
capacité de 1’abolir et de se supprimer, cela n’est pas le fait d’une nature révolutionnaire qui,
en se manifestant, rendrait toutes les choses simples (les « dérapages » relevant de manceuvres
et de dévoiement).

Toutes les contradictions et segmentations sont définitoires de la « position
commune » des prolétaires dans le mode de production capitaliste, elles existent de fagon
interne a I’existence et a la pratique de la classe ; le prolétariat n’existe pas d’abord tel qu’en
lui-méme et est seulement ensuite traversé par ces segmentations et contradictions. Comme si
le prolétariat était (ce qui est toujours implicitement présupposé) blanc et masculin (parce que

53



si les femmes se disent « camarades mais femmes » c’est aussi une entorse malveillante a
I’unité de la classe). Etre une classe n’existe plus que comme un rapport au capital, c¢’est alors
avoir de fagon intérieure toutes les segmentations et contradictions produites par les
catégories du mode de production et leur reproduction. La segmentation et la position
commune, race et classe, ne sont pas des contraires exclusifs et seulement substutuables.

On peut clamer qu’il faut I’unité de la classe, le « grand tous ensemble » et que les
divisions ne sont que le fait de « malveillants entrepreneurs », mais voila cette « unité » ce
n’est jamais ce qu’il se passe et il faudrait comprendre pourquoi : dans la situation commune
des prolétaires qui est leur rapport au capital il n’y a que leurs divisions, c’est pourquoi la
révolution est I’abolition par les prolétaires de leur propre condition, vouloir la révolution
comme abolition de toutes les classes et promouvoir 1’unité préalable de la classe est un
non-sens auquel la 1égende du mouvement ouvrier donne des allures de tradition respectable.
Ce n’est, a I'intérieur de la lutte en tant que classe, que par des pratiques d’attaques par les
prolétaires de ce qui les définit dans leur situation de prolétaires y compris toutes les formes
de représentations, que la segmentation est posée comme probleme, c’est-a-dire quand elle se
confond avec I’appartenance de classe elle-méme et non quand c’est cette appartenance de
classe qui est supposée contenir [’'unité et résoudre la question des divisions. C’est un point
théorique et pratique essentiel qui distingue les théories de la communisation d’un bricolage
programmatique new look faisant de la communisation un nouveau programme sans que
celui-ci soit relié aux transformations de la contradiction entre prolétariat et capital et aux
formes de valorisation du capital. Bref, on garderait tout comme avant et on ajoute : « voila le
but véritable que nous pouvons atteindre maintenant, voila ce qu’il faut faire ».

L’abolition du capital, de I’Etat, etc., ce sera un nceud de contradictions entre les
prolétaires et la classe dominante a toute sorte de niveau et d’instances et entre les prolétaires
eux-mémes, dans lesquelles se liquideront ou non les identités construites inhérentes a leur
existence de prolétaires, entre les hommes et les femmes dans I’abolition de la propriété, de la
division du travail et du travail.

Dans la lutte contre la racialisation, le déni normatif des segmentations et la
proclamation de I’unité mystique de la classe sont le réve de militants qui se sont trompés
d’époque. Si SM a raison de dénoncer dans I’idéologie des Indigenes, le « refus de la lutte
contre 1’exploitation capitaliste » et « I’occultation des luttes d’une immigration intégrée
(souligné par nous) a la classe ouvriére » (137), nous ne pouvons avoir cependant qu’une
opinion extrémement réservée quant a I’irénisme de cette « intégration » a I’intérieur du
mouvement ouvrier et de ses institutions. SM peut développer des critiques factuelles précises
et pertinentes des idéologies et des pratiques en cours parmi les « entrepreneurs » et les
« islamo-gauchistes », mais elles resteront toujours limitées du fait de sa vision non-critique et
non-historique du mouvement ouvrier et de 1’'unité de la classe dont I’attente du retour est la
toile de fond de tout son ouvrage.

Au-dela de la « décomposition du mouvement ouvrier » et de 1’'unité mystique de la
classe, dans le cours actuel des luttes, ce qui importe ¢’est une vision pragmatique des conflits
internes, des divisions, de leur dynamique, de ce qu’elles représentent, des alliances ou non.
La fluidité, la labilité, I’historicité des constructions raciales c’est la-dessus qu’il faut se battre
et non se réfugier dans le déni, la condamnation manceuvricre et la norme. La fluidité, etc.
c’est aussi ce qui permet de penser la possibilité de la lutte antiraciste, elle en est la possibilité
et le contenu méme. L’objet de la critique, sa cible, son point d’appui, c’est cette labilité, cette
plasticité et cette fragilité : 1’historicisation, la « déconstruction », la contextualisation et,
pourquoi pas, dans certaines situations, le fait que ces identités peuvent étre des processus
dynamiques de constitution d’une lutte spécifique et particuliére et par la la reformulation
d’un rapport de forces genéral entre les classes.

54



En ce qui concerne ce dernier point, dans un entretien publié sur le site Ballast, SM
reprend un fragment de I’Adresse aux révolutionnaires d’Algérie et de tous les pays de
« I’Internationale situationniste » : « Les prochaines révolutions ne peuvent trouver d’aide
dans le monde qu’en s’attaquant au monde, dans sa totalit¢. Le mouvement d’émancipation
des Noirs américains, s’il peut s’affirmer avec conséquence, met en cause foutes les
contradictions du capitalisme moderne (c’est nous qui soulignons) ; il ne faut pas qu’il soit
escamoté par la diversion du nationalisme et capitalisme de couleur des Black Muslims. » SM
n’a vu que la fin de la phrase sur la « diversion », 1a il était chez lui, mais le début est une
réfutation radicale de toute sa problématique : la mise en cause de « toutes les contradictions
du capitalisme moderne » est le fait d’un mouvement qui reconnait et assume la segmentation
raciale a Dintérieur du prolétariat : « le mouvement d’émancipation des Noirs américains ».
De méme, on pourrait citer C.LR.James dont SM se réclame au cours de ’entretien :
« Aujourd’hui, leur composition prolétarienne et leur relation avec le prolétariat américain
sont telles que leurs luttes (celles des « Negres », nda) indépendantes (souligné par nous)
constituent probablement le stimulant le plus puissant dans la société américaine pour que
le prolétariat organisé américain prenne conscience de ses véritables responsabilités dans la
marche d’ensemble du processus national et de la force qu’il représente contre 1I’impérialisme
américain. » (Une histoire du Negre aux Etats-Unis — 1943 —in C.L.R.James, Sur la question
noire, p.143, éd. Syllepse).

« Je refuse avec la méme force la confessionnalisation et la racialisation de la question
sociale car leur triomphe définitif signifierait la disparition de toute issue réellement
émancipatrice » déclare SM (entretien de Ballast). Proclamation trés noble mais qui n’avance
a rien. C’est en comprenant comment racialisation et confessionnalisation (je préfére cet ordre
des termes) sont objectivement construites qu’on peut lutter contre, c’est-a-dire a partir de
leur reconnaissance dans la constitution méme du prolétariat en classe et non de leur « refus ».
Le probléme de la lutte de classe, c’est la classe.

Dans le méme entretien : « De nos jours, des notions comme la "race" et I’ "identité"
ont été rapidement réappropriées, sans la moindre critique par certains milieux militants
porteurs d’un discours radical (...) Il faudrait tout de méme réussir & démontrer 1’utilité
politique de ces outils théoriques dans une perspective révolutionnaire, en particulier dans le
contexte frangais.» L’ «utilit¢ politique » n’a pas a étre « démontrée » puisque ces
déterminations de races et d’identités sont parties prenantes de la constitution des classes et de
la lutte des classes. Races et identités ne sont des outils théoriques que dans la mesure ou on
comprend leur construction réelle dans le mode de production capitaliste, comment elles
s’inseérent de facon toujours historiquement spécifique dans la lutte des classes. On ne parlera
pas de la méme fagon des greéves des magons italiens en région marseillaise au début du XXe
siécle, des ouvriers de Billancourt au début des années 1970 ou des émeutes de banlieues en
2005. Certaines segmentations raciales peuvent disparaitre, de nouvelles apparaitre. En
définitive, la principale question ne porte pas sur les identités ou les races, mais sur le
prolétariat lui-méme qui n’est pas une substance possédant en elle sa mission historique. On
pourrait simplement répondre & SM que races et identités nous servent a comprendre ce qu’il
se passe et que ce n’est que dans ce qu’il se passe que se forge la « perspective
révolutionnaire ». Nous serions curieux de voir comment SM parvient a analyser les gréves de
I’automobile de 1981-1984 ou les émeutes de 2005 sans « 1’outil théorique » de la race. En
parler, ’analyser, lui faire toute sa place, ce n’est ni I’exalter, ni en faire 1’alpha et ’oméga de
tous les faits sociaux. Crier « La classe ! La classe ! » en sautant sur sa chaise comme un cabri
n’est pas plus efficace dans une « perspective révolutionnaire » que de crier « La race ! La
race ! ». Il ne s’agit pas de combiner les deux, comme dans une mauvaise compréhension de

55



« 'intersectionnalité », les choses sont en fait assez simples: le prolétariat n’existe pas
préalablement dans une sorte de pureté théorique avant de compter en son sein des Arabes,
des Noirs, etc. Tout est donné simultanément mais conceptuellement tout n’est pas au méme
niveau. C’est a partir du mode de production capitaliste, de I’exploitation, des classes que
nous déduisons les constructions raciales comme nécessaires et le cours des luttes de classe
comme intégrant cette nécessité. La lutte des classes est bien le « moteur de I’Histoire » pour
parler comme SM, mais la question raciale n’est pas « subordonnée a la lutte de classe »
comme le dit SM a la suite de C.L.R.James, elle lui est interne.

Méme si «le slogan "Noirs et Blancs unissez-vous et luttez" est inattaquable en
principe, mais souvent trompeur et parfois méme dangereux au regard de la réalité¢ » (CLR
James), en revanche /e déni fut toujours nécessaire et vital pour le mouvement ouvrier et il I’a
toujours pratiqué. Quand, dans la suite de I’entretien, SM cite C.L.R. James, il n’en lit et n’en
comprend que la moitié. Quand James parle de subordination, il ajoute immédiatement :
« Mais négliger le facteur racial comme simplement accessoire est une erreur a peine moins
grave que de le rendre fondamental. » (The Black jacobins, cité par SM dans ’entretien). Pour
SM cela vaut autorisation pour ne pas s’en préoccuper face au « moteur de I’Histoire » (ce
n’est pas moi qui ajoute la majuscule). Parodiant SM, « A quoi sert cet "outil théorique" ? »
serait-on tenté de demander a James.

Sur la lancée de cette lecture hémiplégique de James, SM fait un pas de plus et
enchaine sur une citation de Louzon ou, la, la race est rejetée hors de tout espace théorique :
« La colonisation n’est donc pas, en fait, ce qu’elle apparait €tre & premiere vue ; elle n’est pas
affaire de races et elle est bien moins affaire de religion, elle n’a pour raison ni d’exterminer
une race ennemie ni de convertir des infideles ; elle est simplement 1’extension a d’autres
parties de la planéte du systéme a fabriquer des prolétaires que la bourgeoisie a commencé a
appliquer chez elle des sa naissance ». Exit le « Code noir », le « Code de I’indigénat », le
refus de la citoyenneté, les colléges électoraux séparés, etc.,etc. Pas de racisme dans la
colonisation : « faut pas pousser SM!». A force de se focaliser sur les « forcenés de
I’identité » (SM) et de réduire la segmentation raciale a leurs activités, SM en arrive a dire
n’importe quoi au nom de la préservation de la pureté prolétarienne s’exprimant dans le
mouvement ouvrier « alli¢ a la petite bourgeoisie intellectuelle » qui, au prix d’une petite
entorse intellectuelle a la « non mixité de classe », trouve tout de méme sa place.

A la suite de son « refus de la confessionnalisation et de la racisation de la question
sociale » (ce qui est tout a fait contraire a tous les textes de James), SM introduit un paralléle
entre la situation actuelle et la « main tendue aux catholiques » de Maurice Thorez dans
[’Humanité du 17 avril 1936 et la réponse de Marceau Pivert a Thorez (« Fréres en tant
qu’exploités mais non pas fréres en tant que catholiques »). Ce parallele passe totalement a
coté des questions auxquelles nous sommes malheureusement confrontés maintenant, il a la
curieuse caractéristique d’occulter ce dont il est censé parler, c’est-a-dire le racisme et
actuellement son marqueur religieux. Le parall¢le entre catholiques de 1936 et musulmans de
2017 n’a aucun sens. Les ouvriers catholiques francais de 1936 n’étaient pas un groupe
racisé (sauf peut-&tre les mineurs polonais & Montceau-les-Mines - je plaisante). Toutes les
difficultés dans lesquelles nous sommes embarqués relatives a la compréhension et aux prises
de position face a la constitution actuelle du racisme sur marqueur religieux sont évacuées par
ce parall¢le.

On ne peut sortir de ces difficultés que par une compréhension de 1’« islamophobie »
qui paradoxalement ne fait pas de I’islam le début et la fin de 1’affaire (voir notes sur Hajjat).
Les mesures « islamophobes » sont des mesures racistes dont I’islam est la forme
conjoncturelle. Il importe alors de montrer et de mettre I’accent sur les raisons de cette

56



conjoncture qui implique I’ensemble des rapports de classes (voir divers passages dans les
notes sur Guillaumin et sur Hajjat). En sortant 1’islamophobie de sa vision comme relevant
d’un «choc culturel » on I’historicise comme une construction raciale particuliére mais
relevant des mécanismes généraux des constructions raciales dans le MPC, on demeure de
plain pied dans les mécanismes de reproduction du capital. On montre qu’étre musulman
n’est pas une qualité inhérente a une somme d’individus mais une assignation construisant le
groupe comme tel, traversé lui-méme de conflits entre hommes et femmes et selon les classes
sociales, conflits parfois propres mais le plus souvent identiques au reste de la population dans
la méme situation sociale. On défait I’homogénéisation induite par « I’islamophobie ». On
s’opposera aux défenseurs de I’islam qui ont besoin d’en faire le début et la fin de
« I’islamophobie » non pas au nom de la critique anticléricale mais parce qu’on aura démonté
la construction de I’islamophobie, ce n’est que ce faisant que 1’on peut alors poser, en
situation, si nécessaire, la critique de la religion parce que les adversaires auront été autrement
définis. On critique des mesures racistes en expliquant pourquoi elles ont acquis cette
« forme », et si on ne défend pas I’islam, on ne défend pas non plus la laicité. La laicité parle
de Liberté, mais derriere la Liberté, c’est I’Etat qui se profile, et avec I’Etat, le pouvoir et
I’Ordre qui assigne a chacun, au nom de la laicité, sa place dans la hiérarchie de la civilisation
justifiant sa promotion ou sa relégation, le traitement qui lui est réservé, sa place dans la
société.

ANNEXE 1
ur_l’idéologie anti-islamophobe (Flora Grim et Alexandra Pinot-Noir — G/P — sur le site
ddt21)

Dé¢s le premier paragraphe, le texte se donne un adversaire taillé sur mesure : « Ce
texte entend répondre a ceux qui, parmi les communistes libertaires, sont engagés dans un
combat contre "I’islamophobie" et, a ce titre, prétendent interdire toute critique de I’islam et
promouvoir une théorie de la "race sociale"... ». Il ne s’agit pas de comprendre comment
I’islam devient le marqueur des construction raciales anti-arabes et/ou anti-immigrés et leurs
descendants, mais de « répondre » a ceux qui prennent 1’islamophobie au pied de la lettre pour
ce qu’elle dit d’elle-méme aussi bien du coté des islamophobes que de leurs adversaires plus
ou moins justement désignés comme « islamophiles » et qui en outre « prétendent interdire
toute critique de I’islam ». Le terrain est balis€ pour ne pas sortir d’une stricte critique
idéologique n’ayant pas a expliquer et justifier son objet et surtout pour ne pas en parler.

L’islam comme marqueur du racisme devient alors I’effet d’un simple « tour de
passe-passe qui assimile la "race" a la religion ». Les raisons de cette assimilation ne sont
jamais abordées si ce n’est sous I’angle de la manipulation et de la soumission a de vieilles
idéologies comme le tiers-mondisme recyclées pour 1’occasion. Le but du «tour de
passe-passe » est de « faire taire toute critique de 1’islam ». A n’en pas douter « faire taire
toute critique de I’islam » était certainement le but de toutes les lois sur le voile et des
interventions des polices municipales chassant le « burkini ». Tout le texte ne sort pas d’un
certain « entre-soi » a I'intérieur duquel il s’agit de prendre position, I’enjeu essentiel est la
prise de position et non 1’objet lui-méme des prises de position. Entre manipulateurs et
dénonciateurs, on est dans I’idéologie au sens le plus vulgaire et on y reste.

« Assigner une identit¢ musulmane a tous les immigrés «arabes» et leurs
descendants » n’aurait aucune cause sociale et historique dans 1’évolution de la société
francaise, ce ne serait que le fait de quelques entrepreneurs en racialisation ayant trouvé un
nouveau créneau pour diviser la classe ouvriére que tout le monde sait étre, en tout temps et

57



tout lieu, en soi, absolument une et indivisible. Considérer 1’islamophobie comme une
idéologie profondément sujette a la critique est une chose, ne pas considérer les faits que cette
idéologie met en forme a sa maniére en est une autre. Dans ce texte, les faits disparaissent, ne
subsiste que 1’idéologie dont la critique suffirait. Il est vrai que par ailleurs on peut lire :
« Quant au terme "islamophobie", le probléme ne réside en réalit¢ pas dans la notion
elle-méme mais dans 1’usage qu’en font ceux qui la manipulent. ». Nous n’en serons jamais
plus sur la notion elle-méme distinguée de son utilisation, sa réalité, sa formation, son
« objectivité » ou non, sa fonction de marqueur de la racialisation. Tout au long du texte /a
notion se confond avec son utilisation, parce que c’est le seul objet des auteures.

Quand G/P écrivent : « C’est sur ces bases que 1’idéologie identitaire anti-islamophobe
vient s’associer, notamment chez certains marxistes, a celle de la "race sociale"... », il faut se
rappeler que les « bases » ici évoquées renvoient a ce qui dans le paragraphe précédent était
qualifi¢ de « discours identitaire », nous tournons un peu en rond a 1’intérieur d’une critique
de la segmentation raciale réduite a un discours. Pour les auteures, il suffit alors de pointer du
doigt les manipulations de quelques entrepreneurs en racisation et la naiveté de quelques
libertaires.

De méme, la « culturalisation du racisme » n’est abordée que sous I’angle de I’histoire
des idées, elle n’est reliée a aucun fait objectif dans I’histoire de I’immigration en France.
Pour les auteures, il s’agit de dénoncer les accointances entre la Nouvelle Droite et les
anti-islamophobes, cela suffit a leur propos qui est un simple positionnement dans un milieu.
S’il est bon de critiquer le « discours identitaire qui considére que tous ceux qui ont un lien
d’origine ou familial avec I'un ou 1’autre pays du Maghreb (ou d’autres pays « arabes »)
doivent se considérer comme musulmans... », il serait bon également de considérer qu’il ne
s’agit pas que d’un discours et que ’assignation ne vient ni seulement, ni en premier lieu des
« anti-islamophobe » trop facilement assimilés pour les besoins de la distinction idéologique
a des censeurs de toute critique des religions et de 1’islam spécialement.

S’il semble vrai, au premier abord, que « ce n’est pas en raison de la religion qu’ils
pratiquent ou qu’on leur préte qu’ils sont discriminés mais parce que ce sont des travailleurs
immigrés ou issus de familles ayant immigré. Ce n’est pas ’identité qui est en jeu mais
I’appartenance de classe. » ; il aurait été cependant intéressant de chercher a comprendre
pourquoi et comment la discrimination en tant que travailleurs immigré opére sous une
discrimination religieuse et culturellement identitaire. Mais on ne voit pas comment G/P
pourraient se poser cette question quand elles ne voient méme pas la question que recele leur
affirmation précédente. Si, comme elles 1’écrivent, on est « discriminé en tant que travailleurs
immigrés » (c’est moi qui souligne), conclure que ce n’est pas « I’identité qui est en jeu mais
I’appartenance de classe » reléve d’un « tour de passe-passe ». D’un coup de bonneteau, dans
« travailleur immigré », « immigré » a disparu.

Ce n’est pas par oubli ou pour délimiter leur sujet que les auteures escamotent toutes
ces questions, c’est parce que leur problématique leur interdit de voir ces questions. C’est a la
page deux que nous entrons dans le vif du sujet, au cceur de leur problématique.

« Cette vision « racialiste » qui prétend créer une nouvelle classe de "race" ne sert en
réalité qu’a masquer, voire a nier, la réalité du rapport social capitaliste : 1’exploitation des
prolétaires, de tous les prolétaires, quels que soient leur origine, leur couleur de peau, leur
religion et leurs us et coutumes personnels. » Qu’une « vision racialiste » serve a « masquer la
réalité du rapport social capitaliste » est une chose, que la segmentation raciale releve de
processus objectifs du mode de production capitaliste en est une autre. Les deux ne sont
évidemment pas sans lien, mais ce lien est précisément ’interdit de la problématique des
auteures. Pour elles, tous les prolétaires « quels que soient leur origine, etc. » sont exploités,
point final. Que dans I’exploitation méme et sa reproduction gisent les mécanismes de la

58



segmentation raciale du prolétariat, cela est I’interdit absolu de leur propre idéologie. C’est en
cela qu’elles ne peuvent faire de la racialisation (quel qu’en soit le marqueur) qu’une
«vision » et une manipulation, au mieux un discours. Et c’est seulement a cela qu’elle
s’attaque, la réalité de la chose n’est pas leur objet. Elles peuvent alors reprendre a leur
compte les violentes inepties des auteurs de « Tiens ¢a glisse » qui « nomment racialisation (et
donc raciste, voir d’autres textes des mémes, nda) toute analyse contribuant a développer ou a
diffuser une théorie de la race ». En tant qu’objet théorique, la segmentation raciale n’est
jamais considérée comme une réalité, ce n’est qu’une vision des racialisateurs dont on va
décortiquer les accointances, les alliances, les rencontres, la biographie, remplagant I’analyse
concréte d’un objet concret par un rapport des Renseignements Généraux (voir les Amis de
Juliette) qui comme tout rapport de police se conclut par un « Circulez, il n’y a rien a voir ».
Que ces « racialisateurs » soient a combattre est une affaire mais pas en supprimant 1’objet du
débat que 1’on a réduit aux personnes, a leur projet politique et a leur « vision », a un « tour de
passe-passe ».

Quand G/M disent que le racisme n’est pas « indispensable » au développement
capitaliste, c’est parce qu’elles considérent qu’il ne serait que « justification « ou « excuse ».
Si le racisme est constamment li¢ au développement du MPC (sans en étre 1’origine comme
dans 1’idéalisme de I’idéologie décoloniale), ce n’est pas parce qu’il « justifie » ou excuse »
quoi que ce soit, mais parce qu’il est inhérent a I'universalité du capital et a 1’historicisation
hiérarchique des sociétés qui en découle, a la division du travail, a la valeur morale de la force
de travail, a la citoyenneté de I’individu libre isolé et a la nation. Pour Grim et Pinot-Noir,
I’idéologie n’est que justification et excuse et elles nous assenent que « dans leur ensemble,
pillage et colonisation, tout comme 1’exploitation proprement dite, n’ont pas besoin de
quelconque excuse. », telle que le racisme. Il ne s’agit pas d’ « excuse », et pourtant que de
volumes, de traités, de codes de lois, de théories les plus folles, de bibliotheques entieres
d’Economie politique, de dispositifs divers, que la classe dominante, ses économistes,
historiens, anthropologues, géographes, médecins et philosophes, mais surtout militaires,
administrateurs et fonctionnaires ont produit pour construire, délimiter et hiérarchiser des
groupes raciaux, nommer et fixer les ethnies, expliquer la nécessité du colonialisme et de
I’exploitation en général. G/M vont alors chercher deux exemples de colonisation qui, selon
elles, sont exemptes de racisme : les Irlandais et les Ukrainiens. Rappelons que les Irlandais
ont ét¢ décrits par les Anglais comme des bétes et ont tres difficilement accédé au statut
de « blancs » aux Etats-Unis. Quant aux Ukrainiens face aux Russes, autre exemple de
colonialisme sans racisme selon G/P, parler de colonialisme entre I’Ukraine et la Russie serait
déja un vrai sujet de discussion. En outre, c’est sous le régne de Catherine II (1762-1796) que
le servage est étendu et renforcé en Ukraine orientale (1’Ukraine occidentale n’est acquise a la
Russie que lors du second partage de la Pologne en 1793) avec I’interdiction faite aux paysans
de quitter le domaine et globalement de quitter leur condition, au plus grand bonheur des
propriétaires ukrainiens. Les exemples de G/P contredisent leur problématique, non seulement
dans les faits mais dans les notions employées. Dés que je parle d’« Anglais» et d’
« Irlandais » ; de « Russes » et d’ « Ukrainiens », j’ai construit des ensembles historiques,
culturels ou raciaux, peu importe, mais j’ai commis le crime supréme : j’ai amalgamé comme
le plus vulgaire anti-impérialiste les classes sociales de part et d’autre de la ligne de la
colonisation (cf.I’Ukraine). Il faut voir comment les ¢élites aztéques se sont vite accommodées
de la conquéte espagnole aux dépends des paysans tenanciers.

Rien ne se donne jamais en clair, I’idéologie est partout, pas comme « excuse » ou
« justification » mais comme rapport aux rapports de production et comme ensemble de
solutions crédibles aux conflits nés de ces rapports. L’unit¢é immanente et indistincte du

59



prolétariat que nous présentent Grim et Pinot-Noir est un bon exemple d’idéologie sous
laquelle peuvent opérer de nombreuses pratiques telles que celles du mouvement ouvrier
qu’idéalise Sidi Moussa dans son « trés bon ouvrage, La Fabrique du musulman » (dixit Grim
et Pinot-Noir dans un entretien postérieur a leur texte, sur le site ddt21). Face a la terrible
unit¢ immanente de la classe, les dominants ne pourraient que faire feu de tout bois : « Le
racisme, comme la xénophobie, est un outil qu’utilisent les dominants contre les dominés ».
Quelle pauvreté de pensée que I’instrumentalisme ! Il fonctionne comment cet « outil »,
quelle énergie utilise-t-il, par quelle transmission passe cette énergie pour 1’actionner ? « Il
s’agit de créer des catégories permettant de diviser pour prévenir ou écraser les rébellions et
les luttes sociales » (G/P). 1l faut avoir une bien pietre idée des prolétaires, des luttes sociales
et des rébellions pour penser qu'un simple outil de diversion suffise a les prévenir ou les
écraser. Mais alors, c’est la conscience de leur situation et de leur immanente unité qu’il
faudrait apporter a ces prolétaires mystifiés puisqu’ils se laissent berner par des manipulations
et des visions.

Dans la séquence particuliere que nous traversons et vivons (cf. TC 25), la théorie de
la communisation s’est sclérosée en un ensemble de propositions et de mesures codifiées, en
un nouveau programme dont la production historique a disparu. La théorie de la
communisation ne se soucie plus de sa propre production dans un cycle de luttes, de son
embarquement dans I’immédiat. Encore une fois, la chouette de Minerve a pris son envol au
crépuscule. La communisation est devenue un but fixe et défini a atteindre par un prolétariat
imaginé et imaginaire semblable a celui du mouvement ouvrier qui fait tant révé Sidi Moussa
dans le livre que G/P trouve si « important ». Elles se gardent bien de citer tous les passages
ou I'auteur déclare son amour au mouvement ouvrier, ses institutions et ses conquétes ainsi
que I’espérance du renouveau de son « alliance avec la petite bourgeoisie intellectuelle ».

Le passé ne fait pas réver que Sidi Moussa : « Et, méme a I’époque du plein-emploi, le
pouvoir et ses media ont toujours plus ou moins entretenu la xénophobie, encourageant la
stigmatisation successive de chacune des différentes vagues de travailleurs immigrés (les
« Polaks », les « Macaronis », « les Portos », etc.). La grande différence était que, dans les
unités de travail, la solidarité ouvriere prévalait sur les préjugés et que tout le monde
travaillait et combattait au coude a coude. Mais c¢’était avant.... » (G/P). Passons sur le fait
que les vagues d’immigration des « Polaks », des « Macaronis » et « des Portos » n’ont pas
toujours correspondu a des « époques de plein emploi », ’essentiel est dans la dernicre
phrase. Que la « solidarité ouvriére » était belle au temps d’Aigues Mortes et quand les
ouvriers « frangais » applaudissaient a 1’expulsion des mineurs polonais en 1937 ! Lisez les
articles de Daniel Mothé dans Socialisme ou Barbarie sur Billancourt a la fin des années 1950
et dans les années 1960. Il y avait bien solidarité ouvrieére mais au travers de toutes sortes de
conflits, de luttes menées ensemble ou les uns contre les autres créant un espace commun
mais qui jamais en ce qui concernait alors les travailleurs nord-africains ne dépassait la
coupure entre « eux » et « nous ».

Le racisme ne sera dépassé que par et dans la lutte de classe disent G/M, c’est vrai
mais pas dans un mythique « grand tous ensemble » a la Sidi Moussa car la position
commune de I’appartenance de classe contient toutes les segmentations. Ce n’est que dans
leur contradiction avec I’appartenance de classe devenue contrainte extérieure que les
prolétaires peuvent, abolissant le capital, dépasser les segmentations raciales. Ce n’est pas
dans leur situation commune de classe mais en se retournant contre elle que les prolétaires
dépassent les segmentations raciales. En attendant, la lutte de classe peut travailler la
fragilité, la labilité, des segmentations raciales (elle n’est pas étrangére alors a I’anti-racisme,

60



n’en déplaise aux «radicaux ») qui sont des processus objectifs mais des configurations
mouvantes.

Il est vrai que « avant », quand « la solidarité ouvriére prévalait sur les préjugés et tout
le monde travaillait et combattait au coude a coude », le monde était beau comme dans un
poeme d’ Aragon.

ANNEXE 2

Racisme anti-musulmans et logique identitaire
(non signe, publié sur le site Zones subversives le 18 février 2017)

Il s’agit d’un commentaire (souvent une paraphrase) du livre de Sidi Moussa,
accompagné de nombreuses citations.

Comme d’habitude, aucune explication (la question n’est méme pas posée) des raisons
pour lesquelles les constructions de groupes raciaux en est venue a opérer sous le marqueur
religieux de I’islam assignant plus ou moins de force tout immigré nord-africain ou originaire
d’un pays « arabe » a étre un « musulman ». Le premier paragraphe nous livre la description
habituelle de la « montée des logiques identitaires », du «racisme qui s’amplifie », du
« républicanisme franchouillard » et de « la laicité autoritaire », bien siir tout cela passant par
les « médias ». Nous demeurons dans ’ordre des discours et on suppose que, selon le refrain
bien connu, « La Crise » doit expliquer tout cela. Une « cause » est cependant sortie du lot :
« Lagressivité et le racisme des républicains contribuent a éradiquer la nuance et le recul
critique ». Il s’ensuit, selon cette « explication », la raison pour laquelle « I’extréme gauche
insiste également sur les thématiques identitaires au détriment de la question sociale. ».

Quand les « thématiques identitaires » viennent se substituer a la « question sociale »,
nous sommes face a des adversaires qui ont leur propre agenda politique. Mais le probléme de
Sidi Moussa (SM) et des commentateurs (trices) de son livre est qu’il ne raisonne que de
facon binaire : en termes de « substitution ». Parce qu’il est juste de dire que les « thématiques
identitaires » se substituent a la « question sociale » ou se développent « & son détriment »,
toute analyse reconnaissant la réalité de la segmentation raciale du prolétariat et ne se
contentant pas, au nom de l'unité éternelle et immanente de la classe, de la réduire a du
discours ou une manipulation, est renvoyée dans I’enfer du racialisme et de la thématique
identitaire. Ce n’est que leur propre incapacité a sortir des fondamentaux du programmatisme,
c’est-a-dire de la révolution comme unité et montée en puissance d’une classe appelée a
s’affirmer, que Sidi Moussa et ses commentateurs (trices) exposent (méme si certaines d’entre
elles, un peu génées se gardent d’évoquer la toile de fond de son livre).

Existe-t-il une segmentation raciale du prolétariat, et quel est le statut de cette
segmentation : purement manipulatoire ou objective ? Existe-t-il des processus objectifs de
segmentations et assignations ? Pourquoi 1’essentialisation raciale dans le MPC est-elle
devenue religieuse ? Si I’on ne répond pas a ces questions, on reconstruit un prolétariat et une
lutte de classe fantasmatiques et mythiques qui n’ont jamais existé si ce n’est dans 1’efficacité
du discours sur lui-méme du mouvement ouvrier que SM et G/M croient sur paroles
(efficacité tenant aux caractéristiques du rapport d’exploitation jusqu’a la fin des années
1960 : le mouvement ouvrier n’était pas la réalité du prolétariat, mais la réalité du prolétariat
faisait croire qu’il 1’était).

Tout le reste du texte est une critique des Indigenes a laquelle on pourrait souscrire,
mais ce n’est que cela. Une critique des Indigenes est indispensable mais le probléme avec ce
type de texte, c’est qu’une fois celle-ci faite, on s’imagine €tre quitte envers la question au
nom de la « substitution » et du « remplacement ».

61



62



Sherene H. Razack: La chasse aux musulmans, Evincer les

musulmans de ’espace politique, éd. Lux, 2011, premiére édition Université
de Toronto 2008

o Comment l’islamophobie se coule dans le moule du racisme ordinaire

Quand « les musulmans sont des étres irrationnels et I’islam une doctrine qui engendre des
monstres » (87) on ne fait que reproduire la situation irrémédiablement archaique des
populations colonisées ou dominées (Chine) « enfermées dans une époque antérieure a la
modernité » (91)

« Lorsqu’on explique la violence par la culture, les facteurs politiques n’ont plus la
moindre importance. A partir du moment ou on résume tout en affirmant que les mauvais
musulmans cultivent une haine aveugle de I’Occident (...) il est inutile de chercher les raisons
qui inspirent D’extrémisme islamique; on estime généralement qu’il s’agit d’une
caractéristique inhérente a certains individus, qui ne changera jamais, et peut verser dans la
violence a n’importe quel moment. » (91) La « monstruosité archaique » racialise le terroriste
selon les catégories habituelles de la racialisation. Dans 1’action du terroriste, ce n’est plus
un acte particulier dans une situation historique particuliére qu’il s’agit de saisir mais les
indices raciaux inhérents a la personne du terroriste. Jusque dans 1’acte terroriste « jihadiste »,
il faut qu’existe la construction raciale ordinaire pour produire de l’islamophobie qui ne peut
fonctionner que sur cette base. Les musulmans, au lieu d’étre des personnes partageant plus
ou moins une méme croyance religieuse, forment une race. En France, la masse des
perquisitions administratives et des assignations a résidence (qui n’ont rien donné en termes
de découvertes « terroristes »), n’ont fonctionné que sur cette base.

Selon Sherene Razack (SR), la guerre contre le terrorisme (2001) et la thése du « choc des
civilisations » ont imposé la présence de « trois figures allégoriques » : « le "dangereux"
musulman, la musulmane "en péril" et I’Européen "civilisé", ce dernier étant rarement désigné
comme tel, mais il sert a mieux définir les deux autres. » (26). Nous avons vu dans d’autres
notes que, comparativement aux constructions raciales antérieures, une des raisons du passage
au marqueur religieux réside dans la contrainte du racialisateur a se nommer ce qu’il ne peut
faire que dans les termes de I'universalité, du progrés et de la perspective historique de la
marche a la «civilisation ». Si cette contrainte & se nommer passe quasi inapercue et ce
qu’elle désigne comme étant la « normalité » et non une particularité, c’est qu’elle passe dans
la loi et les réglements. Qu’il s’agisse du foulard, d’une certaine longueur de barbe, de la
surveillance des lieux de culte, des assignations et perquisitions, du projet de « déchéance de
nationalité », des lois réglant le mariage avec des personnes venues de 1’étranger au
Danemark ou en Norvege, de la détention administrative au Canada, etc., etc., la racialisation,
«une fois intégrée aux lois et aux mesures administratives, ne nous semble plus une violence
infligée a autrui, mais un simple ¢lément de la loi elle-méme. » (33). Celui qui ne risque pas
de tomber sous le coup de la loi est seulement un citoyen ordinaire qui ne répondant qu’a des
valeurs universelles a la liberté de faire ses propres choix en toute liberté individuelle.

« Le fait de diviser le monde en deux clans, un civilis¢ et un autre qui ne le serait pas — de
le diviser, qui plus est, en fonction de la race et des origines des individus — implique qu’il
existerait une communauté de citoyens "authentiques" — un volk — forcée de se dresser contre
les étrangers. » (34)

On retrouve I’historicisation hiérarchique des sociétés qui est le fondement de toutes les
constructions raciales. « L’idée d’une civilisation moderne se heurtant a une autre civilisation,
qui ne serait pas encore moderne, a fait du monde colonial un état d’exception permanent, ou
les lois observées en Europe ne s’appliquaient pas. A cette époque, en effet, les mesures

63



d’exception permettaient aux colonisateurs d’exercer une force brutale sur les colonisés, en
toute légalité. Bientot, cette violence devint admissible aux yeux de 1’opinion publique car,
comme le démontre brillamment Edward Said, on prétendait que les colonisés, ne comprenant
que la force, ne pouvaient étre gouvernés par les lois que respectaient les Européens. La
rencontre de races différentes remettait perpétuellement en question les lois universelles, mais
les mesures d’exception dissipaient cette tension, en instaurant deux régimes juridiques sous
une méme bannicre. » (40). C’est ce qu’écrivait également Marx a propos de la colonisation
de I’Inde : « La profonde hypocrisie et la barbarie immanente a la civilisation bourgeoise
s’étalent a nu deés que nous détournons les yeux de son foyer, ou elles revétent des formes
respectables, pour les porter sur les colonies » (Marx, Les conséquences futures de la
domination britannique en Inde, « New York Daily Tribune », 8 aolt 1853, in Euvres
politiques, éd. Pl¢iade, p.733).

Ce sur quoi insiste SR, c’est sur le travail que la loi accomplit dans la création « d’un
espace politique commun » dont certains sont rejetés, tracant ainsi des frontieres a I’intérieur
de la citoyenneté vis-a-vis de ceux et celles qui ne possédent « pas encore » les criteres
donnant droit a une pleine citoyenneté (41). Ce travail accompli par la loi est important pour
délimiter, sans le nommer en tant que tel, le groupe dominant quand celui, pour lui-méme, est
contraint d’apparaitre. Devenue affaire de la loi, de ’administration et de la bureaucratie, la
construction raciale se définit et disparait en méme temps : c’est la loi, ¢’est-a-dire ce qui est
censé¢ définir ce qui est « en commun ». Cependant ce qui échappe a SR c’est par quels
processus ce qui est le commun de la loi peut se retrouver pourvu de traits héréditaires et
donc étre spécifiquement efficace comme « racialisation auto-occultée ».

XXXXXXXXXXXXXXXX

A développer

Expliquer comment: «le commun de la loi peut se retrouver pourvu de traits
héréditaires »

La loi n’agit pas seule, elle s’inscrit dans une chaine qui va de la violence a la norme
passant par la loi et les valeurs.
(voir Nathalie Heinrich, Des Valeurs, une approche sociologique, éd. Gallimard, 2017)
Les valeurs nationales transformées en traits héréditaires.
Comment se produit I’idéologie dominante ? (voir un peu Althusser)
Et le peuple dans « Ou en sommes-nous dans la crise » version longue (81 pages)
Pour définir le « groupe dominant » (notion confuse, jamais construite, dans tous les livres sur
le racisme), il faut produire le passage des classes au peuple qui n’est pas simplement une
figure de I’interclassisme vu comme addition de classes (c’est une recomposition). Le groupe
dominant, c’est le peuple.
Le rejet culturel de la mondialisation dans la période du capitalisme entrée en crise construit
une identité populaire authentique qui sert de référence au nationalisme. Dans le mode de
production capitaliste, le processus idéologique fondamental sous lequel opérent tous les
autres est celui de la transformation des intéréts particuliers de la classe capitaliste en intérét
universel (il faudrait ajouter que ce processus fondamental s’effectue sous la généralité du
sujet), la nation, la communauté nationale, le peuple (dans tous les sens confondus du terme)
sont des moments nécessaires de cette transformation.

64



Le citoyen d’origine a un lien organique avec la citoyenneté (SR, p.199) et un lien héréditaire
avec la culture « nationale » (Sartre, p 27, p.89). 1l est le peuple.

En lien : « impossible intégration » tant qu’elle se pose dans les termes de 1’intégration (voir
la rubrique sur « I’impossible intégration » dans les notes sur Guillaumin)

« La hiérarchie raciale (...) se fonde sur une autre idée sous-jacente, qui présente le
phénoméne de I’immigration comme une rencontre entre des hdtes et leurs invités. Ici,
I’immigrant considéré comme un éternel étranger, se trouve face a un étre que j’ai identifié
dans d’autres textes comme étant le "citoyen d’origine" (...). Les citoyens d’origine auraient
un lien organique avec leur citoyenneté, et leur revendication a ce titre reposerait sur le fait
qu’ils ont un droit naturel a la pleine citoyenneté puisqu’ils sont les descendants d’autres
citoyens d’origine. Dans ce tableau, les immigrants demeurent des invités, dont le premier
devoir consiste a témoigner de la gratitude envers leurs hotes. Ce qui les place dans une
position impossible. En effet, pour appartenir a la nation, les immigrants doivent manifester
leur gratitude et louer la culture de leurs hotes, mais comme la véritable appartenance a la
nation découle de la lignée, inscrite dans ’histoire méme de la nation, I’immigrant (...) est
condamné a demeurer toujours un non-Norvégien (SR commente ici le livre de
I’anthropologue norvégien Unni Wikan, Generous Betrayal, sur le caractére inassimilable de
la communauté musulmane, nda), méme s’il se conforme a toutes les regles méme si sa
conduite est irréprochable (cf. le discours de Georgina Dufoix a I’arrivée de la Marche de
1983, nda). (...) Les hotes sont pourvus du droit moral de tenir le gouvernail, qui se reflete
dans les lois et les politiques du gouvernement a 1’endroit des mariages forcés. En d’autres
mots, les hotes sont moralement tenus de définir et de dicter les conditions de la vie
quotidienne, tandis que les invités demeurent dans I’obligation de respecter la morale en
vigueur au pays. (...) Les hotes et leurs invités deviennent alors des catégories d’étres
racialisés, catégories déterminées par un certain nombre de non-dits bien spécifiques. Dans
I’imaginaire ou le préjugé national, il existerait une similitude chez les membres du peuple
d’origine, car ce dernier a bati une histoire commune avec courage et parfaite honnéteté. »
(199-200)

« L’intégration laisse entendre qu’il y aura assimilation, bien que tout cela repose sur le
principe qu’il existe une culture nationale et des valeurs universelles (que les citoyens
d’origine partagent forcément), et qu’il faudra les inculquer aux nouveaux venus. Tout le
discours entourant 1’intégration maintient donc en place la hiérarchie raciale, méme s’il donne
I’impression de 1’abolir. En général, on estime que la violence dont les filles et les femmes
d’immigrants sont victimes, émane du fait que les Musulmans et les Européens ne partagent
pas le méme systéme de valeurs. » (211)

« A partir du moment ou on inculque aux gens 1’idée que la violence est une caractéristique
propre a la culture des immigrants, il est bien difficile de n’en pas tenir compte lors des
discussions portant sur les moyens a prendre pour mieux contrdler les étrangers. Mais ce qui
est plus navrant quand on rejette sans équivoque une pratique jugée inhérente a telle culture,
on ne se donne plus guére la peine de chercher a comprendre comment les mariages forcés et
arrangés sont percus au sein de la communauté en question, on ne se demande plus pourquoi
une communauté racialisée, menacée, plus ou moins forcée de se replier sur elle-méme,
éprouve le besoin d’y recourir. (...) Le probléme des mariages forcés est entierement ramené
a une question de culture. (...) Tous ces textes (ceux des législateurs norvégiens, nda) laissent
clairement entendre que la citoyenneté s’organise selon une hiérarchie, qui nous est

65



maintenant familiere. Il y a d’un c6té, les citoyens d’origine, dont il faut respecter les valeurs
(supérieures, il va sans dire) et, d’un autre coté, des étrangers, dont les valeurs risquent de
corrompre le corps politique de la nation et qu’il convient donc d’assainir. Cette citoyenneté
hiérarchique, toujours inspirée par la notion de choc des cultures, fit sa premiere apparition en
1995, quand la Norvege adopta son Plan d’action contre les mariages forcés, et elle s’imposa
de maniere plus évidente encore dans d’autres mesures législatives adoptées
ultérieurement... » (212-213)

XXX XXX XXXXX XXX XXX XXX XXX X XXX XXX XXX XXX XXX XXX XXXXXXXX

® La culturalisation

XXXXXXXXXXKXXKXXXXXXXXXKXKXXXXXXXXKXKXXXXXX
Sur universalité/relativisme et progreés

e Rappel du texte sur les femmes de « La Baguette magique »

e Marx : Introduction de 1857 :
« Plus on remonte dans I’histoire, plus I’individu — et par suite I’individu producteur, lui
aussi, - apparait dans un ¢tat de dépendance, membre d’un ensemble plus grand : cet état se
manifeste tout d’abord de fagon tout a fait naturelle dans la famille et dans la famille élargie
jusqu’a former la tribu; puis dans les différentes formes de communautés, issues de
I’opposition et de la fusion des tribus. Ce n’est qu’au XVIII® siecle, dans la "société
bourgeoise", que les différentes formes de 1’ensemble social se présentent a 1’individu comme
un simple moyen de réaliser ses buts particuliers, comme une nécessité extérieure. Mais
I’époque qui engendre ce point de vue, celui de I’individu isolé, est précisément celle ou les

66



rapports sociaux (revétant de ce point de vue un caractére général) ont atteint le plus grand
développement qu’ils aient connu. »

e Marx : Manifeste :
« La bourgeoisie a joué dans I’histoire un role éminemment révolutionnaire. La ou elle a pris
le pouvoir, elle détruisit toutes les relations féodales, patriarcales, idylliques. Tous les liens
complexes et variés qui unissaient I’homme féodal a ses supérieurs naturels, elle les a brisés
sans piti¢ pour ne laisser d’autre lien entre I’homme et I’home que le froid intérét. Le pures
exigences du "paiement comptant". Elle a noyé¢ les frissons sacrés de 1’extase religieuse, de
I’enthousiasme chevaleresque, de la sentimentalité a quatre sous dans les eaux glacées du
calcul égoiste. (...) La bourgeoisie a déchiré le voile de sentiment et d’émotion qui couvrait
les relations familiales et les a réduites a n’étre que de simples rapports d’argent. »

e Marx : Fondements ...

« La production fondée sur le capital crée ainsi les conditions de développement de toutes les
propriétés de I’homme social, d’un individu ayant le maximum de besoins, et donc riche des
qualités les plus diverses, bref d’une création sociale aussi universelle et totale que possible,
car plus le niveau de culture de I’homme augmente, plus il est a méme de jouir. (...) 7elle est
la grande action civilisatrice du capital. 11 s’éléve a un niveau social tel que toutes les
sociétés antérieures apparaissent comme des développements purement /ocaux de I’humanité
et comme une idoldtrie de la nature (souligné dans le texte). (...) De méme, le capital se
développe irrésistiblement au-dela des barrieres nationales et des préjugés; il ruine la
divinisation de la nature en méme temps que les coutumes ancestrales: il détruit la
satisfaction de soi, cantonnée dans les limites étroites et basée sur un mode de vie et de
reproduction traditionnel. Il abat tout cela, et il est lui-méme en révolution constante, brisant
toutes les entraves au développement des forces productives, a 1’¢largissement des besoins, a
la diversité de la production, a I’exploitation et a I’échange de toutes les forces naturelles et
spirituelles. » (Marx, Fondements de la critique de |’économie politique, éd. Anthropos, t.1,
pp. 366-367).

Le MPC a créé une « ligne de progrés » et maintenant cette ligne existe, elle n’est pas
relative. La contradiction est maintenant apparue partout (Idéo All, p.98). Elle est un fait
objectif. Avec la subsomption réelle, le relativisme n’a plus aucun sens, ce n’est plus une
question. Partout, avec plus ou moins de conflits, I’individu est celui de I’Intro de 1857. C’est
toujours la situation des femmes qui sert de critére, car c’est 1’ultime barriére a
I’indifférenciation de I’individu isolé dans le MPC lui-méme.

La question du relativisme n’existe plus, c’est-a-dire que poser la question en termes
de supériorité dans la liberté n’a aucun sens. La seule référence objective devenue universelle
est celle de I’individu du MPC (méme quand il s’agit de la critiquer et de s’y opposer, en
général sur la question de la situation des femmes). Cette référence est méme devenue
intérieure a tout autre forme d’individualisation revendiquée. En Occident, le relativisme
s’enferme dans une contradiction : pour que chacun dans sa différence suive ses regles, il faut
donner la jouissance de nos lois « universelles » a tout le monde (voir Sherene H. Razack. La
chasse aux musulmans, éd.Lux, pp.51-52)

La différence essentielle de controle et de reproduction de I’individualité dans le MPC
vis-a-vis de tous les autres modes de production ou cultures qu’il intégre réside dans
I’individu isolé siége de la liberté¢ de choix. On en arrive toujours, en gros, a la reproduction
des mémes contraintes (voir les femmes), mais « ¢’est moi qui choisis » (cf. Barbara). La
« culture » qui est conforme a I’individu existant comme étant 1’individu isolé assure le plus
de liberté (Intro 1857 et Manifeste) L’universalisme occidental (celui de 1’individu isolé) est
réellement une victoire sur la tradition (communauté retreindre auto-exclusivement définie)

67



favorisant « I’exercice du libre-arbitre. De fait, maintenant, c’est comme ¢a. Ce « de fait
maintenant » est 1’existant et la « suite de 1’histoire », ¢’est-a-dire les contradictions actuelles,
s’écrira ou non a partir de ce que cet existant est et de ce qu’il a produit.

Il ne faut pas raisonner en termes axiologiques, en termes de valeurs, mais de fagon
objective. Il n’existe plus d’autres individus que 1’individu isolé et son « libre arbitre » sur
lequel pése parfois le poids des traditions qui sont elles-mémes en tant que traditions des
produits du MPC (développement inégal, historicisation hiérarchique, disjonction entre
reproduction du cap et reproduction de la force de travail).

68



