
I 
 
 
​ I.-  Novena letra del alfabeto inglés y décima del hebreo.  Como número significa en 
ambos uno,  y también diez en el hebreo (véase: J), en el cual corresponde al nombre divino Jah, 
el lado o aspecto masculino del ser hermafrodita, o sea el Adam macho-hembra, del cual hovah 
(Jah-hovah) es el aspecto femenino.  Esta letra está simbolizada por una mano con el dedo 
índice doblado, para mostrar su significado fálico.  [La I (breve) es la tercera letra del alfabeto 
sánscrito, y la Î (larga) es la cuarta.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iacco  (Iacchos, en griego).-  Sinónimo de Baco.  La mitología hace mención de tres 
personajes así llamados; eran ideales griegos adoptados posteriormente por los romanos.  La 
palabra Iacchos, segun se afirma, es de origen fenicio, y significa “un niño en el pecho”.  Varios 
monumentos antiguos representan a Ceres o Deméter teniendo a Baco en sus brazos.  Hubo un 
Iaco llamado Tebano y Conquistador, hijo de Júpiter y Semele; su madre murió antes de que 
naciera él, que fue retenido durante algun tiempo en el muslo de su padre; fue matado por los 
titanes.  Hubo otro que era hijo de Júpiter, como un Dragón, y Perséfone, y se llamaba Zagreo.  
Un tercero era Iaco de Eleusis, hijo de Ceres, y es de importancia por haber aparecido al sexto 
día de los Misterios eleusinos.  Algunos autores ven cierta analogía entre Baco y Noé, ambos 
cultivadores de la vid y patronos de los excesos alcohólicos  (W.W.W.)  [Iacco (Iacchus) es, 
además, Iao, Yâho o Jehovah.  –Doctr. Secr., II, 482.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iaco  (Iachus, en griego).-  Médico egipcio, cuya memoria, segun Eliano, fue venerada 
por espacio de muchos siglos a causa de sus maravillosos conocimientos ocultos.  Se le atribuye 
el haber hecho cesar epidemias simplemente por medio de ciertas fumigaciones, y el haber 
curado enfermedades haciendo inhalar hierbas a sus pacientes.  (G.T. H.P.B.).   
 
​ * Iach.-  Véase: Iacco e Iaho.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Iacchos.-  Véase: Iacco.  (G.T. H.P.B.).   
 
​ * Iah  (Hebreo).-  Vida.  (G.T. H.P.B.).   
 
​ Iaho  (Griego).-  Aunque este nombre está más completamente tratado en los artículos 
Yaho y Iao, no estarán de más unas pocas palabras aclaratorias.  Diodoro indica que el Dios de 
Moisés era Iao; pero como la última letra denota un “dios de misterio”, no puede por lo tanto 
confundirse con Iaho o Yâho (véase esta palabra).  Los samaritanos pronuncian dicho nombre 
Iabe, Yahva, y los judíos Yâho y más tarde Jehovah, por cambio de vocales masotéricas, 
esquema elástico gracias al cual puede permitirse cualquier cambio.  Pero “Jehovah” es una 
invención e invocación posterior, puesto que originariamente dicho nombre era Jah o Iacchos 
(Baco).  Aristóteles enseña que los antiguos árabes representaban a Iach (Iacchos) por medio de 
un caballo, esto es, el Caballo del Sol (Dyonisus), que seguía al carro en el cual durante el día 
iba montado Ahura Mazda, dios de los cielos.  [Véase: Heptakis, Iao y Yâho.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iamblichus.-  Véase: Jámblico.  (G.T. H.P.B.).  
 
​ Iao  (Griego).-  El Dios supremo de los fenicios: “la luz sólo concebible por el intelecto”, 
el Principio físico y espiritual de todas las cosas, “la Esencia masculina de la Sabiduría”.  Es la 
luz solar ideal.  [Entre los fenicios, Iao es el Dios supremo, cuyo nombre secreto y trilateral 
encierra una profunda alegoría.  Es un “nombre de misterio”.  Entre los caldeos, Iaos era 
asimismo el nombre de la Divinidad suprema, entronizada sobre los siete cielos representando el 
Espiritual Principio de la Luz, y era también concebido como Demiurgo.  Etimológicamente 
considerado, IAO significa “Aliento de Vida”.  –Véase: Isis sin velo, II, 296-301, y Doctr. Secr., I, 
483-4; II, 482-484, 565-571.  –Véase además: Heptakis, Iaho y Yâho.]  (G.T. H.P.B.). 
 



​ Iao Hebdomai  (Griego).-  De un modo colectivo, los “Siete Cielos” (y también Angeles), 
segun Ireneo.  El dios de misterio de los gnósticos.  Es lo mismo que los siete Mânasâ-putrâs de 
los ocultistas.  (Véase también: Yah y Yâho).  (G.T. H.P.B.).  
 
​ * Iao-Jehovah.-  Véase Iurbo y Iurbo Adunai.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ibis.-  Véase: Culto del Ibis.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Iblis  (Persa).-  El diablo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ibn Gebirol  (Salomón Ben Yehudah).-  Un gran sabio y filósofo, judío por nacimiento, 
que vivió en España en el siglo XI.  Era conocido igualmente con el nombre de Avicebrón (Avicena 
en el original, probablemente por error tipográfico.  Véase el artículo Gabirol.).  Véase esta palabra.  [Véase 
asimismo Gebirol.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ibrahim  (Arabe).-  Nombre con que los mahometanos designan a Abraham.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Icaro.-  Hijo de Dédalo; fue encerrado juntamente con su padre por el rey Minos en el 
Laberinto de Creta, del cual consiguieron escapar merced a unas alas pegadas con cera.  
Dédalo recomendó a su hijo que no volara ni muy alto ni muy bajo, pero Icaro, olvidando tan 
prudente lección, remontó de tal modo el vuelo y tan cerca llegó del sol, que con el calor se 
derritió la cera, desprendiéronse las alas, y el infeliz cayó en el mar.  La alegoría es bastante 
clara para necesitar explicaciones.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Iconoclasta.-  Literalmente, “destructor de imágenes”.  Este calificativo se aplica a los 
que se oponen al culto de los ídolos o imágenes, y especialmente a los del principio de la Iglesia 
oriental, que desde el siglo octavo se opusieron al uso de imágenes sagradas, o por lo menos a 
tributar a éstas honores religiosos.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Icha  (Sánscrito).-  El mes âzvina, que comprende parte de septiembre y de octubre de 
nuestro calendario.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichanyâ  (Ishanyâ)  (Sánscrito).-  Impulso, actividad.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichatva  (Sánscrito).-  El poder de crear o de hacer surgir.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ichchhâ  (Sánscrito).-  Voluntad o poder de la voluntad [deseo, apetito.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichchhâ-nivritti  (Sánscrito).-  Cesación o extirpación del deseo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ichchhâ-zakti  (-sagti) (Sánscrito).-  Poder de la voluntad; fuerza del deseo; una de las 
[seis] fuerzas ocultas de la Naturaleza.  El poder de la voluntad que, ejercitado en las prácticas 
de ocultismo, engendra las corrientes nerviosas necesarias para poner en movimiento ciertos 
músculos y paralizar otros.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichma  (Sánscrito).-  Deseo.  Epíteto de Kâma.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichta  (Sánscrito).-  (Participio pasado de ich).  –Deseado, apetecido, solicitado; 
favorable, próspero, etc.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichta  (Sánscrito).-  (Participio pasado de yaj).  –Sacrificado, ofrecido; adorado, 
venerado, etc.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichta-kâmaduh  (I. Kâmadhuk, en nominativo) (Sánscrito).-  Lo que depara (o hace 
salir) el objeto apetecido; el cornu copiœ, la vaca de la abundancia o vaca de Indra, de la cual 



podía extraerse todo cuanto se apetecía.  Segun Davier, era una representación de la tierra, tan 
rica y variada en productos.  –Véase: Bhagavad-Gîtâ, III, 10).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichtapûrta  (Sánscrito).-  Acto que implica sacrificio y caridad; acto piadoso de 
liberalidad, tal como plantar un árbol, abrir un pozo, etc.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichti  (Sánscrito).-  Sacrificio, ofrenda sólida, por oposición al soma.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichtipaza  (Sánscrito).-  Râkchasa, u otro enemigo de los dioses, que roba la ofrenda.  
(G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichtu  (Sánscrito).-  Deseo, anhelo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ichthus o Ichthys  (Griego).-  Pez.  El símbolo del Pez se ha referido con frecuencia a 
Jesús, el Cristo del Nuevo Testamento, en parte porque las cinco letras que componen dicha 
palabra son las iniciales de la frase griega: Iesous Christos Theou Uios Soter, que significa:  
“Jesu-Cristo, el Salvador, Hijo de Dios”.  Por esta razón sus secuaces, en los primeros siglos del 
Cristianismo, eran frecuentemente llamados “peces”, y en las catacumbas se encuentran peces 
dibujados o esculpidos.  Compárese también el relato de que algunos de los primeros discípulos 
de Cristo eran pescadores, y las palabras de Jesús: “Yo os haré pescadores de hombres”.  
Nótese asímismo que el Vesica Piscis [Vejiga de Pez], figura convencional del pez en general, se 
encuentra a menudo rodeando una imagen de Cristo, de una Virgen o de un santo; es un óvalo 
prolongado con los extremos puntiagudos, el espacio formado por la intersección de dos círculos 
iguales, cuya área es menor que la mitad de uno de ellos.  Compárese igualmente la religiosa 
cristiana de clausura, la monja, nun, en inglés, nombre que en caldeo significa “pez”, y el pez 
está relacionado con el culto de la diosa Venus, con la particularidad de que los católico-romanos 
comen pescado el día de Venus (dies Véneris), o sea el viernes.  (W.W.W.).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ichthys  (Griego).-  El Hombre-pez, Oannes o Jonás.  (Véase Ichthus).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ida  (Escandinavo).-  Las llanuras de Ida, en donde se congregan los dioses para 
celebrar consejo, en el Edda.  El campo de paz y reposo.  [Véase: Midgard.]  (G.T. H.P.B.). 
 

* Idâ  (Sánscrito).-  El nâdi (nervio, vaso o corriente nerviosa) que se extiende en la parte 
izquierda del cuerpo y va a la ventana izquierda de la nariz; el nervio simpático izquierdo.  (Râma 
Prasâd).  Este nâdi se distribuye desde la planta del pie izquierdo hacia arriba hasta el "loto de 
mil pétalos" (Sahasrâra) en el vértice de la cabeza.  (K. Laheri, coment. Del Uttara-Gîta).  Parte, 
como el Pingalâ (véase esta palabra), de un punto sagrado situado sobre la médula oblongada, 
conocido con el nombre de Triveni.  (Doctr. Secr., III, 547).  Para más detalles, véase: Râma 
Prasâd, Las Fuerzas más sutiles de la Naturaleza, cap. IV.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Idâ o Ilâ  (Sánscrito).-  Esposa e hija de Vaivasvata Manú, de quien "él engendró la 
raza de los Manús".  En las leyendas exotéricas se dice que Manú Vaivasvata, deseoso de crear 
hijos, instituyó un sacrificio a Mitra y a Varuna; pero, por error del sacerdote oficiante, sólo se 
obtuvo una hija, Idâ o Ilâ.  Entonces, "mediante el favor de ambas divinidades", fue cambiado su 
sexo, y ella se convirtió en hombre, Sudyumna.  Después se volvió otra vez mujer, y así 
sucesivamente, añadiendo la fábula que Ziva y su esposa se complacían en que "fuese ella 
varón un mes y hembra el otro", lo cual está directamente relacionado con la tercera 
Raza-madre, cuyos hombres eran andróginos.  (Doctrina Secreta, II, 151, 156, etc.)  -Véase: Ilâ.  
(G.T. H.P.B.). 
 
​ * Idalan  (Escandinavo).-  Un lugar del cielo donde está el palacio de Uller.  (Eddas).  
(G.T. H.P.B.). 
 
​ * Idam  (Sánscrito).-  "Esto".  Alusión a esta tierra, en contraposición a "AQUELLO" y a los 
planos o mundos que están más allá o por encima de ella.  (G.T. H.P.B.). 



 
​ * Iddhi  (Pali).-  Palabra sinónima de la voz sánscrita Siddhi.  (Véase esta palabra).  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Iddhîvidhanânâ  (Pali).-  La rama de la ciencia que estudia el desarrollo de ciertos 
poderes latentes y la aplicación de algunos de los secretos de la Naturaleza que permiten obrar 
fenómenos que el vulgo califica de milagrosos.  (Olcott, Catec. Búddhico, 42da. Edic., página 
104).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ideación cósmica  (Ocultismo).-  Es el Pensamiento eterno, impreso en la Substancia, o 
Espíritu-materia, en la eternidad; Pensamiento que se vuelve activo al principio de cada nuevo 
ciclo de vida.  [Es uno de los aspectos de lo Absoluto.  No puede manifestarse como Conciencia 
individual independientemente de la Substancia cósmica, puesto que necesita para ello un 
vehículo material.  (Doctrina Secreta, I, 43).  -Es un reflejo de la Mente universal.  Fohat es la 
energía dinámica y el mensajero de la Ideación cósmica.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ideación precósmica.-  La raíz de toda conciencia individual.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ideico  (Dedo).-  Véase: Dedo ideico.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ideos.-  En las obras de Paracelso, esta palabra tiene igual significado que Caos, o 
Mysterium Magnum, como lo denomina dicho filósofo.  [Véase: Iliados.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Idiólatra.-  El que sólo tiene amor a su persona.  (A. Treviño).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Idiolatría.-  Literalmente: "propia adoración".  El amor desordenado y excesivo de sí 
mismo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Idises  (Escandinavo).-  Igual significado que dises, hadas, walkirias, las mujeres divinas 
de las leyendas escandinavas.  Eran veneradas por los teutones antes del tiempo de Tácito, 
como indica este escritor.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Idolo.-  Estatua o pintura de un dios pagano o de un santo de la Iglesia de Roma, o bien 
un fetiche de las tribus salvajes.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Idolatría.-  Culto tributado a los ídolos; adoración de imágenes, de figuras 
antropomorfizadas o humanas.  Los Misterios del cielo y de la tierra, revelados a la tercera Raza 
por sus celestiales Instructores, en los días de su pureza, vinieron a ser un gran foco de luz, 
cuyos rayos fueron debilitándonse necesariamente a medida que se íban difundiendo en un 
terreno impropio por razón de ser demasiado material.  Entre las masas, tales Misterios 
degeneraron en hechicería, tomando con el tiempo la forma de religiones exotéricas, de idolatría 
llena de supersticiones.  (Doctr. Secr., II, 294); y el pueblo, en vez de adorar al Ser supremo en 
espíritu y en verdad, rindió culto a groseras imágenes forjadas segun su propia fantasía.  De una 
idea, de una pura abstracción, únicamente perceptible para la más elevada inteligencia, hicieron 
toscos ídolos que hablaban sólo a los sentidos de un vulgo ignorante, materializado y 
corrompido.  Segun dice el autor del Diccionario filosófico, Horacio, hacía hablar una estatua de 
Príapo y le hacía decir: "En otro tiempo era yo un tronco de higuera; un carpintero, dudando de si 
haría de mí un dios o un banco, se decidió al fin a hacerme un dios".  Un populacho grosero y 
supersticioso, que no razonaba lo más mínimo, que no sabía ni dudar ni negar ni creer, que iba 
al templo por pura ociosidad y porque allí los pequeños son iguales a los grandes, que llevaba 
sus ofrendas por costumbre, que sin cesar hablaba de milagros sin haber examinado ninguno, y 
que no estaba casi a un nivel superior al de las víctimas que conducía; este populacho podía 
muy bien, a la vista de la gran Diana de Efeso y de Júpiter tonante, sentirse herido de un terror 
religioso y adorar, sin saberlo, la estatua misma.  Una cosa parecida suele acontecer en nuestros 
tiempos al vulgo fanático, grosero y sin instrucción.  (G.T. H.P.B.). 
 



​ Idospati  (Sánscrito).-  Lo mismo que Nârâyana o Vichnú; se parece a Poseidón desde 
ciertos puntos de vista.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Idra Rabba  (Hebreo).-  "La Santa Asamblea mayor", una división del Zohar.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ Idra Suta  (Hebreo).-  "La Santa Asamblea menor", otra división del Zohar.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Idris.-  Véase: Edris.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iduna  (Escandinavo).-  La diosa de inmortal juventud.  Hija del enano Iwaldi.  De ella 
refiere el Edda que ocultó la "vida" en el abismo del océano, y que a su debido tiempo la 
restituyó a la tierra.  Era esposa de Bragi, dios de la poesía; lo cual es un mito bellísimo.  Lo 
mismo que Heimdal, "nacido de nueve madres", Bragi, al nacer, se eleva sobre la cresta de la ola 
desde el fondo del mar.  (Véase: Bragi).  Se casó con Iduna, la diosa inmortal, que le acompaña 
al Asgard, en donde cada mañana alimenta los dioses con las manzanas de eterna juventud y 
sanidad.  (Véase: Asgard y los Dioses).  [Véase también: Enano de la Muerte e Iwaldi.]  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ Idwatsara  (Sánscrito).-  Uno de los cinco períodos que forman el Yuga.  Este ciclo es el 
ciclo védico por excelencia, que se toma como base del cálculo para ciclos mayores.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Idya  (Sánscrito).-  Laudable, adorable, digno de veneración.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ieu.-  El "primer hombre".  Término gnóstico usado en Pistis-Sophia.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iezedianos o Iezidi  (Persa).-  Esta secta llegó a Siria procedente de Basrah.  Practican 
el bautismo, creen en los arcángeles, pero al mismo tiempo veneran a Satán.  Su profeta Iezad, 
que precedió a Mahoma muchos siglos, enseñó que un mensajero les aportaría del cielo un libro 
escrito desde la eternidad.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ifing  (Escandinavo).-  El ancho río que separa el Asgard, la mansión de los dioses, de la 
de los jotuns, los grandes y poderosos magos.  Debajo del Asgard estaba el Midgard, donde en 
el radiante éter estaba erigida la morada de los Elfos de Luz.  En su disposición y orden de 
localidad, todas estas mansiones corresponden al Deva-loka y a otras regiones de los indos 
habitadas por las diversas clases de dioses y de asuras.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Igaga  (Caldeo).-  Angeles celestes, lo mismo que Arcángeles.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Igigi.-  Véase: Igaga.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ignis  (Latín).-  Lo mismo que el sánscrito Agni (fuego).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ignorancia.-  Es la causa de los males y tormentos que afligen a la humanidad, porque 
nos hace apreciar lo que es indigno de aprecio, por lo que no debiera afligirnos, tener por real lo 
que no es sino ilusorio, y pasar nuestra vida corriendo de pos de objetos indignos, descuidando 
lo que en realidad es lo más valioso.  Además, segun el Dhammapada, la ignorancia es el peor 
de todos los estigmas que puede el hombre arrojar sobre sí mismo.  (Olcott, Catecismo búdico, 
42da. Edic.).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ I. H. S. -    Esta tríada de iniciales representa el in hoc signo de la supuesta visión de 
Constantino, de la cual a excepción de Eusebio, su autor, nadie tuvo jamás noticia.  I. H. S. es 
interpretado en el sentido de Jesús Hominum Salvator ["Jesús salvador de los hombres"] y de In 
hoc signo ["Con este signo"].  Es bien sabido, sin embargo, que el griego I H Σ era uno de los 
nombres más antiguos de Baco.  Como quiera que Jesús nunca fue identificado con Jehovah, 



sino con su propio "Padre" (como todos nosotros), y había venido para destruir el culto de 
Jehovah más bien que para darle vigor, como afirmaban muy bien los rosacruces, el plan de 
Eusebio es muy transparente.  In hoc signo victoreris ["Con este signo vencerás"], o el Lábaro pΤ 
(el tau y el resh (La T y la R), es un signo antiquísimo, puesto en la frente de los que acababan de 
ser iniciados.  Kenealy lo traduce dándole el significado de "el que es iniciado en el secreto 
masónico, o el 600, será Vencedor"; pero significa sencillamente: "por medio de este signo tú has 
vencido", esto es, mediante la luz -LUX- de la Iniciación.  (Véase: Naros y Neófito).  -[Véase 
también: Lábaro.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * I. H. V. H. -  Las cuatro místicas letras del nombre de Jehovah (I(e)H(o)V(a)H).  Por el 
significado simbólico de cada una de ellas, forman juntas el perfecto emblema bisexual, el 
símbolo masculino-femenino compuesto del lingam y del yoni indos.  (Doctrina Secreta, II, 482, 
496).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ijya  (Sánscrito).-  Maestro espiritual.  Especialmente Brihaspati, instructor de los 
dioses.  Sobrenombre de Zukra.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ijyâ  (Sánscrito).-  Culto, ofrenda, sacrificio.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îkchana  (Ikshana) (Sánscrito).-  Ojo, vista, morada, aspecto.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ikchvâku  (Ikshwaku) (Sánscrito).-  Progenitor de la raza solar (los Sûryavanzas) de la 
India, e hijo de Vaivasvata Manú, progenitor de la presente raza humana.  [Uno de los richis de la 
clase real, y primer rey de la dinastía solar, que reinó en Ayodhâ a principios del segundo yuga 
(Tetrâ-yuga).  La familia real de los Zâkyas, a la cual pertenecía Buddha, descendía de él.]  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ Ikhir Bonga.-  Un "Espíritu del Abismo", de las tribus Kolarianas.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ikshana.-  Véase: Ikchana.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ikshwaku.-  Véase: Ikchvaku.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ilâ  (Sánscrito).-  Hija de Vaisvata Manú y esposa de Budha (no se confunda con Buddha) [la 
Sabiduría], hijo de Soma.  Durante un mes era mujer, y durante otro era hombre, por decreto de 
Sarasvati.  Esto es una alusión a la naturaleza andrógina de la tercera raza.  Ilâ es también Vâch 
[véase esta palabra], considerando bajo otro aspecto.  [Asimismo es la Tierra o la personificación 
de ella.  -Véase: Idâ.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ilâvrita  (Sánscrito).-  La mansión de Ilâ, la Tierra santa.  Uno de los varchas 
(divisiones) del Jambudwîpa (la India).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ilavriti  (Sánscrito).-  Una región en el centro de la cual está situado el monte Merú, 
residencia de los dioses.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ilda  (Hebreo).-  Hijo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ilda-Baoth  (Hebreo).-  Literalmente: "Hijo del Huevo" [o sea el Hijo nacido del Huevo del 
Caos]; término gnóstico.  Es el creador de nuestro globo físico (la Tierra), segun las enseñanzas 
gnósticas del Codex Nazarœus (el Evangelio de los nazarenos y ebionitas).  Este último le 
identifica con Jehovah, el Dios de los judíos.  Ilda-baoth es "el Hijo de la Tinieblas", tomado en 
mal sentido, y padre de los seis tenebrosos "estelares" terrestres, antítesis de los brillantes 
espíritus estelares.  Sus residencias respectivas son las siete esferas, la superior de las cuales 
empieza en el "espacio medio", la región de su madre Sophia Achamôth, y la inferior termina en 
esta tierra, o sea la región séptima.  (Véase: Isis sin velo, II, 183).  -Ilda-Baoth es el genio del 
planeta Saturno, o más bien el mal espíritu de su regente.  (G.T. H.P.B.). 



 
​ * Ileadus.-  Véase: Ilech primum.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ilech crudum  (Alquimia).-  La combinación de un cuerpo formada de sus tres 
principios constituyentes representados por la sal, el azufre y el mercurio, o sea: cuerpo, alma y 
espíritu, respectivamente, los elementos de la tierra, del agua y del fuego.  (F. Hartmann).  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Ilech magnum  (Alquimia).-  El poder curativo específico de la medicina.  (Id.).  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Ilech primum, Ileias, Ileadus  (Alquimia).-  El primer principio; poder primordial; 
causación.  (Id).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ilech supernaturale  (Alquimia).-  La unión de las influencias astrales superior e 
inferior.  (F. Hartmann).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ileiades  (Alquimia).-  El elemento del aire; el principio vital.  (Id).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ileias.-  Véase: Ilech primum.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Iliáster  (Alquimia).-  El poder oculto de la Naturaleza, por medio del cual todas las 
cosas crecen y se multiplican; materia primordial, materia prima; Âkâza.  -Iliaster primus; la vida; 
el bálsamo de la Naturaleza.  Iliaster secundus: el poder de la vida inherente a la materia.  Iliaster 
tertius: el poder astral del hombre.  Iliaster quartus: perfección; el poder obtenido por el 
procedimiento místico de cuadrar al círculo.  (F. Hartmann).  -Véase: Yliáster.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ilíados.-  En Paracelso este término tiene igual significado que Ideos.  (Véase esta 
palabra).  - Materia primordial en estado subjetivo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ilmatar  (Finlandés).-  La Virgen que cae del cielo al mar antes de la creación.  Es la 
"Hija del aire" y madre de siete hijos (las siete fuerzas de la Naturaleza).  -(Véase: Kalevala, el 
poema épico de Finlandia).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iluminados  (Illuminati, en latín).-  Los adeptos iniciados.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ius  (Griego).-  Légamo o barro primordial; llamado también Hilé.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ilusión.-  En Ocultismo, toda cosa finita (como el universo y todo lo contenido en él) se 
llama ilusión o mâyâ.  [Excepción hecha de Parabrahman, la Realidad absoluta, todo es 
apariencia, todo es ilusión.  (Doctr. Secr., I, 307, 569).]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ilusión divina.-  Véase: Mâyâ.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ilvala  (Sánscrito).-  Nombre de un râkchasa que habitaba en el bosque Dandaka, y de 
quien se hace mención en el Râmâyana.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Illa-ah, Adam  (Hebreo).-  Adam Illa-ah es el Adán celeste, superior, en el Zohar.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ Illinus.-  Uno de los dioses de la teogonía caldea de Damascio.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Illuminati.-  Véase: Iluminados.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Imagen.-  El Ocultismo no permite ninguna otra imagen que la viviente imagen del 
hombre divino (símbolo de la Humanidad) en la tierra.  La Kábbala enseña que esta Imagen 



divina, trasunto de la sublime y santa Imagen superior (los Elohim), se ha cambiado ahora a otra 
similitud, debido al desarrollo de la pecaminosa naturaleza de los hombres.  Unicamente la divina 
Imagen superior (el Ego) sigue siendo la misma; la inferior (la personalidad) ha cambiado, y el 
hombre, temiendo ahora a las fieras, ha venido a mostrar en su rostro la semejanza de muchas 
de ellas.  (Zohar, I, fol. 71a).  En el primer período de Egipto no había imagenes; pero más tarde, 
como dice Le-Normand, "en los santuarios de Egipto se dividían las propiedades de la 
Naturaleza, y consiguientemente de la Divinidad (los Elohim, o los Egos) en siete cualidades 
abstractas, cada una de ellas caracterizada por un emblema, que son: materia, cohesión, fluxión, 
coagulación, acumulación, estación y división".  Todas éstas eran atributos simbolizados en 
diversas imágenes.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Imagen doble.-  Véase: Doble imagen.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Imágenes  (Culto de las).-  Véase: Idolatría.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Imágenes mentales.-  En las cuatro subdivisiones inferiores del plano mental, las 
vibraciones de la conciencia dan origen a formas, imágenes o pinturas, apareciendo cada 
pensamiento como una forma viviente.  (A. Besant, Sabiduría Antigua, 144).  -Las imágenes del 
mundo exterior, nacidas del contacto con los sentidos, atraen en torno suyo la materia mental 
más densa, y pueden ser reproducidas por los nacientes poderes de la conciencia.  (Idem, 
160-161).  Las imágenes mentales creadas en una vida aparecen como cualidades 
características y tendencias mentales en la siguiente.  Por esto dice uno de los Upanichads: "El 
hombre es una criatura de reflexión: lo que él refleja en esta vida, llega él a serlo más adelante.  
El hombre afecta a sus semejantes por medio de sus propios pensamientos, puesto que dichas 
imágenes mentales, que forman su propio cuerpo mental, originan vibraciones, reproduciéndose 
así en formas secundarias, y éstas, mezclándose con el deseo, toman cierta porción de materia 
astral, por lo que estas formas secundarias de pensamiento se han denominado imágenes 
astro-mentales".  (Id., 330-331).  -Véase: Elementos, Formas mentales, Karma.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Imaginación.-  En Ocultismo no debe confundirse con la fantasía, puesto que la 
imaginación es uno de los poderes plásticos del Alma superior, y es la memoria de las 
encarnaciones precedentes, que si bien desfigurada por el Manas inferior, descansa siempre 
sobre un fondo de verdad.  [La imaginación es el poder plástico del Alma, producido por la 
conciencia activa, el deseo y la voluntad.  –F. Hartmann.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Imhoted.-  Véase: Imhot-pou.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Imhot-pou o Imhotep  (Egipcio).-  El dios de la sabiduría (el Imouthes griego).  Era hijo 
de Ftah, y bajo cierto aspecto, Hermes, puesto que se le representa comunicando sabiduría con 
un libro delante de él.  Es un dios solar.  Significa literalmente: “el dios de la hermosa faz”.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ Immah  (Hebreo).-  Madre; en contraposición a Abba, padre.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Immah Illa-ah  (Hebreo).-  La madre superior: nombre dado a Shekinah.  [Véase esta 
palabra.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Imouthes  (Griego).-  Véase: Imhot-pou.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Impresiones.-  Efectos de una imaginación dañina, que puede originar varias 
afecciones corporales, enfermedades, malas conformaciones, estigmas, monstruos (labios 
leporinos, acefalía, etc.), molas, marcas, nevos maternos, etc.  (F. Hartmann).  –Acerca de la 
poderosa influencia que tiene la imaginación de la madre sobre el feto, consúltese Isis sin velo, 
tomo I, págs. 394 y siguientes de la edición inglesa.  (G.T. H.P.B.). 
 



​ In  (Chino).-  El principio femenino de la materia, fecundado por Yo, el etéreo principio 
masculino, y precipitado después en el universo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Inaco  (Inachos, en griego).-  Padre de Foroneo.  (Véase esta palabra).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Incas  (Perú).-  Nombre dado a los dioses creadores en la teogonía peruana, y más 
tarde a los reyes y príncipes del país.  “Los Incas, en número de siete, han repoblado la tierra 
después del Diluvio”, dicen ellos, como afirma Coste (L. IV, pág. 19).  Pertenecían, en los 
comienzos de la quinta Raza-madre, a una dinastía de reyes divinos, tales como los de Egipto, 
India y Caldea.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Incubo  (Incubus, en latín).-  Es algo más real y peligroso que la significación ordinaria 
que se da a dicha palabra, o sea a la “pesadilla”.  El íncubus es el elemento masculino, y la 
súccuba es el femenino, y éstos son sin disputa alguna los fantasmas de la demonología 
medieval, evocados de las regiones invisibles por la pasión y concupiscencia humanas.  
Actualmente se los denomina “Espíritus-esposas” y “Espíritus-esposos” entre algunos médium e 
ignorantes espiritistas.  Pero ambos nombres poéticos no impiden en lo más mínimo a dichos 
fantasmas ser lo que son en realidad: gules, vampiros y elementales sin alma; informes centros 
de vida, desprovistos de sentido, en una palabra: protoplasmas subjetivos cuando se los deja 
tranquilos, pero son introducidos en un ser y forma definidos por la creadora y enferma 
imaginación de ciertos mortales.  Fueron conocidos en todos los países y en todas las edades, y 
los indos pueden hacer más de un horripilante relato de los dramas representados en la vida de 
jóvenes estudiantes y místicos por los pizâchas, como se los llama en la India.  [Incubos y 
Súcubos: 1) Parásitos machos y hembras que se desarrollan en los elementos astrales del 
hombre o de la mujer a consecuencia de una imaginación lasciva.  2) Formas astrales de 
personas difuntas (elementarios), que de un modo consciente o instintivo son atraídas a los 
lujuriosos, manifestando su presencia en forma tangible, pero invisible, y que tienen comercio 
carnal con sus víctimas.  3) Los cuerpos astrales de hechiceros y brujas que visitan a hombres y 
mujeres para fines inmorales.  El íncubo es macho, y el súcubo hembra.  (F. Hartmann).]  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Indambara  (Sánscrito).-  Loto azul.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Individualidad.-  Uno de los nombres que en Teosofía y Ocultismo se ha dado al Ego 
superior humano.  Establecemos una distinción entre el Ego inmortal y divino, y el Ego humano 
perecedero.  Este último, o “personalidad” (Ego personal), sobrevive al cuerpo muerto sólo 
durante cierto tiempo en el Kâma-loka; la Individualidad subsiste para siempre.  [Individualidad 
es la naturaleza inmortal del hombre, el conjunto de los principios humanos superiores (Âtmâ, 
Buddhi y Manas), que sobreviven al cuerpo físico y se reencarnan repetidas veces, revistiéndose 
de una nueva personalidad transitoria en cada reencarnación, y acumulando en cada una de 
éstas un caudal mayor o menor de experiencias.  –Véase: Personalidad.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indo o hindu.-  Natural de la India o Indostán.  Hoy día este nombre se aplica más 
propiamente a los naturales de la India que profesan el brahmanismo, en contraposición a los 
mahometanos.  –Indo es también el nombre de un importante río que nace en el norte del 
Himalaya, en el Tibet occidental, y después de recorrer parte del Tibet y de la India, desagua en 
el Golfo Arábigo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indoísmo o hinduísmo.-  La religión de los indos; el brahmanismo.  (Véase esta 
palabra).  Es la religión de la mayor parte de los habitantes de la India, y tuvo su cuna en el norte 
de la misma.  Para su estudio, consúltese la excelente obra de Mrs. A. Besant: Cuatro grandes 
Religiones.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Indra  (Sánscrito).-  Dios del firmamento, rey de los dioses siderales.  Una divinidad 
védica.  [Llamado por otro nombre Vâsara.  Indra significa: jefe, señor, soberano, etc.  Es el 
Júpiter tonante de la India, y su arma es el rayo, que empuña con su diestra; gobierna el tiempo 



y manda la lluvia.  Engendró místicamente a Arjuna.  Se le representa montado en un elefante o 
caballo blanco.  –Véase: Airâvata y Uchchaizravas.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indra-dyumma  (Sánscrito).-  Hijo de Sumati y nieto de Bharata.  Hay otros personajes 
del mismo nombre.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indra-jit  (Sánscrito).-  Literalmente, “vencedor de Indra”.  Epíteto de Megha-nâda, hijo 
de Râvana.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indra-kîla  (Sánscrito).-  Literalmente, “pico de Indra”.  El monte Mandara.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Indra-kuñjara  (Sánscrito).-  El elefante de Indra, llamado también Airâvata.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Indra-loka  (Sánscrito).-  Literalmente, “mundo o paraíso de Indra”.  Es el mundo o 
región de las divinidades inferiores (uno de los ocho mundos), llamado por otro nombre Svarga.  
(Véase esta palabra).  También se llama Indra-loka (o Amarâvati), una región del cuerpo situada 
a la izquierda del Suchumnâ y cerca de la punta de la nariz.  (Uttara-Gîtâ, II, 20).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Indrâni  (Sánscrito).-  [ Esposa o] aspecto femenino de Indra.  [Llamado igualmente 
Zachî y Aindrî.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indra-praharana  (Sánscrito).-  El arma de Indra: el rayo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indra-prastha  (Sánscrito).-  La capital de los príncipes pandavas.  Actualmente es un 
barrio de la ciudad de Delhi.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indrâri  (Indra-ari) (Sánscrito).-  Literalmente, “enemigo de Indra”.  Un asura.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Indra-vajra  (Sánscrito).-  El rayo de Indra.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indra-vajrâ  (Sánscrito).-  Nombre de un metro.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indrâyudha  (Sánscrito).-  El arco de Indra: el arco-iris.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Indriya o Deha-sanyama  (Sánscrito).-  El dominio de los sentidos en la práctica del 
yoga.  Hay los diez agentes exteriores; los cinco sentidos que se utilizan para la percepción son 
llamados Jñânaindriyas, y los cinco usados para la acción, Kama-indriyas.  Pañcha-indriyâni 
significa literalmente y en su sentido oculto: “las cinco raíces productoras de vida (eterna)”.  Entre 
los budistas, son los cinco agentes positivos que producen cinco cualidades supremas.  [La 
palabra indriya significa: fuerza, poder, facultad o potencia humana; sentido.  Con la 
denominación de los “diez indriyas” se designan colectivamente los cinco poderes o facultades 
de sensación o percepción (jñânendriyas), y los cinco poderes o facultades de acción 
(karmendriyas), de los cuales los órganos físicos (ojos, oídos, manos, pies, lengua, etc.) no son 
más que manifestaciones materiales.  Entre los indriyas se incluye frecuentemente el manas o 
sentido interno.  Así leemos en el Bhagavad-Gita: “los diez indriyas y el uno (manas)” (XIII, 5); “el 
sentido interno (manas) y los otro cinco sentidos” (XV, 7).  –Véase: Jñanendriyas y 
Karmendriyas.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya  (Creación).-  Véase: Creación indriya.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-bala  (Sánscrito).-  En el budismo se denomina así la fuerza o perfección de los 
sentidos.  (G.T. H.P.B.). 
 



​ * Indriyagni  (Sánscrito).-  El fuego de los sentidos.  Algunos devotos, viviendo en medio 
del bullicio mundano, tratan de calmar sus apetitos aplicando los sentidos a sus objetos 
apropiados, pero con sujeción a los preceptos de la Ley y con perfecto dominio sobre los 
sentidos, los cuales, haciendo oficio de fuego, destruyen los objetos con ellos relacionados y su 
influencia sobre el corazón.  Segun Zankarâchârya, tales devotos consideran como sacrificio 
aplicar sus sentidos sólo a los objetos lícitos; los objetos ilícitos, de cuyo goce se privan, son a 
manera de víctima sacrificada en el fuego de los sentidos.  (Comentario del Bhagavad-Gitâ, IV, 
26).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-gochara  (Sánscrito).-  “Apacentadero”, dominio, esfera y objeto de los 
sentidos.  –Véase: Pañcha-indriyagocharâs.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-grâma  (Sánscrito).-  El agregado o conjunto de indriyas, o sea de los cinco 
poderes sensitivos o de percepción, y de los cinco de acción.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-jñana  (Sánscrito).-  Conocimiento o percepción por medio de los sentidos.  
(G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-karman  (Sánscrito).-  Función de un sentido, de uno de los indriyas.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Indriya-nigraha  (Sánscrito).-  Refrenamiento o dominio de los sentidos.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriyarama  (Sánscrito).-  Que goza en los sentidos, que gusta de los placeres 
sensitivos.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriyartha  (Sánscrito).-  Objeto de los sentidos.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-samyana.-  Véase: Indriya-sanyama.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-sanga  (Sánscrito).-  Apego o inclinación a los objetos de los sentidos.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Indriya-sanyama o Indriya-samyama  (Sánscrito).-  Continencia, disciplina o dominio 
de los sentidos.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriya-svapa  (Sánscrito).-  “Sueño de los sentidos”; privación o pérdida de la 
sensibilidad; inconsciencia.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriyatman  (Sánscrito).-  Alma espiritual o intelectual.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriyavant  (Sánscrito).-  Potente, fuerte, vigoroso.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indriyazakti  (Sánscrito).-  Potencia de los sentidos.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indrya.-  Véase: Indriya.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indu  (Sánscrito).-  La luna; el soma (en el sentido de luna).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indubhrit  (Sánscrito).-  El dios Ziva, así llamado por llevar en la frente la media luna, o 
por ser llevado encima de la media luna.  (Burnouf).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Induísmo.-  Véase: Indoísmo o Hinduísmo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indumani  (Sánscrito).-  La piedra preciosa llamada “piedra de luna”.  Igual significado 
que Chandramani o Chandrakânta.  (G.T. H.P.B.). 



 
​ * Indumatî  (Sánscrito).-  El día de la luna llena.  Nombre de la hermana de Bhoja, rey de 
Vidarbha.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Indu-putra  (Sánscrito).-  Literalmente, “hijo de la Luna”.  –Budha, hijo de Soma (la 
Luna) y regente del planeta Mercurio.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Indu-vanza  (Induvansa) (Sánscrito).-  Por otro nombre, Somavanza; la raza (o dinastía) 
lunar.  De indu, la luna.  [Igual significado que Chandra-vanza.]  -(Véase: Sûrya-vanza).  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Indu-vrata  (Sánscrito).-  Ceremonia lunar, y especialmente el ayuno regulado segun el 
curso de la luna.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Inefable  (Nombre).-  Véase: Nombre inefable.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Infierno.-  Los anglosajones derivaron seguramente la palabra Hell (infierno) del nombre 
de la diosa Hela (véase esta palabra), y los esclavones, del griego Hades, siendo de notar que 
en ruso y otras lenguas esclavonias el infierno se llama âd, y la unica diferencia entre el frío 
infierno escandinavo y el ardiente infierno de los cristianos consiste en sus respectivas 
temperaturas.  Pero ni aun la idea de aquellas caldeadas regiones es original en los europeos, 
puesto que muchos pueblos han tenido el concepto de una región en el mundo inferior, como 
también lo tendríamos nosotros si localizáramos nuestro infierno en el centro de la tierra.  Todas 
las religiones exotéricas –los credos de los brahmanes, budistas, zoroastrianos, mahometanos, 
judíos y demás- hacen sus infiernos ardientes y tenebrosos, aunque muchos de ellos son más 
bien atractivos que terroríficos.  La idea de un infierno abrasador es una reminiscencia, una 
desfiguración de una alegoría astronómica.  Entre los egipcios, no fue el infierno un lugar de 
castigo por el fuego hasta la décimoséptima o décimoctava dinastía, cuando Tifón fue 
transformado de un dios en un diablo.  Pero, sea cual fuere el tiempo en que se inculcó esta 
horrible superstición en el ánimo de las pobres masas ignorantes, la idea de un infierno 
abrasador y de almas atormentadas en él, es puramente egipcia.  Ra (el Sol) se convirtió en el 
Señor del Horno ardiente, en Karr, el infierno de ls faraones, y los pecadores eran amenazados 
con el tormento “en el ardor de los fuegos infernales”.  Había allí un león –dice el Dr. Birch- y se 
le llamaba “el monstruo rugiente”.  Otro autor describe dicho lugar como “el abismo sin fondo y 
lago de fuego, en donde son arrojadas las víctimas”.  (Compárese con la Revelación).  La voz 
hebrea gai-hinnom (gehenna) jamás tuvo en realidad el significado que le dió la ortodoxia 
cristiana.  [Véase: Naraka.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Infinidad o Infinitud.-  Calidad de infinito.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iniciación.-  Palabra derivada de la misma raíz que el latín initia, que significa los 
primeros o fundamentales principios de una ciencia.  La práctica de la iniciación o admisión en 
los sagrados Misterios, enseñados por los Hierofantes o sabios sacerdotes de los templos, es 
una de la más antiguas.  Se practicaba en todas las antiguas religiones nacionales.  En Europa 
quedó abolida con la caída del último templo pagano.  Al presente no existe más que una sola 
clase de iniciación conocida del público, y ésta es la iniciación en los ritos masónicos.  La 
masonería, sin embargo, no tiene ya secretos que revelar o encubrir.  En los florecientes días de 
la antigüedad, los Misterios, segun los más gandes filósofos griegos y romanos, constituían la 
mas sagrada de todas las solemnidades, así como la virtud más benéfica y altamente 
estimulada.  Los Misterios representaban el paso de la vida mortal a la muerte finita, y las 
experiencias del Alma y Espíritu desencarnados en el mundo de la subjetividad.  En nuestros 
días, como quiera que se ha perdido el secreto, el candidato pasa por diversas ceremonias que 
nada significan, y queda iniciado en la alegoría solar de Hiram Abiff, el “Hijo de la Viuda”.  [Nadie 
puede alcanzar las sublimes regiones donde moran los Maestros sin haber pasado antes por la 
angosta puerta de la Iniciación, la puerta que conduce a la vida perdurable.  Para que el hombre 
se halle en condiciones de cruzar los umbrales de dicha puerta, ha de llegar a tan alto grado de 



evolución que para él deje de tener el menor interés todo cuanto pertenece a la vida terrena, 
salvo el poder servir con toda abnegación al Maestro y ayudar a  la evolución de la humanidad, 
aun a costa de los mayores sacrificios personales.  -El proceso iniciático es a modo de espinoso 
sendero de cuatro etapas o grados diversos de Iniciación; cada una de estas Iniciaciones va 
acompañada de una expansión de la conciencia, que proporciona lo que se llama “la llave del 
conocimiento”, que es asimismo la llave del poder, puesto que en los reinos de la Naturaleza, 
“saber es poder”.  –A. Besant, Sabiduría Antigua.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Iniciado.-  Del latín initiatus.  –Desígnase con este nombre a todo aquel a quien se ha 
admitido en los Misterios y se le han revelado los secretos de la Masonería o del Ocultismo.  En 
la antigüedad eran los que habían sido iniciados en el arcano conocimiento enseñado por los 
hierofantes de los Misterios, y en nuestro tiempo, aquellos que han sido iniciados por los Adeptos 
de la sabiduría mística en la ciencia misteriosa, que, a pesar del trancurso de los siglos, cuenta 
todavía con algunos verdaderos partidarios en la tierra.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Inmaculada Concepción.-  La Substancia primordial no había salido todavía de su 
precósmico estado latente, ni había aun pasado a ser el invisible (para el hombre al menos) 
Protilo de la ciencia.  Pero en cuanto “suena la hora” y dicha Substancia se hace receptora de la 
impresión Fohática del Pensamiento divino –el Logos, o aspecto masculino del Anima Mundi, 
Alaya- su “Corazón” se abre.  Se diferencia, y los Tres (Padre, Madre, Hijo) se convierten en 
Cuatro.  Aquí está el origen del doble misterio de la Trinidad y de la Inmaculada Concepción.  
(Doctr. Secr., I, 88).  –El actualmente materializado dogma de la Inmaculada Concepción es la 
desfiguración de una de las doctrinas de las antiguas escuelas secretas gnósticas, 
neoplatónicas, etc. conservadas en el Vaticano.  (Id., 27).  –Véase: Caos, Encarnaciones divinas, 
etc.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Inocentes (Los).-  Calificativo o sobrenombre dado a los Iniciados y cabalistas antes de 
la era cristiana.  Los “Inocentes” de Bethlehem y de Lud (o Lydda) que fueron condenados a 
muerte por Alejandro Janneus, hasta el número de algunos miles (año 100, poco más o menos, 
antes de J. C.), dieron origen a la leyenda de los 40.000 niños inocentes asesinados por Herodes 
mientras buscaban al infante Jesús.  Lo primero es un hecho histórico poco conocido; lo segundo 
es una fábula, como lo ha demostrado suficientemente Renán en su Vida de Jesús.  [El rey 
Herodes es la representación de Kansa (o Kanza), tirano de Mathurâ y tío materno de Krichna.  
Los astrólogos habían pronosticado a Kansa que un hijo de su sobrina Devakî le arrebataría la 
corona y le quitaría la vida; en vista de lo cual el tirano dió la orden de matar al niño (Krichna), 
pero gracias a la protección de Mahâdeva, sus padres lograron ponerlo en salvo.  Entonces, 
Kansa quiso asegurar la muerte del verdadero niño, y a este fin ordenó una matanza general de 
los infantes varones de su reino.  –Véase: Devakî, Krichna, etc.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Inspiración.-  Con frecuencia hablamos de inspiración, pero en general no se sabe 
absolutamente lo que es.  Hay un gran caudal de inspiración que proviene de nuestros Maestros, 
los verdaderos guías de la humanidad, los cuales sugieren o proyectan en la mente del hombre 
las ideas, que éste, por lo regular, no tiene que hacer más que expresarlas a su modo por 
palabra o por escrito.  La verdadera inspiración se distingue de la mediumnidad en que, en esta 
última, el sujeto es pasivo y queda expuesto a la influencia de cualquiera entidad astral que se 
halle en sus inmediaciones.  Cuando un hombre se encuentra bajo tal influencia, está de 
ordinario inconsciente, nada sabe de lo que se hace por mediación de su organismo, ni quien lo 
hace, ni recuerda nada de ello al despertar.  Su estado es el de una verdadera obsesión 
temporal.  Mientras que durante el estado de inspiración procedente de los Maestros, el hombre 
permanece del todo consciente de lo que hace, y sabe a quién presta sus órganos de expresión, 
sigue con interés todo cuanto ocurre y lo recuerda luego con claridad.  -Otras veces la 
inspiración viene del Ego de uno mismo, del Yo superior o divino, y en otros casos las ideas 
inspiradas vienen del exterior, de alguna persona del mundo astral o de seres más o menos 
elevados (Devas, etc.), que habitan los planos superiores.  De esto se colige que no siempre las 
sugestiones son exactas en todos conceptos, puesto que el simple cambio de plano no confiere 
a nadie el don de infalibilidad.  Atendido esto, aconseja la prudencia más elemental que esté uno 



muy alerta, que considere a fondo cada cosa segun su propio valor intrínseco y no crea con 
excesiva facilidad toda sugestión de esta índole siempre que no esté completamente seguro 
acerca de la procedencia de la inspiración; en una palabra: no hay que rechazar nada de un 
modo irreflexivo, pero tampoco debe admitirse a ciegas cosa alguna simplemente porque llegue 
el mensaje engalanado con un nombre sublime o con una apariencia atractiva, pues no faltan 
seres que tienen verdadero afán de engañarnos y son diabólicamente diestros en el arte de la 
superchecería.  (Véase el art. Inspiración, de C. W. Leadbeater, publicado en El Loto Blanco, 
núms de julio y agosto de 1917).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Instinto.-  Es el aspecto inferior del Manas, o sea su principio instintivo, que es atraído 
hacia el Kâma (asiento de los deseos y pasiones animales). -(Clave de la Teosofía, pág. 120.)  
-La Mónada animal sólo está dotada de facultad instintiva.  (Doctr. Secr., II, 108).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Inteligencia.-  Uno de los aspectos de la Divinidad.  (A. Besant, Sabiduría Antigua.)  
-Véase: Manas.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Inteligencias.-  Hay unas jerarquías de Inteligencias que dimanan de los siete Logoi 
secundarios y forman el cuerpo gobernante de su reino que guía los procesos de orden natural.  
Son unos Seres radiantes, dotados de vasto conocimiento y de gran poder.  Entre tales 
Inteligencias figuran los Lipikas, que son los registradores del Karma de dicho reino y de todas 
las entidades que hay en él; los Mahârâjas o Devarâjas, que vigilan o dirigen las operaciones de 
la ley kármica; las numerosas huestes de los Constructores, que moldean todas las formas 
segun las Ideas contenidas en el tesoro del Logos, en la Mente universal.  (A. Besant, Sabiduría 
Antigua, 149, 414, etc.).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Intuición.-  Se ha hecho de esta palabra un gran abuso, y con frecuencia se usa de un 
modo incorrecto en pedagogía.  Es el conocimiento superior, real y objetivo, por decirlo así; una 
especie de visión directa con los ojos del alma, en virtud  de la cual el hombre adquiere por 
experiencia propia la percepción o conocimiento claro, íntimo e instantáneo de una idea o 
verdad, sin el auxilio de la razón, como si se tratara de un objeto material colocado ante nuestra 
vista.  La intuición corresponde a las facultades de la mente superior, y es el infalible guía del 
vidente.  -Segun dice el Catecismo Búdico de Olcott, la intuición es superior a la razón para 
percibir la suprema verdad; es un estado mental en que cualquiera verdad deseada es 
instantáneamente comprendida; puede alcanzarse cuando uno, mediante la práctica del Jñâna, 
llega a su cuarto grado de desarrollo.  -Segun dice Râma Prasâd, después de lograr uno el 
estado de paravairâgya, en que, gracias a la total ausencia de deseos y pasiones, el samâpatti, 
intuición, que es aquel estado mental en que se hace posible recibir la reflexión de los mundos 
subjetivo y objetivo.  La intuición tiene cuatro grados: 1) Sa-vitarka (verbal); 2) Nir-vitarka (sin 
palabras); 3) Sa-vichâra (meditativa) y 4) Nir-vichâra (ultrameditativa).  El estado de intuición se 
ha comparado a un cristal brillante, puro, transparente e incoloro.  Mirad a través de él un objeto 
cualquiera, y presentará al punto en sí mismo el color de dicho objeto.  (Las Fuerzas más sutiles 
de la Naturaleza, cap. VIII.)  -Véase además: Aforismos de Patañjali, III, 36, 43; IV, 23, etc.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Invinación.-  Doctrina de los luteranos que sostienen que la substancia del vino no se 
halla destruída en el sacramento de la Eucaristía.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Involución.-  Es la caída o descenso gradual, progresivo, cíclico del Espíritu en la 
Materia.  Se realiza en los globos designados con las letras A, B y C, que forman el arco 
descendente de la Cadena planetaria.  Al llegar al globo D (del cual es ejemplo nuestra Tierra), la 
materia física del descenso adquiere su máximum de densidad, y el Espíritu se halla en un 
estado latente y sumido en la inconsciencia más profunda, para despertar luego y ascender 
divinizándose de un modo gradual, esto es, para emprender la evolución o redención en los 
restantes globos (E, F y G) del arco ascendente de la Cadena planetaria.  (Véase: Evolución).  
(G.T. H.P.B.). 
 



​ * Io  (Griego).-  Hija de Inaco.  La "doncella de cuernos de vaca".  Es idéntica, 
alegóricamente, a la luna, como lo prueba el ser representada con los referidos apéndices.  Io, 
por negarse a ceder a la ilícita pasión de Júpiter, fue dotada de cuernos de vaca, animal que es 
símbolo de la potencia generadora pasiva de la Naturaleza.  (Doctr. Secr., II, 436).  -"Entre los 
egipcios y griegos, Io es la Gran Madre, equivalente a Aditi, Isis o Eva, madre de todo cuanto 
vive; de ahí, también, la luna y el círculo, como símbolos de las funciones generadoras de la 
mujer".  (P. Hoult)  -Véase: Isis.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îpsâ  (Sánscrito).-  Voluntad, deseo; deseo de lograr.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Irâja  (Sánscrito).-  Epíteto de Kâma, dios del amor.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Irâvat  (Sánscrito).-  Un hijo que Arjuna tuvo de su esposa naga Ulupî.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Irâvati  (Sánscrito).-  El río Râvi, o Puruchni, afluente del Indo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îrchâ o Îrchyâ  (Sánscrito).-  Envidia.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îrchâlu o Îrchyâlu  (Sánscrito).-  Envidioso.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Irdhi  (Sánscrito).-  La síntesis de los diez "sobrenaturales" poderes ocultos del budismo 
y brahmanismo.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Irkalla  (Caldeo).-  El dios del Hades, llamado por los babilonios "región invisible".  
(G.T. H.P.B.). 
 
​ * Is.-  Lo Unico siempre oculto, eterno y absoluto, o Sat.  (Doctrina Secreta, I, 592, 678 y 
II, 466).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Isa.-  Nombre con que los musulmanes designan a Jesús.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Isarim  (Hebreo).-  Iniciados esenios.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ishanyâ.-  Véase: Ichanyâ.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ishim  (Caldeo).-  Los B'ne-Aleim, los "bellos hijos de Dios", los originales y prototipos de 
los posteriores "Angeles caídos".  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Îshitâ  (Sánscrito).-  Superioridad.  -El poder de alcanzar supremacía; uno de los ocho 
vibhûtis y poderes de Ziva.  (P. Hoult).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Ishmonia  (Arábigo).-  La ciudad en cuyas cercanías se halla sepultada la llamada 
"Ciudad petrificada" del Desierto.  La leyenda habla de inmensos subterráneos, salas, pasadizos, 
galerías y bibliotecas escondidas en dichos sitios.  Los árabes temen acercarse allí después de 
la puesta del sol.  -[Véase: Isis sin velo, II, 29]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îshopanishad.-  Véase: Îzopanichad.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ishta.-  Véase: Ichta.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ishtar  (Caldeo).-  La Venus babilónica, denominada "la primogénita del cielo y de la 
tierra", e hija de Anu, dios del cielo.  Es la diosa del amor y de la belleza.  El planeta Venus, 
como lucero vespertino, es identificado con Ishtar, y como lucero matutino, con Anunit, diosa de 
los acadios.  Existe un curiosísimo relato de su descenso en el Hades, en el sexto y séptimo 
ladrillos o tablas asirias descifrados por G. Smith.  Cualquier ocultista que lea lo referente al amor 
que ella profesaba a Tammuz, al asesinato de éste, cometido por Izdubar, la desesperación de la 



diosa y su descenso en busca de su amado a través de las siete puertas del Hades, y finalmente 
su liberación del reino sombrío, reconocerá la bella alegoría del alma en busca del Espíritu.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ * Ishva.-  Véase Ichva  (Sánscrito).  -Maestro espiritual.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Ishvara o Ishwara.-  Véase: Îzvara.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Isíaca  (Tabla).-  Véase: Tabla Isíaca.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ Isis.-  En Egipto, Issa, la diosa Virgen-madre; la Naturaleza personificada.  En egipcio y 
copto, Uasi, reflexión femenina de Uasar y Osiris.  Es la "mujer vestida de sol" (porque su exterior 
blanco y brillante es un reflejo de la luz solar) del país de Chemi [Egipto].  Isis-Latona es la Isis romana.  
[Hija y madre de Osiris, de igual modo que Vâch es hija y madre del Logos.  (Doctrina Secreta, I, 
464).  Corresponde a la Aditi y Vâch de los indos, a la Io de los griegos y a Eva.  Es la madre o 
matriz de la Tierra; es asimismo la diosa que da vida y salud (Id., II, 30).  Isis es una diosa lunar 
por estar relacionada con nuestro satélite a causa de los misterios lunares y por ciertas 
consideraciones acerca de la fisiología y naturaleza de la mujer, tanto en el orden físico como en 
el psíquico.  A Isis estaban consagrados el ibis y el gato.  Como diosa lunar, era representada 
frecuentemente con cabeza de dicha ave, puesto que el ibis blanco y negro era una imagen de la 
luna, que es blanca y brillante por el lado iluminado por el sol, y negra y obscura por la parte 
opuesta a la tierra.  (Id., I, 368).  -El gato es otro de los símbolos lunares. (Véase: Bubasté).  El 
huevo estaba igualmente consagrado a dicha divinidad porque simboliza el origen de la vida.  
Isis está casi siempre representada teniendo un loto en una mano y en la otra un círculo y una 
cruz ansata.  Como diosa de misterio, se le representa generalmente con el rostro cubierto de un 
velo impenetrable, y en el frontispicio de su templo en Sais se veían escritas las siguientes 
palabras:  "Soy todo lo que ha sido, es y será, y ningun mortal ha quitado jamás todavía el velo 
que oculta mi divinidad a los ojos humanos".  Ello no obstante, hace poco tiempo se ha levantado 
ya una punta de este velo.]  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Isis-Osiris.-  Su símbolo es la cruz ansata.  (G.T. H.P.B.). 
 

Isitwa  (Sánscrito).-  El poder divino.  (G.T. H.P.B.). 
 
* Isla Blanca.-  Esta denominación se aplicaba a Ruta, la primitiva Zveta-dvîpa, 

relacionada con la Atlántida.  (Doctrina Secreta, II, 155, 333).  (G.T. H.P.B.). 
 
* Isla sagrada.-  Isla de igual belleza, situada en un vasto mar interior que, en época 

remota, se extendía en el Asia central.  Estaba habitada por los últimos restos de la Raza que 
precedió a la nuestra.  Tales restos eran los "Hijos de la Voluntad y del Yoga", que sobrevivieron 
al gran cataclismo que sumergió la Lemuria.  De dicha isla, segun se dice, no queda hoy día otra 
cosa que una especie de oasis rodeado de la horrible aridez del gran desierto de Gobi.  (Doctrina 
Secreta, II, 230-231).  -Véase: Hijos de Dios.  (G.T. H.P.B.). 

 
Israel  (Hebreo).-  Los cabalistas orientales hacen derivar este nombre de Isaral o Asar, 

el Dios-sol.  "Isra-el" significa "que pelea con Dios": el "sol que se eleva sobre Jacob-Israel" 
designa el Dios-sol Isaral (o Isar-el) que lucha con "Dios y con el hombre", y la materia 
fecundada, que tiene poder también con "Dios y con el hombre", y frecuentemente prevalece 
sobre ambos.  Esaú, Æsaou, Asu, es también el sol.  Esaú y Jacob, los alegóricos gemelos, son 
emblemas del principio dual de la naturaleza que está siempre en lucha: bien y mal, luz y 
tinieblas, y el "Señor" (Jehovah) es su antetipo.  Jacob-Israel es el principio femenino de Esaú, 
como Abel es el de Caín, siendo Caín y Esaú el principio masculino.  Por esto, a semejanza de 
Malach-Iho, el "Señor" Esaú pelea con Jacob y no prevalece.  En el Génesis, XXXII, el Dios-sol 
lucha primero con Jacob, descoyunta su muslo (un símbolo fálico), y sin embargo, es vencido por 
su símbolo terrestre: la materia; y el Dios-Sol se erige sobre Jacob y su muslo en alianza.  Todos 
estos personajes bíblicos, incluso su "Señor Dios", son figuras representadas en un orden de 



sucesión alegórico.  Son símbolos de la Vida y de la Muerte, del Bien y del Mal, de la Luz y de 
las Tinieblas, de la Materia y del Espíritu en su síntesis, estando todos ellos bajo sus 
contrastados aspectos.  (G.T. H.P.B.). 

 
* Issava  (Pali).-  Término equivalente al sánscrito Îzvara.  (G.T. H.P.B.). 
 
Iswara.-  Véase: Îzvara.  (G.T. H.P.B.). 
 
* Itcha.-  Véase: Ichchhâ.  (G.T. H.P.B.). 
 
Ithyfálico.-  Véase: Itifálico.  (G.T. H.P.B.). 
 
Itifálico  [Del griego ithys, erecto y phallos, falo].-  Cualidad de los dioses como varones 

y hermafroditas, tales como la barbada Venus, Apolo con vestidos de mujer, Ammón el 
procreador, el embrionario Ptah, y así sucesivamente.  Sin embargo, el falo, tan conspicuo, y, 
segun nuestras melindrosas ideas, tan indecente, en las religiones de la India y del Egipto estaba 
asociado, en la más primitiva simbología, mucho más con otra considerablemente más pura idea 
que la de la creación sexual.  Segun está probado por mas de un orientalista, el falo expresaba 
la resurrección, el resurgir vivo de la muerte.  Ni aun el otro significado tiene nada de indecente:  
"Estas imágenes sólo simbolizan de un modo muy expresivo la fuerza creatriz de la Naturaleza, 
sin intención obscena alguna", escribe Mariette Bey, y añade: "No hay más que otra manera de 
expresar la generación celeste, que hiciera entrar al difunto en una nueva vida".  Los cristianos y 
europeos en general son muy severos e injustos en lo que atañe a los símbolos fálicos de los 
antiguos.  Los desnudos dioses o diosas, con sus emblemas generativos y estatuaria, tienen 
departamentos secretos reservados para ellos en nuestros museos.  ¿Porqué, pues, adoptar y 
conservar los mismos símbolos para el clero y los seglares?  Los festines de amor de la Iglesia 
primitiva -sus ágapes- eran tan puros (o tan impuros) como las fiestas fálicas de los paganos; las 
largas vestiduras sacerdotales de la Iglesia romana y griega y el cabello largo de la última, los 
hisopos para el agua bendita y otras cosas, están ahí para probar que el ritualismo cristiano ha 
conservado, en más o menos modificadas formas, todos los símbolos del antiguo Egipto.  
Respecto al simbolismo de una naturaleza puramente femenina, nos vemos obligados a confesar 
que, a los ojos de todo arqueólogo imparcial, las semidesnudeces de nuestras cultas damas de 
sociedad sugieren el culto sexual femenino mucho más que las hileras de lámparas en forma de 
yoni encendidas a lo largo de las vías que conducen a los templos de la India.  (G.T. H.P.B.). 

 
* Itífalo.-  Falo que llevaban los que concurrían a la procesión de las fiestas de Dioniso 

(Baco).  (G.T. H.P.B.). 
 
* Itihâsa  (Sánscrito).-  Historia, leyenda, tradición.  Dicho término se aplica 

principalmente a las dos grandes epopeyas indas: el Mahâbhârata y el Râmâyana.  (G.T. H.P.B.). 
 
* Ittham  (Sánscrito).-  Así, de este modo; tan.  (G.T. H.P.B.). 
 
* Ityukta  (Sánscrito).-  En el budismo, se llama así una leyenda o tradición recogida; 

colección de relatos o explicaciones de la Ley.  (G.T. H.P.B.). 
 
* Iurbo  (Gnósticos).-  Un nombre de Iao-Jehovah.  -Véase: Iurbo-Adonai.  (G.T. H.P.B.). 
 
Iurbo-Adonai  (o Iurbo Adunaï).-  Término gnóstico; el nombre compuesto para designar 

a Iao-Jehovah, a quien los ofitas consideraban como una emanación de Ilda-Baoth, hijo de 
Sophia Achamoth, el dios soberbio, ambicioso y envidioso, y Espíritu impuro, a quien muchas de 
las sectas gnósticas consideraban como el dios de Moisés.  "Iurbo es llamado por los abortos 
(judíos) Adunai" [o Adonai], dice el Códex Nazarœus (vol. III, pág. 13).  "Abortos" y engendros 
eran motes que a los judíos aplicaban sus adversarios los gnósticos.  [Con el nombre de 
Iurbo-Adonai designa el Codex Nazarœus a Jehovah.  -Doctr. Secr., I, 51.]  (G.T. H.P.B.). 

 



Iu-Kabar-Zivo  (Gnóstico).-  Conocido igualmente con el nombre de 
Nebat-Iavar-bar-Iufin-Ifafin, "Señor de los Eones", en el sistema nazareno.  Es el procreador 
(Emanador) de las siete Vidas santas (los siete primeros Dhyân Chohans, o Arcángeles, cada 
uno de los cuales representaba una de las virtudes cardinales, y él a su vez es llamado tercera 
Vida (tercer Logos).  En el Códex se le invoca como "el timón y la vid del alimento de vida".  Así, 
es idéntico a Cristo (Christos), que dice: "Yo soy la verdadera vid, y mi Padre es el labrador" 
(Juan, XV, 1).  Bien sabido es que Cristo es considerado por la Iglesia católico-romana como "el 
príncipe de los Eones", y también como Miguel, "que es como Dios".  Tal era asimismo la 
creencia de los gnósticos.  (G.T. H.P.B.). 

 
Iwaldi  (Escandinavo).-  El enano cuyos hijos fabricaron para Odín a lanza mágica.  Uno 

de los subterráneos maestros forjadores que, juntamente con otros gnomos, ideó hacer una 
espada encantada para el gran dios de la guerra, Cheru.  Esta espada de dos filos figura en la 
leyenda del emperador Vitelio, quien la obtuvo del dios "para su propio daño", segun el oráculo 
de una "sabia mujer"; la dejó abandonada y finalmente fue matado con ella al pie del Capitolio 
por un soldado germano que había hurtado el arma.  La "espada del dios de la guerra" cuenta 
con una extensa bibliografía, puesto que reaparece también en la semilegendaria biografía de 
Atila.  Habiéndose éste casado, contra la voluntad de ella, con Ildikd, la hermosa hija del rey de 
Borgoña, a quien él había dado muerte, su esposa obtiene de una misteriosa vieja la espada 
mágica, y con ella mata al rey de los hunos.  [Véase: Enano de la Muerte.]  (G.T. H.P.B.). 

 
* Îza  (Îsa o Îsha) (Sánscrito).-  Señor, soberano, rey, jefe, etc.  Epíteto de Ziva.  Título de 

uno de los Upanichads (Îzopanichad).  (G.T. H.P.B.). 
 
* Îzana  (Sánscrito).-  Poder, dominio, soberanía.  (G.T. H.P.B.). 
 
* Îzâna  (Îsâna o Ishâna) (Sánscrito).-  Epíteto de Ziva o de Rudra. (G.T. H.P.B.). 
 
* Îaztva  (Sánscrito).-  Soberanía, dominio; supremacía y poder "sobrenatural" del 

brâhmana iniciado.  (G.T. H.P.B.). 
 
Izdubar.-  Nombre de una héroe mencionado en los fragmentos de historia y teogonía 

caldeas en los llamados ladrillos asirios, segun los descifraron George Smith y otros.  Smith trata 
de identificar Izdubar con Nemrod.  Esto puede ser o dejar de ser; pero dado que el nombre de 
dicho rey babilónico sólo "aparece" como Izdubar, su identificación con el hijo de Cus (Nemrod era 
hijo de Cus) puede asimismo resultar más aparente que real.  Los sabios son algo propensos a 
contrastar sus descubrimientos arqueológicos con las declaraciones posteriores que se hallan en 
los libros mosaicos, en vez de obrar al revés.  El "pueblo elegido" ha sido aficionado en todos los 
períodos de la historia a apropiarse de la propiedad de otro pueblo.  Desde la apropiación de la 
primitiva historia de Sargón, rey de Acadia, y su aplicación en grande escala a Moisés, nacido (si 
realmente nació) algunos miles de años más tarde, hasta que dicho pueblo destruyó a los 
egipcios, bajo la dirección y divino consejo de su Señor Dios, todo el Pentatéutico parece estar 
formado de no declarados fragmentos mosaicos de Escrituras de otro pueblo.  Esto debía haber 
hecho más precavidos a los asiriólogos, pero como muchos de éstos pertenecen a la casta 
clerical, unas coincidencias como las de Sargón, les preocupan muy poco.  Una sola cosa es 
cierta: Izdubar, o como quiera que se le llame, es presentado en todas las tablas como un 
poderoso gigante que aventajaba en estatura a todos los demás hombres, como se eleva un 
cedro por encima del matorral; un cazador, segun las leyendas cuneiformes, que peleaba con el 
león, el tigre, el toro, el búfalo y los animales más formidables y los destrozaba.  [Véase: Ishtar.]  
(G.T. H.P.B.). 

 
* Ized  (Persa).-  Los izeds o peris, en número de veinte, constituyen la segunda clase de 

espíritus luminosos que están por debajo de Ormuzd o Principio del bien.  Son genios inferiores 
creados por Ormuzd para derramar bendiciones sobre el mundo y velar sobre la gente pura.  -De 
los izeds, unos son masculinos, y otros femeninos, y entre ellos figura Mithra (o Meher).  Los 



izeds conducen a la región celeste las almas de los hombres puros a la muerte de éstos.  (G.T. 
H.P.B.). 

 
* Izeschné  (Persa).-  Una de las tres obras incluídas en el Vendidad Sâdé.  Dicha 

palabra designa también una oración en la cual se celebra la grandeza de ser a quien se dirige.  
Así, "hacer izeschné" quiere decir "orar".  La obra en cuestión, compuesta de setenta y dos hâs 
(capítulos), la dividen los parsis en dos partes.  La primera tiene por objeto a Ormuzd y sus 
criaturas; la segunda contiene oraciones dirigidas al Ser supremo.  Habla del hombre, de sus 
necesidades, de diversos genios encargados de protegerle, tales como los cinco Gâhs, Seroch, 
etc.  (Anquetil Du Perron, Zend-Avesta).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Izopanichad  (Îza-upanichad)  (Sánscrito).-  Título de uno de los Upanichads.  (G.T. 
H.P.B.). 
 
​ Îzvara o Îzwara  (Iswara o Ishvard) (Sánscrito).-  El “Señor” o el Dios personal, el 
Espíritu divino en el hombre.  Literalmente, soberana (independiente) existencia.  Título dado a 
Ziva y otros dioses de la India [Brahmâ y Vichnú].  Ziva es llamado también Îzvaradeva o deva 
soberano.  [Îzvara es el principio divino en su naturaleza o condición activa; uno de los cuatro 
estados de Brahma.  (Five Years of Th.)  “El Señor (Îzvara) es un Espíritu (Purucha) particular, a 
quien no afecta el dolor, las obras, el fruto de ellas ni las impresiones.  –En El es infinita aquella 
omnisciencia que en los demás seres sólo existe en germen.  –Es el Instructor hasta de los 
primitivos instrucotires, pues no está limitado por el tiempo.  –Su representación es la palabra 
glorificadora (OM)”.  –(Afor. De Patañjali, I, 24-27).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îzvara-bhâva  (Sánscrito).-  “Condición de señor o soberano”; señorío, soberanía, 
realeza.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îzvara-deva  (Sánscrito).-  Deva (o dios) soberano.  Epíteto de Ziva.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îzvara-Krichna  (Sánscrito).-  Autor de una excelente colección de setenta y dos 
aforismos referentes al sistema filosófico Sânkhya, designada con el nombre de Sânkhya-kârika.  
(G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îzvara pranidhâna  (Sánscrito).-  El propio abandono o sumisión al Señor.  (M. Dvivedi: 
Coment. a los Afor. De Patañjali, II, 1).  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îzvara-prasâda  (Sánscrito).-  Gracia divina.  (G.T. H.P.B.). 
 
​ * Îzvarya  (Sánscrito).-  Señorío, poderío, soberanía, realeza.  (G.T. H.P.B.). 


