
CARTA CIRCULAR DE 2004 

  

VIDA COMÚN EN COMUNIDAD DE AMOR 

  

  

  

                                                                                                                                         Roma, 
26 de enero de 2004 

  

Queridos Hermanos y Hermanas: 

  

El Señor nos regala un nuevo año de vida.  Seguimos avanzando hacia Él, en medio de los 
gozos y dolores de la humanidad, en medio de las gracias y pecados de la Iglesia. 

  

Deseo esta vez escribirles sobre la vida cenobítica.  Misterio grande de comunión en Cristo 
Resucitado por obra de su Espíritu.  No pretendo componer un tratado sobre el tema, nuestro 
Padre Balduino de Ford ya lo hizo, en forma insuperable, y ha estado a mi lado durante la 
redacción de esta carta.  Nuestro querido D. Ambrosio, Abad general desde 1973 hasta 
1990, escribió y habló muchas veces sobre el tema que ahora nos ocupa, le recomiendo 
volver a leer: La comunidad (Carta circular 1978), Unidad de la comunidad, Silencio y 
palabra, Diálogos comunitarios (Conferencias al Capítulo General de Abadesas 1975), 
Unidad y relaciones fraternas, Corrección fraterna (Conferencias al Capítulo General de 
Abadesas 1981), Importancia del amor y de la caridad (Carta circular 1987)... 

  

En consecuencias, mi propósito es bien simple: ofrecer a vuestra meditación algunos 
pensamientos sobre el tema, tomados del ayer, del hoy y del siempre.  Es decir, tomados de 
la Escritura, la Tradición, el Magisterio y el momento actual en que vivimos.  Espero que mi 
palabra sirva de luz y fuego, de esclarecimiento y motivación.   

  

Les confieso un doble convencimiento: no habrá renovación monástica sin un serio esfuerzo 
por crecer en comunicación con Dios y lo hermanos/as; y, además, nuestro futuro dependerá 
de la calidad de nuestra vida común en comunidad de amor. 

  

1. Tomando por guía el Evangelio 

  

Nadie sigue a  Jesús  privadamente.  Sus seguidores están invitados a incorporarse a su 
comunidad, la de aquellos que oyen la palabra de Dios y la cumplen (Lc.8:21).  Es de notar 
que en Evangelio de Marcos la palabra discípulos están siempre en plural, nunca en singular. 

  

En torno a Jesús encontramos círculos comunitarios concéntricos.  En efecto, es así fácil 
distinguir: los íntimos, Pedro, Santiago y Juan; los Doce, que han comido y bebido con El 



(Hech.10:40); las mujeres que lo acompañaban junto con los Doce (Lc.8:1-2); el grupo de los 
Setenta y dos (Lc.10:1) y masas de seguidores esporádicos y permanentes. 

Es fácil detectar algunas características que identifican a esta comunidad en seguimiento.  
Ante todo, hemos de decir que la presencia cercana de Jesús es condición esencial y 
constitutiva de la comunidad: Hizo doce para que estuvieran con El (Mc.3:13-14).  Y, a lo 
largo de los siglos, el Señor nos repite:  Separados de mi no podéis hacer nada (Jn.15:15). 

Esta cercanía de Jesús permite a los discípulos vivir en ese amor gratuito que crea 
comunidad y comunión.  Jesús es bien claro a este respecto: Este es el mandamiento mío: 
que os améis los unos a los otros como yo os he amado (Jn.15:12).  Y vuelve sobre ello en 
su oración sacerdotal hacia el fin de sus días mortales: Como tú, Padre, en mí y yo en ti, que 
ellos también sean uno en nosotros, para que el mundo crea que tú me has enviado 
(Jn.17:21). 

Además, la comunidad se construye mediante la escucha de la Palabra, la fe y la 
conversión al Reino, no por lazos de carne y sangre: 

  

-El que no nazca de agua y de Espíritu no puede entrar en el Reino de Dios (Jn.3:5). 

-Todo el que cumpla la voluntad de mi Padre celestial, ése es mi hermano, mi 
hermana y mi madre (Mt.12:50). 

-Mi madre y mis hermanos son aquellos que oyen la Palabra de Dios y la cumplen 
(Lc.8:21). 

  

La comunidad se construye también y se reconstruye mediante algunas prácticas bien 
concretas.  Las cinco principales son estas: 

  

-Servicio humilde: Vosotros también debéis lavaros los pies unos  otros (Jn.13:14). 

-Servicio de autoridad: El que quiera llegar a ser grande entre vosotros, será vuestro 
servidor (Mt.20:26). 

-Servicio de corrección fraterna: Corrígelo... si te escucha, habrás ganado a tu 
hermano (Mt.18:15). 

-Servicio del perdón de las ofensas: No te digo que has de perdonar hasta siete veces, 
sino hasta setenta veces siete (Mt.18:22). 

-Servicio de oración común: Donde están dos o tres reunidos en mi nombre, allí estoy 
yo en medio de ellos (Mt.18:20). 

  

  

Digamos, finalmente, que la comunidad posee un proyecto y misión común: Hizo doce... 
para enviarles a predicar (Mc.3:14); Llamó a los doce y empezó a enviarlos de dos en dos 
(Mc.6:7); Designó otros setenta y dos discípulos y los envió de dos en dos delante de sí 
(Lc.10:1).  Y esta misión no es otra que la misma de Jesús, es decir: anunciar y vivir el 
Reinado de Dios. 

  

Esto es tan importante que merece una palabra aclaratoria.  Curiosamente, Jesús nunca 
define ni explica en qué consiste el Reino de Dios.  Da por supuesto que sus oyentes lo 
comprendían y que por eso estaban de más las explicaciones. Y no sólo sus oyentes lo 



comprendían sino que hasta se entusiasmaban con este anuncio que les resultaba 
verdaderamente una buena noticia. 

  

Diciendo que se acercaba el Reinado de Dios Jesús quería decir: Dios va a reinar.  O sea, 
imponer su misericordiosa y justa voluntad: defender eficazmente a quien por sí mismo no 
puede defenderse (Cf. Salmos 45 y 72).  Nada raro entonces que la prédica de Jesús sobre 
el Reino entusiasmase a las masas populares empobrecidas (indigentes económicamente, 
oprimidos políticamente y marginados socialmente). ¡La única noticia que es realmente 
buena para un pobre es que Dios está de su parte y hará algo por ellos!  María de Nazaret, la 
cantora del Magnificat, lo entendió perfectamente. 

  

Sólo de esta manera, invitando a todos a la conversión y favoreciendo a los pobres, débiles, 
frágiles, precarios, dependientes..  será posible una fraternidad universal cobijada en el 
regazo misericordioso de un único Dios y Padre de todos.  

  

El proyecto comunitario de Jesús continúa en la Iglesia apostólica.  La muerte y 
resurrección de Cristo reconcilia todo lo que estaba dividido (Col.1:20; Ef. 1:10; 2:14-16).  Su  
Espíritu Santo será el agente principal que aúna y crea comunidad (Hech.2:1-36).  Los dones 
carismáticos y ministeriales del Espíritu están al servicio de ella (I Cor.12-14). La Koinonia 
(Hech.2:42-44; 4:32) , que es el corazón de la comunidad, se actualiza y expresa en:  

  

-Comunicación de bienes (Hech.2:44-45; 5:1-11; 11:27-30; II Cor.8-9). 

-Escucha de la Palabra, oraciones, comida fraterna (Hech.2:42). 

-Celebración de la Cena del Señor (Hech.2:42; I Cor.11:17-34).                    

  

En síntesis, la comunidad de los Doce y de las Mujeres tiene un lugar preponderante 
durante la vida pública de Jesús. Entre estas mujeres ocupa un lugar central la Madre de 
Jesús.  Y éste será el núcleo básico de la comunidad postpascual (Hech.1:12-14). 

  

La cruz provoca la dispersión de la comunidad (Lc.24:13 ss.) o el ocultamiento de la misma 
(Jn.20:19), pero el Resucitado vuelve a convocarla (Lc.24:33-35).  El seguimiento 
postpascual de Jesús es una empresa comunitaria: la salvación va a la par con la agregación 
a la comunidad (Hech.2:47). 

  

El objetivo de la comunidad cristiana -ayer, hoy y siempre- es hacer presente el Reino de 
Dios: la filiación y fraternidad como fruto y actualización del mandamiento del amor a Dios y 
al prójimo.  Con tal finalidad, Dios reina: ofreciendo su favor a los pobres y  su perdón a 
quienes se convierten y piden perdón.  El reinado de Dios es totalmente trascendente y, por 
lo mismo, con hondas raíces en la historia de la humanidad. 

  

La espiritualidad cristiana, entendida como: forma evangélica de vida bajo la guía del 
Espíritu, es comunitaria, está centrada en el Dios del Reino y el Reino de Dios, y tiene por 
finalidad la comunión con Dios (filiación) y entre los humanos (fraternidad-sororidad). 

  



2. Escuchando a nuestros Padres... 

La finalidad de la Regla de san Benito es instituir una escuela del servicio divino (Pról 45). 

Ahora bien, la escuela no es el monasterio (que ya existe cuando Benito redacta su Regla) 
sino la Regla que se ha de vivir en el monasterio.  Y la finalidad de la escuela-regla es la 
conservación de la caridad (Pról 47) o, como dirá san Bernardo con un espíritu más 
dinámico: aumentar y conservar la caridad (Prae 5). 

  

Y, ¿cómo crece la caridad?  Pues, poniéndola en práctica, es decir: ejercitando los 
instrumentos del arte espiritual (RB 4) y, sobre todo, el buen celo con el amor más ardiente 
(RB 72). 

  

Para nuestros Padres Cistercienses, la escuela de la Regla es una escuela de Cristo, y en 
ella se aprende el amor al prójimo, efecto y prueba del amor a Dios (Cf. Bernardo, Div 121).  
Con otras palabras,  podemos decir que el ideal cenobítico consiste en un proceso 
permanente de divinización y socialización.  Por si hay alguna duda, el Claravalense nos los 
confirma: Vives socialmente si te entregas a amar y ser amado, si te muestras siempre dulce 
y afable, si toleras con suma paciencia las debilidades físicas y morales de tus hermanos" 
(PP 1:4).  Y, es sabido que:  El amor a Dios no puede madurar si no se alimenta y crece por 
el amor al prójimo (1 Sent 21), Per socialitatem caritas acquiritur! (Div 64:2) 

  

Sería muy fácil hacer una colección de textos cistercienses que cantan y elogian la vida 
común en la santa comunidad.  No voy a caer en esta tentación.  Voy a caer en otra.  No sé 
cuántos de ustedes han leído y meditado el Tratado XV sobre la Vida Cenobítica de 
Balduino, Abad de Ford.  Les ofrezco un “fichero” de textos para abrirles el apetito. 

  

-Esencia de la caridad: Por una especie de instinto secreto la caridad nos hace 
percibir en lo íntimo de nuestro corazón lo que es su esencia: amar y querer ser 
amado. 

  

-Comunicabilidad de la caridad: El amor por un cierto instinto sensible busca 
comunicarse a sí mismo, transmitir el bien que tiene a otro al que él ama con plena 
dilección, y compartir y admitir un compañero para comulgar con él en la posesión de 
un mismo bien. 

  

-La comunicabilidad de la caridad es doble:  

  

-Al que ama no le basta el amor de la comunión (o comunión de bienes) sino 
que esté presente la comunión del amor (o comunión de sí misma).  Pues si 
quiere que sus bienes sean comunes, mucho más quiere que lo sea el amor. 

  

-El amor no puede no ser generoso, odia permanecer solitario.  En el exceso de 
su prodigalidad, como por el amor de la comunión, se esfuerza por merecer la 
comunión del amor.  ¿Cuál sería la generosidad del amor si quisiera retener sus 
bienes sólo para sí y no quisiera compartirlos?  ¿O cuál sería el consuelo del 
amante , si permaneciera  amando él solo sin ser amado a su vez?  Escrito 
está: '¡Ay del solo!'.. 



  

-La caridad pone al servicio del bien común los bienes poseídos individualmente: La 
caridad sabe reducir a su arbitrio la propiedad a la comunión; no de modo que no haya 
propiedad, sino de modo que la propiedad conduzca a la comunión, para que no falte 
la comunión ni impida el bien de la comunión.  Pero la diversidad o la propiedad que 
impide el bien de la comunión, es ajena a la caridad.  Pues la caridad ama la 
comunión y ama también la propiedad que aprovecha al bien de la comunión o no la 
impide.  En efecto, la comunión no puede existir sin propiedad; aunque la propiedad 
pueda existir sin el bien de la comunión. 

  

-La caridad reduce a la unidad los bienes espirituales divididos: Las gracias divididas 
son reducidas a la unidad, a la comunión, de dos maneras: 

  

-Cuando los dones que se conceden en particular a cada uno son poseídos en 
común mediante la comunión del amor, 

  

-Y cuando mediante el amor de la comunión, son amados en común. 

  

Pues la gracia es común en cierto modo al que la posee y al que no la posee, cuando 
el que la posee, la posee para el otro, porque la comunica; y quien no la posee, la 
posee en el otro, porque ama. 

  

-En esta caridad reside nuestra semejanza con Dios: Nada hay en nosotros más 
semejante a la caridad que es Dios, como la propia caridad que Dios ha puesto en 
nosotros.  Por ella la imagen de Dios es reformada en nosotros, por ella Dios es visto 
y sentido en nosotros mucho más plenamente de lo que es conocido por la sola fe (...)  
Si se nos concede conocer al autor del don a partir del propio don, sin duda alguna 
concuerda con la naturaleza de Dios el amor de comunión y la comunión del amor. 

  

Espero que, estimulados por este aperitivo, se sienten a la mesa, se pongan cómodos y 
coman y digieran todo el Tratado. 

  

3. ... Y al magisterio reciente 

Continuamos ahora con una palabra fuerte de nuestro Papa actual.  Me permito una 
confidencia al respecto: quienes preparaban la alocución papal solicitaron los buenos 
servicios de nuestra Curia generalis a fin de localizar la referencia bernardiana... 

  

Toda la fecundidad de la vida religiosa depende de la calidad de la vida fraterna en 
común.  Más aún, la renovación actual en la Iglesia y en la vida religiosa se 
caracteriza por una búsqueda de comunión y comunidad.  Por ello, la vida religiosa 
será tanto más significativa cuanto más logre construir comunidades fraternas en 
Cristo, en las cuales, por encima de todo, se busque y se ame a Dios (CIC 619); por el 
contrario, perderá su razón de ser si olvida esta dimensión del amor cristiano, que es 
la construcción de una pequeña familia de Dios con los que han recibido la misma 
llamada.  En esta vida fraterna se debe reflejar “la bondad de Dios nuestro Salvador y 
su amor a los hombres” (Tit.3:4), tal como se manifestó en Jesucristo.  Ahora bien, si 



este testimonio público de la vida religiosa no se ofrece en la acción apostólica o en la 
autorrealización personal, las comunidades religiosas pierden su fuerza 
evangelizadora y ya no son las realidades que san Bernardo definió con su hermosa 
expresión Scholae amoris, es decir, lugares donde se aprende a amar al Señor y a 
convertirse, día tras día, en hijos de Dios y, por tanto, en hermanos y hermanas  (Juan 
Pablo II, Alocución del 21-XI-93 a la Plenaria de la Congregación para los IVCSVA). 

  

La renovación actual de la Iglesia, nos dice el Papa, está caracterizada por una búsqueda de 
comunión y comunidad.  Tanto más aún, la renovación de la vida consagrada y de nuestra 
vida monástica cenobítica.  De hecho, todos los documentos publicados por la Congregación 
para los IVCSVA en los últimos 25 años invitan a los consagrados/as, de una u otra forma, a 
ser testigos y artífices de comunión. 

  

El Sínodo sobre la Vida consagrada plasmó esta sensibilidad espiritual acuñando una frase 
programática: espiritualidad de comunión.  El documento postsinodal, Vita consecrata la 
incluyó en el contexto del sentire cum Ecclesia (VC 48).  La Carta apostólica Novo Millenio 
Ineunte, al concluir el Jubileo del año 2000, explica su significado y alcance en un texto que 
está llamado a ser la Carta magna de la Iglesia de nuestro siglo (NMI 43).  La reciente 
Instrucción de la Congregación, Caminar desde Cristo, presenta la espiritualidad de 
comunión como la tarea activa y ejemplar de la vida consagrada a todos los niveles (CdC 
29), asume y resume, además, las enseñanzas precedentes: 

  

Espiritualidad de comunión significa ante todo una mirada del corazón hacia el 
misterio de la trinidad que habita en nosotros, y cuya luz ha de ser reconocida también 
en el, rostro de los hermanos que están a nuestra lado.   

Y además: espiritualidad de comunión significa capacidad de sentir al hermano de fe en la 
unidad profunda del Cuerpo místico y, por tanto, como “uno que me pertenece”. 

De este principio derivan con lógica apremiante algunas consecuencias en el modo de 
sentir y de obrar:  

compartir las alegrías y los sufrimientos de los hermanos;  

intuir sus deseos y atender a sus necesidades;  

ofrecerles una verdadera y profunda amistad.   

  

Espiritualidad de comunión es también capacidad de ver ante todo lo que hay de 
positivo en el otro, para acogerlo y valorarlo como regalo de Dios; es saber “dar 
espacio” al hermano llevando mutuamente los unos las cargas de los otros.   

  

Y el texto concluye con esta lapidaria afirmación: Sin este camino espiritual, de poco 
servirían los instrumentos externos de la comunión (CdC 29, retomando NMI 43).  Afirmación 
que puede servirnos de antídoto contra cualquier epidemia de “observantismo” y “estrictismo” 
monástico... 

4. Para edificar hoy la Communio 

Contemplando nuestra Orden es fácil discernir, entre las comunidades y en cada una de 
ellas, una cierta diversidad en la forma de entender y vivir nuestra vida monástica.  Esta 
diversidad es producto de muchos factores, entre ellos: país de origen, fecha de fundación y 
de ingreso de sus miembros, apertura o cerrazón a los cambios y evolución, formación 
recibida, talantes personales...  Al menos podemos distinguir tres grandes modelos en la 



vivencia de nuestro carisma.  Me permito agregar un cuarto que necesita ser mayormente 
explicitado a fin de que no quede en meros deseos la utopía del Reino.   

  

En visión sinóptica, aunque no caricaturesca, nos encontramos con lo siguiente: 

  

  

  Formas diferenciadas y ¿complementarias? de vivir algunos aspectos de nuestra vida 

  
Épocas De 1900 al 1960 De 1960 a 1975 De 1975 a 1990 Utópica 

  
Formas Ascética 

(Observancias) 
Personal 
(valores 
individuales) 

Comunitaria 
(valores 
comunes) 

Evangélica 
(experiencia de 
comunión) 

Pobreza Permisos, 
escasez, 
desapropiación, 
trabajo duro 

Responsabilidad
, trabajo 
rentable, lo 
necesario 

Bienes 
comunes, 
administración 
económica 

Para ser 
bienaventurados y 
solidarios ad intra y 
ad extra 

Castidad Prevención, 
modestia, corazón 
indiviso 

Experiencia de 
Dios, aspectos 
psicológicos 

Clima afectivo 
comunitario, 
amistades 

Para amar 
místicamente a 
Jesús y al 
hermano/a con todo 
el ser 

Obediencia Observancia 
normativa, 
renuncia a la 
propia voluntad 

Promoción de 
talentos y 
responsabilidad 
personal 

Diálogo, 
discernimiento 
comunitario, 
trabajo en 
equipo 

Para que venga el 
Reino mediante la 
comunión de 
voluntades 

Comunida
d 

Uniformidad y 
separación del 
mundo 

Pluriformidad y 
valor del 
individuo 

Relaciones 
horizontales y 
visión común 

Sacramento de 
comunión con 
Cristo y a los 
hermanos/as 

Liturgia Rúbricas, 
sacralidad, tarea 
de servidumbre 

Medio para el 
propio encuentro 
con Dios... 

Lugar de fiesta 
y celebración en 
común 

Para celebrar el 
Misterio: Cristo 
entre y en nosotros 

Oración Metódica, 
devociones  y 
lectura espiritual 

Opus Dei 
vernacular y 
lectio divina 

Contemplación 
cristiana y 
meditación 
oriental 

Para culminar en la 
Celebración 
Eucarística 

Virtudes Obediencia, 
humildad y 
silencio 

Autenticidad y 
prudencia 

Comunicabilida
d y 
discernimiento 

Para vivir en buen 
celo o amor 
ardentísimo 

Autoridad Monárquica e 
independiente 

Paternal-Matern
al y subsidiaria 

Compartida y 
delegada 

Para servicio de la 
comunidad y de 
cada hermano/a 

  

No hay duda de que estos modelos coexisten en nuestras comunidades.  Muchas veces son 
encarnados por diferentes generaciones.   Cada modelo tiene sus riquezas y sus 
limitaciones, lo importante es sumar riquezas y subsanar con ellas los límites. Todo esto 
reclama una gran apertura de horizontes y sensibilidad comunitaria a fin de aceptar las 
diferencias en beneficio del bien común. Bajo esta luz, la comunidad es un continuo 
quehacer y, en definitiva, un milagro de la gracia divina.  

             

Les comparto ahora una doble reflexión: teórica, la primera (no me atrevo a llamarla  
teológica) y práctica, la segunda. 

  



Comienzo con la teoría.  Es para todos evidente, pues salta a la vista, que en los últimos 
años la vida consagrada ha dado el paso de la comunidad entendida sobre todo como “vida 
común” (en base a observancias y estructuras reguladoras de la convivencia) a la comunidad 
entendida como “vida en comunión” (que pone el acento en la novedad y calidad de 
relaciones).  Hemos aprendido que, en definitiva, lo que crea la comunidad no son 
principalmente los actos comunes, sino la Communio trinitaria que convertida en don acogido 
permite relaciones de amor verdadero.   

  

Por eso, si deseamos vivir una vida fraterna en común, entendida como: vida compartida en 
el amor, nuestras comunidades no han de ser solamente: 

  

-“Comunidades de observancia”: la observancia común como la principal mediación 
para la unión fraterna. 

-Ni tampoco, simplemente, “comunidades de valores”:  los valores -bienes atractivos- 
como medios principales de comunión. 

-Ni siquiera, “comunidades con una visión común”: la comprensión existencial común 
de los valores monásticos como factor de comunión entre los hermanos y hermanas. 

  

-Sino, comunidades de:  

  

-Personas valiosas: por ser cada uno capaz de dar y recibir amor, a imagen y 
semejanza del mismo Dios,  

-Que valoran las observancias vivificadas por una visión común: como medios 
adecuados para la unión con Dios y con las hermanas y hermanos 

-Y que consideran el doble precepto del amor como el supremo valor que crea 
comunión pues permite que Cristo habite en y entre nosotros. 

  

Sabemos, ciertamente, que nuestro amor se alimenta en esa comunión con el Cuerpo y a la 
Sangre de Cristo, que realizan en nosotros la caridad por la cual todo se vuelve común y lo 
que pertenece en propiedad a uno, se convierte en común a todos (Balduino de Ford, 
Sacramento del Altar, comentando I Cor.10:14-21). 

  

Aterrizamos ahora en la práctica.   Observando la vida concreta de nuestras comunidades 
he llegado a esta simple conclusión: la calidad de la comunidad depende de la calidad de su 
comunicación.  Y cuando digo comunicación me estoy refiriendo a un doble binomio: 
escucha-silencio y palabra-respeto. 

  

Nuestra comunión con Dios se fundamenta en nuestra comunicación con Él.  La lectio divina, 
el Opus Dei y la intentio cordis son las formas habituales en las que se encarna nuestra 
escucha-silencio y palabra-respeto.  Es así como vivimos, habitualmente, nuestro amor hacia 
Él.  Pero no es éste el tema que nos ocupa. 

  



La comunicación entre nosotros, verbal o no verbal, conjuga también el mismo binomio: 
escucha-silencio y palabra respeto.  Puede tomar diferentes formas, algunas casuales y otras 
más formales.   

  

La tradicional disciplina del silencio nos ha enseñado a cerrar la boca, a no-hablar.  Pero, 
según algunos, no nos ha enseñado a escuchar ni a usar discretamente la palabra, tal como 
lo indica la palabra y la experiencia de la taciturnidad en la Regla de Benito.  No faltan 
quienes piensan que ni siquiera nos ha ayudado a guardar silencio, la prueba es que en 
todas las visitas regulares abundamos en palabras para quejarnos por la falta de silencio.   

Urge, en consecuencia, una disciplina de la palabra discreta, la cual implica una respetuosa 
escucha.  La palabra discreta presupone respuestas adecuadas a preguntas como estas: 
¿he escuchado antes de hablar?, ¿sé lo que quiero decir?, ¿es con él/ella con quien tengo 
que hablar?, ¿es el momento y el lugar conveniente?, ¿me comunico, informo, me lamento o 
murmuro..?, 

La Ratio institutionis nos presenta algunas formas comunitarias de comunicación, a saber: 
Los diálogos e intercambios comunitarios, compartir el Evangelio y la corrección fraterna, son 
medios importantes de formación comunitaria (Estatuto de formación 13).  Siendo imposible 
decir una palabra sobre cada una de ellas, digamos al menos algo sobre los diálogos. 

             

Muchas resistencias al diálogo provienen de malas experiencias al respecto.  En realidad, 
podemos sospechar que, si la experiencia no ha sido positiva, entonces no ha sido un 
diálogo.  El diálogo comunitario es un tipo muy específico de comunicación, es un tipo de 
comunicación grupal calificada, algo así como lo que intenta San Benito cuando escribe el 
capítulo tercero de su Regla: cómo se han de convocar los hermanos a consejo. ¡Si se sigue 
lo que sugiere Benito nunca se podrá tener una mala experiencia! 

             

¿Qué quiero decir cuando hablo de diálogo?  Dialogar es intercomunicarse amigablemente e 
interactuarse cooperativamente en vistas a un fin común.  O, con palabras más cenobitas: 
dialogar es ser verdadero, decir la verdad y hacer la verdad en el amor.  Esto implica, ante 
todo, tres actitudes fundamentales: mirar con simpatía a los otros, donarse a sí mismo con 
generosidad y acoger al prójimo con solicitud y cuidado. 

  

Recién entonces estaremos seguros de poder escuchar y hablar dialógicamente.  Algunas 
comunidades, por motivos culturales o historias personales, tendrán que ejercitarse más en 
la escucha; otras, en el modo de hablar.  Sea como sea, un hermano o una hermana que 
escucha de este modo: con el oído y el corazón (entendiendo y amando), con interés y 
respeto (dejando a los otros ser y manifestarse), puede resultar siendo el participante más 
activo en un diálogo comunitario.  Las siete reglas de oro del buen hablar pueden plasmarse 
así, se trata de hablar: 

  

-Claramente: con verdad. 

-Humildemente: sin absolutizar. 

-Prudentemente: con oportunidad 

-Amablemente: sin interrumpir ni monopolizar. 

-Comprometidamente: sin teorizar. 

-Confiadamente: sin temor.        



-Esencialmente: con precisión. 

  

Opino que, si nos ejercitamos en el arte del diálogo comunitario, mejorarán nuestras 
relaciones horizontales, verticales y diagonales..., seremos, además, más evangélicos y 
cenobitas, más ascetas y místicos. 

  

Y concluyo uniendo mis deseos a los del otro Bernardo, aquel insigne maestro del amor 
místico y fraterno. 

Haya también entre nosotros, carísimos, unidad de espíritus.  Que nuestros estén 
unidos, amando al Único, buscando al Único, adhiriéndonos al Único y teniendo unos 
mismos sentimientos.  De este modo, la misma división exterior evitará el peligro y no 
caerá en el escándalo.  Esto no impide que cada uno tenga sus propias penas y 
manifieste también alguna vez su propio modo de ver las cosas, e incluso distintos 
dones de la gracia.  Tampoco todos los miembros obran del mismo modo, pero la 
unidad interior y la unanimidad fusionan la multiplicidad y los estrecha con el 
aglutinante de la caridad y el vínculo de la paz (Sept 2:3).  

Con un abrazo fraterno, en María de San José. 

Bernardo Olivera 

Abad General OCSO 

  
 


