
Leviatán  
Thomas Hobbes     

CAPITULO XIII DE LA "CONDICIÓN NATURAL" DEL GÉNERO HUMANO, EN LO QUE CONCIERNE 

A SU FELICIDAD Y A SU MISERIA  

Hombres iguales por naturaleza. La Naturaleza ha hecho a los hombres tan iguales en las facultades del 
cuerpo y del espíritu que, si bien un hombre es, a veces, evidentemente, más fuerte de cuerpo o más 
sagaz de entendimiento que otro, cuando se considera en conjunto, la diferencia entre hombre y 
hombre no es tan importante que uno pueda reclamar, a base de ella, para sí mismo, un beneficio 
cualquiera al que otro no pueda aspirar como él. En efecto, por lo que respecta a la fuerza corporal, el 
más débil tiene bastante fuerza para matar al más fuerte, ya sea mediante secretas maquinaciones o 
confederándose con otro que se halle en el mismo peligro que él se encuentra. 

En cuanto a las facultades mentales (si se prescinde de las artes fundadas sobre las palabras, y, en 
particular, de la destreza en actuar según reglas generales e infalibles, lo que se llama ciencia, arte que 
pocos tienen, y aun éstos en muy pocas cosas, ya que no se trata de una facultad innata, o nacida con 
nosotros, ni alcanzada, como la prudencia, mientras perseguimos algo distinto) yo encuentro aún una 
igualdad más grande, entre los hombres, que en lo referente a la fuerza. Porque la prudencia no es sino 
experiencia; cosa que todos los hombres alcanzan por igual, en tiempos iguales, y en aquellas cosas a 
las cuales se consagran por igual. Lo que acaso puede hacer increíble tal igualdad, no es sino un vano 
concepto de la propia sabiduría, que la mayor parte de los hombres piensan poseer en más alto grado 
que el común de las gentes, es decir, que todos los hombres con excepción de ellos mismos y de unos 
pocos más .a quienes reconocen su valía, ya sea por la fama de que gozan o por la coincidencia con 
ellos mismos. Tal es, en efecto, la naturaleza de los hombres que si bien reconocen que otros son más 
sagaces, más elocuentes o más cultos, difícilmente llegan a creer que haya muchos tan sabios como 
ellos mismos, ya que cada uno ve su propio talento a la mano, y el de los demás hombres a distancia. 
Pero esto es lo que mejor prueba que los hombres son en este punto más bien iguales que desiguales. 
No hay, en efecto y de ordinario, un signo más claro de distribución igual de una cosa, que el hecho de 
que cada hombre esté satisfecho con la porción que le corresponde  

De la igualdad procede la desconfianza. De esta igualdad en cuanto a la capacidad se deriva la 
igualdad de esperanza respecto a la consecución de nuestros fines. Esta es la causa de que si dos 
hombres desean la misma cosa, y en modo alguno pueden disfrutarla ambos, se vuelven enemigos, y 
en el camino que conduce al fin (que es, principalmente, su propia conservación, y a veces su 
delectación tan sólo) tratan de aniquilarse o sojuzgarse uno a otro. De aquí que un agresor no teme otra 
cosa que el poder singular de otro hombre; si alguien planta, siembra, construye o posee un lugar 
conveniente, cabe probablemente esperar que vengan otros, con sus fuerzas unidas, para desposeerle 
y privarle, no sólo del fruto de su trabajo, sino también de su vida o de su libertad. Y el invasor, a su vez, 
se encuentra en el mismo peligro con respecto a otros  

De la desconfianza, la guerra. Dada esta situación de desconfianza mutua, ningún procedimiento tan 
razonable existe para que un hombre se proteja a sí mismo, como la anticipación, es decir, el dominar 
por medio de la fuerza o por la astucia a todos los hombres que pueda, durante el tiempo preciso, 
hasta que ningún otro poder sea capaz de amenazarle. Esto no es otra cosa sino lo que requiere su 



propia conservación, y es generalmente permitido. Como algunos se complacen en contemplar su 
propio poder en los actos de conquista, prosiguiéndolos más allá de lo que su seguridad requiere, 
otros, que en diferentes circunstancias serían felices manteniéndose dentro de límites modestos, si no 
aumentan su fuerza por medio de la invasión, no podrán subsistir, durante mucho tiempo, si se sitúan 
solamente en plan defensivo.  

Por consiguiente siendo necesario, para la conservación de un hombre aumentar su dominio sobre los 
semejantes, se le debe permitir también  

Además, los hombres no experimentan placer ninguno (sino, por el contrario, un gran desagrado) 
reuniéndose, cuando no existe un poder capaz de imponerse a todos ellos. En efecto, cada hombre 
considera que su compañero debe valorarlo del mismo modo que él se valora a sí mismo. Y en 
presencia de todos los signos de desprecio o subestimación, procura naturalmente, en la medida en 
que puede atreverse a ello (lo que entre quienes no reconocen ningún poder común que los sujete, es 
suficiente para hacer que se destruyan uno a otro), 'arrancar una mayor estimación de sus 
contendientes, infligiéndoles algún daño, y    de los demás por el ejemplo  

Así hallamos en la naturaleza del hombre tres causas principales de discordia. Primera, la competencia; 
segunda, la desconfianza; tercera, la gloria  

La primera causa impulsa a los hombres a atacarse para lograr un beneficio; la segunda, para lograr 
seguridad; la tercera, para ganar reputación. La primera hace uso de la violencia para convertirse en 
dueña de las personas, mujeres, niños y ganados de otros hombres; la segunda, para defenderlos; la 
tercera, recurre a la fuerza por motivos insignificantes, como una palabra, una sonrisa, una opinión 
distinta, como cualquier otro signo de subestimación, ya sea directamente en sus personas o de modo 
indirecto en su descendencia, en sus amigos, en su nación, en su profesión o en su apellido  

Fuera del estado civil hay siempre guerra de cada uno contra todos. Con todo ello es manifiesto que 
durante el tiempo en que los hombres viven sin un poder común que los atemorice a todos, se hallan en 
la condición o estado que se denomina guerra; una guerra tal que es la de todos contra todos. Porque 
la GUERRA no consiste solamente en batallar, en el acto de luchar, sino que se da durante el lapso de 
tiempo en que la voluntad de luchar se manifiesta de modo suficiente. Por ello la noción del tiempo 
debe ser tenida en cuenta respecto a la naturaleza de la guerra, como respecto a la naturaleza del 
clima. En efecto, así como la naturaleza del mal tiempo no radica en uno o dos chubascos, sino en la 
propensión 'a llover durante varios días, así la naturaleza de la guerra consiste no ya en la lucha actual, 
sino en la disposición manifiesta a ella durante todo el tiempo en que no hay seguridad de lo contrario. 
Todo el tiempo restante es de paz  

Son incomodidades de una guerra semejante. Por consiguiente, todo aquello que es consustancial a un 
tiempo de guerra, durante el cual cada hombre es enemigo de los demás, es natural también en el 
tiempo en que los hombres viven sin otra seguridad que la que su propia fuerza y su propia invención 
pueden proporcionarles  

En una situación semejante no existe oportunidad para la industria, ya que su fruto es incierto; por 
consiguiente no hay cultivo de la tierra, ni navegación, ni uso de los artículos que pueden ser 
importados por mar, ni construcciones confortables, ni instrumentos para mover y remover las cosas 
que requieren mucha fuerza, ni conocimiento de la faz de la tierra, ni cómputo del tiempo, ni artes, ni 
letras, ni sociedad; y lo que es peor de todo, existe continuo temor y peligro de muerte violenta; y la 
vida del hombre es solitaria, pobre, tosca, embrutecida y breve  



A quien no pondere estas cosas puede parecerle extraño que la Naturaleza venga a disociar y haga a 
los hombres aptos para invadir y destruirse mutuamente ; y puede ocurrir que no confiando en esta 
inferencia basada en las pasiones, desee, acaso, verla confirmada por la experiencia. Haced, pues, que 
se considere a sí mismo; cuando emprende una jornada, se procura armas y trata de ir bien 
acompañado; cuando va a dormir cierra las puertas; cuando se halla en su propia casa, echa la llave a 
sus arcas; y todo esto aun sabiendo que existen leyes y funcionarios públicos armados para vengar 
todos los daños que le hagan  

¿Qué opinión tiene, así, de sus conciudadanos, cuando cabalga armado; de sus vecinos, cuando cierra 
sus puertas; de sus hijos y sirvientes, cuando cierra sus arcas? ¿No significa esto acusar a la 
humanidad con sus actos, como yo lo hago con mis palabras? Ahora bien, ninguno de nosotros acusa 
con ello a la naturaleza humana. Los deseos y otras pasiones del hombre no son pecados, en sí 
mismos; tampoco lo son los actos que de las pasiones proceden hasta que consta que una ley los 
prohíbe: que los hombres no pueden conocer las leyes antes de que sean hechas, ni puede hacerse 
una ley hasta que los hombres se pongan de acuerdo con respecto a la persona que debe promulgarla  

Acaso puede pensarse que nunca existió un tiempo o condición en que se diera una guerra semejante, 
y, en efecto, yo creo que nunca ocurrió generalmente así, en el mundo entero; pero existen varios 
lugares donde viven ahora de ese modo. Los pueblos salvajes en varias comarcas de América, si se 
exceptúa el régimen de pequeñas familias cuya concordia depende de la concupiscencia natural, 
carecen de gobierno en absoluto, y viven actualmente en ese estado bestial a que me he referido. De 
cualquier modo que sea, puede percibirse cuál será el género de vida cuando no exista un poder 
común que temer, pues el régimen de vida de los hombres que antes vivían bajo un gobierno pacífico, 
suele degenerar en una guerra civil  

Ahora bien, aunque nunca existió un tiempo en que los hombres particulares se hallaran en una 
situación de guerra de uno contra otro, en todas las épocas, los reyes y personas revestidas con 
autoridad soberana, celosos de su independencia, se hallan en estado de continua enemistad, en la 
situación y postura de los gladiadores, con las armas asestadas y los ojos fijos uno en otro. Es decir, 
con sus fuertes guarniciones y    cañones en guardia en las fronteras de sus reinos, con espías entre sus 
vecinos, todo lo cual implica una actitud de guerra. Pero como a la vez defienden también la industria 
de sus súbditos, no resulta de esto aquella miseria que acompaña a la libertad de los hombres 
particulares  

En semejante guerra nada es injusto. En esta guerra de todos contra todos, se da una consecuencia: 
que nada puede ser injusto. Las nociones de derecho e ilegalidad, justicia e injusticia están fuera de 
lugar  

Donde no hay poder común, la ley no existe; donde no hay ley, no hay justicia. En la guerra, la fuerza y 
el fraude son las dos virtudes cardinales. Justicia e injusticia no son facultades ni del cuerpo ni del 
espíritu. Si lo fueran, podrían darse en un hombre que estuviera solo en el mundo, lo mismo que se dan 
sus sensaciones y pasiones. Son, aquéllas, cualidades que se refieren al hombre en sociedad, no en 
estado solitario. Es natural también que en dicha condición no existan propiedad ni dominio, ni 
distinción entre tuyo y mío; sólo pertenece a cada uno lo que pueda tomar, y sólo en tanto que puede 
conservarlo. Todo ello puede afirmarse de esa miserable condición en que el hombre se encuentra por 
obra de la simple naturaleza, si bien tiene una cierta posibilidad de superar ese estado, en parte por sus 
pasiones, en parte por su razón  



Pasiones que inclinan a los hombres a la paz. Las pasiones que inclinan a los hombres a la paz son el 
temor a la muerte, el deseo de las cosas que son necesarias para una vida confortable, y la esperanza 
de obtenerlas por medio del trabajo. La razón sugiere adecuadas normas de paz, a las cuales pueden 
llegar los hombres por mutuo consenso. Estas normas son las que, por otra parte, se llaman leyes de 
naturaleza: a ellas voy a referirme, más particularmente, en los dos capítulos siguientes  

 CAPITULO XIV 

DE LA PRIMERA Y DE LA SEGUNDA "LEYES NATURALES" Y DE LOS "CONTRATOS" 

 Qué es derecho natural. El DERECHO DE NATURALEZA, 10 que los escritores llaman comúnmente jus 
naturale, es la libertad que cada hombre tiene de usar su propio poder como quiera, para la 
conservación de su propia naturaleza, es decir, de su propia vida; y por consiguiente, para hacer todo 
aquello que su propio juicio y razón considere como los medios más aptos para lograr ese fin  

Qué es la libertad. Por LIBERTAD se entiende, de acuerdo con el significado propio de la palabra, la 
ausencia de impedimentos externos, impedimentos que con frecuencia reducen parte del poder que un 
hombre tiene de hacer lo que quiere; pero no pueden impedirle que use el poder que le resta, de 
acuerdo con lo que su juicio y razón le dicten  

Ley de naturaleza (lex naturalis) es un precepto o norma general, establecida por la razón, en virtud de la 
cual se prohibe a un hombre hacer lo que puede destruir su vida o privarle de los medios de 
conservarla; o bien, omitir aquello mediante lo cual piensa que pueda quedar su vida mejor preservada. 
Aunque quienes se ocupan de estas cuestiones acostumbran confundir ius y lex, derecho y ley, precisa 
distinguir esos términos, porque el DERECHO consiste en la libertad de hacer o de omitir, mientras que 
la LEY determina y obliga a una de esas dos cosas. Así, la ley y el derecho difieren tanto como la 
obligación y la libertad, que son incompatibles cuando se refieren a una misma materia  

La ley fundamental de naturaleza. 
 La condición del hombre (tal como se ha manifestado en el capítulo precedente) es una condición de 
guerra de todos contra todos, en la cual cada uno está gobernado por su propia razón, no existiendo 
nada, de lo que pueda hacer uso, que no le sirva de instrumento para proteger su vida contra sus 
enemigos. De aquí se sigue que, en semejante condición, cada hombre tiene derecho a hacer 
cualquiera cosa, Incluso en el cuerpo de los demás. Y, por consiguiente, mientras persiste ese derecho 
natural de cada uno con respecto a todas las cosas, no puede haber seguridad para nadie (por fuerte o 
sabio que sea) de existir durante todo el tiempo que ordinariamente la Naturaleza permite vivir a los 
hombres. De aquí resulta un precepto o regla general de la razón, en virtud de la cual, cada hombre 
debe esforzarse por la paz, mientras tiene la esperanza de lograrla; y cuando no puede obtenerla, debe 
buscar y utilizar todas las ayudas y ventajas de la guerra. La primera fase de esta regla contiene la ley 
primera y fundamental de naturaleza, a saber: buscar la paz y seguirla. La segunda, la suma del 
derecho de naturaleza, es decir: defendernos a nosotros mismos, por todos los medios posibles  

Segunda ley de naturaleza. 
 De esta ley fundamental de naturaleza, mediante la cual se ordena a los hombres que tiendan hacia la 
paz, se deriva esta segunda ley: que uno acceda, si los demás consienten también, y mientras se 
considere necesario para la paz y defensa de sí mismo, a renunciar este derecho a todas las cosas y a 



satisfacerse con la misma libertad, frente a los demás hombres, que les sea concedida a los demás con 
respecto a él mismo. En efecto, mientras uno mantenga su derecho de hacer cuanto le agrade, los 
hombres se encuentran en situación de guerra. Y si los demás no quieren renunciar a ese derecho 
como él, no existe razón para que nadie se despoje de dicha atribución, porque ello más bien que 
disponerse a la paz significaría ofrecerse a sí mismo como presa (a lo que no está obligado ningún 
hombre)  

Tal es la ley del Evangelio: Lo que pretendáis que los demás os hagan a vosotros, hacedlo vosotros a 
ellos  

Y esta otra ley de la humanidad entera: Quod tibi fieri non vis, alteri ne feceris  

Qué es renunciar un derecho. Renunciar un derecho a cierta cosa es despojarse a sí mismo de la 
libertad de impedir a otro el. beneficio del propio derecho a la cosa en cuestión. En efecto, quien 
renuncia o abandona su derecho, no da a otro hombre un derecho que este último hombre no tuviera 
antes. No hay nada a que un hombre no tenga derecho por naturaleza: solamente se aparta del camino 
de otro para qué éste pueda gozar de su propio derecho original sin obstáculo suyo y sin impedimento 
ajeno. Así que el efecto causado a otro hombre por la renuncia al derecho de alguien, es, en cierto 
modo, disminución de los impedimentos para el uso de su propio derecho originario  

Qué es la renuncia a un derecho. Se abandona un derecho bien sea por simple renunciación o por 
transferencia a otra persona. Por simple renunciación cuando el cedente no se preocupa de la persona 
beneficiada por su renuncia  

   Qué es transferencia de un derecho. Obligación. Por TRANSFERENCIA cuando desea que el 
beneficio recaiga en una o varias personas determinadas. Cuando una persona ha abandonado o 
transferido su derecho por cualquiera de estos dos modos, dicese que está OBLIGADO o LIGADO a no 
impedir el beneficio resultante a aquel a quien se concede o abandona el derecho  

Debe. Injusticia. Debe aquél, y es su deber, no hacer nulo por su voluntad este acto. Si el impedimento 
sobreviene, prodúcese INJUSTICIA O INJURIA, puesto que es sine jure, ya que el derecho se renunció 
o transfirió anteriormente. Así que la injuria o injusticia, en las controversias terrenales, es algo 
semejante a lo que en las disputas de los escolásticos se llamaba absurdo. Considérase, en efecto, 
absurdo al hecho de contradecir lo que uno mantenía inicialmente: así, también, en el mundo se 
denomina injusticia e injuria al hecho de omitir voluntariamente aquello que en un principio 
voluntariamente se hubiera hecho. El procedimiento mediante el cual alguien renuncia o transfiere 
simplemente su derecho es una declaración o expresión, mediante signo voluntario y suficiente, de que 
hace esa renuncia o transferencia, o de que ha renunciado o transferido la cosa a quien la acepta. Estos 
signos son o bien meras palabras o simples acciones; o (como a menudo ocurre) las dos cosas, 
acciones y palabras. Unas y otras cosas son los amos por medio de los cuales los hombres se sujetan 
y obligan: lazos cuya fuerza no estriba en su propia naturaleza (porque nada se rompe tan fácilmente 
como la palabra de un ser humano), sino en el temor de alguna mala consecuencia resultante de la 
ruptura  

No todos los derechos son alienabilidad de los alienables. Cuando alguien transfiere su derecho, o 
renuncia a él, lo hace en consideración a cierto derecho que recíprocamente le ha sido transferido, o 
por algún otro bien que de ello espera. Trátase, en efecto, de un acto voluntario, y el objeto de los actos 
voluntarios de cualquier hombre es algún bien para si mismo. Existen, así ciertos derechos, que a nadie 
puede atribuirse haberlos abandonado o transferido por medio de palabras u otros signos. En primer 



término, por ejemplo, un hombre no puede renunciar al derecho de resistir a quien le asalta por la fuerza 
para arrancarle la vida, ya que es incomprensible que de ello pueda derivarse bien alguno para el 
interesado. Lo mismo puede decirse de las lesiones, la esclavitud y el encarcelamiento, pues no hay 
beneficio subsiguiente a esa tolerancia, ya que nadie sufrirá con paciencia ser herido o aprisionado por 
otro, aun sin contar con que nadie puede decir, cuado ve que otros proceden contra él por medios 
violentos, si se proponen o no darle muerte. En definitiva, el motivo y fin por el cual se establece esta 
renuncia y transferencia de derecho no es otro sino la seguridad de una persona humana, en su vida, y 
en los modos de conservar ésta en forma que no sea gravosa. Por consiguiente, si un hombre, 
mediante palabras u otros signos, parece oponerse al fin que dichos signos manifiestan, no debe 
suponerse que así se lo proponía o que tal era su voluntad, sino que ignoraba cómo debían 
interpretarse tales palabras y acciones  

Qué es contrato. La mutua transferencia de derechos es lo que los hombres llaman CONTRATO  

Existe una diferencia entre transferencia del derecho a la cosa, y transferencia o tradición, es decir, 
entrega de la cosa misma. En efecto, la cosa puede entregarse a la vez que se transfiere el derecho, 
como cuando se compra y vende con dinero constante y sonante, o se cambian bienes o tierras. 
También puede ser entregada la cosa algún tiempo después  

Qué es pacto. Por otro lado, uno de los contratantes, a su vez, puede entregar la cosa convenida y 
dejar que el otro realice su prestación después de transcurrido un tiempo determinado, durante el cual 
confía en él  

Entonces, respecto del primero, el contrato se llama PACTO o CONVENIO. O bien ambas partes pueden 
contratar ahora para cumplir después: en tales casos, como a quien ha de cumplir una obligación en 
tiempo venidero se le otorga un crédito, su cumplimiento se llama observancia de promesa, o fe; y la 
falta de cumplimiento, cuando es voluntaria, violación de fe  

Liberalidad. Cuando la transferencia de derecho no es mutua, sino que una de las partes transfiere, con 
la esperanza de ganar con ello la amistad o el servicio de otra, o de sus amigos ; o con la esperanza de 
ganar reputación de persona caritativa o magnánima; o para liberar su ánimo de la pena de la 
compasión, o con la esperanza de una recompensa en el cielo, entonces no se trata de un contrato, 
sino de DONACIÓN, LIBERALIDAD O GRACIA: todas estas palabras significan una y la misma cosa  

Signos expresos de contrato. Los signos del contrato son o bien expresos o por inferencia. Son signos 
expresos las palabras enunciadas con la inteligencia de lo que significan. Tales palabras son o bien de 
tiempo presente o pasado, como yo doy, yo otorgo, yo he dado, yo he otorgado, yo quiero que esto sea 
tuyo;    o de carácter futuro, como yo daré, yo otorgaré: estas palabras de carácter futuro entrañan una 
PROMESA  

Signos de contrato por inferencia. Los signos por inferencia son, a veces, consecuencia de las, 
palabras, a veces, consecuencia del silencio, a veces consecuencia de acciones, a veces consecuencia 
de abstenerse de una acción. En términos generales, en cualquier contrato un signo por inferencia es 
todo aquello que de modo suficiente arguye la voluntad del contratante  

Liberalidad por palabras de presente o de pasado. Las simples palabras cuando se refieren al tiempo 
venidero y contienen una promesa, son un signo insuficiente de liberalidad y, por tanto, no son 
obligatorias  



En efecto, si se refieren al tiempo venidero, como: Mañana daré, son un signo de que no he dado aún, 
y, por consiguiente, de que mi derecho no ha sido transferido, sino que se mantiene hasta que lo 
transfiera por algún otro acto. Pero si las palabras hacen relación al tiempo presente o pasado, como: 
Yo he dado o doy para entregar mañana, entonces mi derecho de mañana se cede hoy, y esto ocurre 
por virtud de las palabras, aunque no existe otro argumento de mi voluntad. Y existe una gran diferencia 
entre la significación de estas frases: Volo hoc tuum esse tras, y Cras dabo; es decir, entre Yo quiero 
que esto sea tuyo mañana y Yo te lo daré mañana. Porque la frase Yo quiero, en la primera expresión, 
significa un acto de voluntad presente, mientras que en la última significa la promesa de un acto de 
voluntad, venidero. En consecuencia, las primeras palabras son de presente, pero transfieren un 
derecho futuro; las últimas son de futuro, pero nada transfieren. Ahora bien, si, además de las palabras, 
existen otros signos de la voluntad de transferir un derecho, entonces, aunque la donación sea libre, 
puede considerarse otorgada por palabras de futuro. Si una persona ofrece un premio para el primero 
que llegue a una determinada meta, la donación es libre, y aunque las palabras se refieran al futuro, el 
derecho se transfiere, porque si el interesado no quisiera que sus palabras se entendiesen de ese 
modo, no las hubiera enunciado así  

Los signos de contrato son palabras de pasado, presente y futuro. En los contratos transfiérese el 
derecho no sólo cuando las palabras son de tiempo presente o pasado, sino cuando pertenecen al 
futuro, porque todo contrato es mutua traslación o cambio de derecho. Por consiguiente, quien se limita 
a prometer, porque ha recibido ya el beneficio de aquel a quien promete, debe considerarse que accede 
a transferir el derecho; si su propósito hubiera sido que sus palabras se comprendiesen de modo 
diverso, el otro no hubiera efectuado previamente su prestación. Por esta causa en la compra y en la 
venta, y en otros actos contractuales, una promesa es equivalente a un pacto, y tal razón es obligatoria  

Qué es merecimiento. Decimos que quien cumple primero un contrato MERECE lo que ha de recibir en 
virtud del cumplimiento del contrato por su partenario, recibiendo ese cumplimiento como algo debido  

Cuando se ofrece a varios un premio, para entregarlo solamente al ganador, o se arrojan monedas en 
un grupo, para que de ellas se aproveche quien las coja, entonces se trata de una liberalidad, y el hecho 
de ganar o de tomar las referidas cosas, es merecerlas y tenerlas como COSA DEBIDA, porque el 
derecho se transfiere al proponer el premio o al arrojar las monedas, aunque no quede determinado el 
beneficiario, sino cuando el certamen se realiza. Pero entre estas dos clases de mérito existe la 
diferencia de que en el contrato yo merezco en virtud de mi propia aptitud, y de la necesidad de los 
contratantes, mientras que en el caso de la liberalidad, mi mérito solamente deriva de la generosidad 
del donante. En el contrato yo merezco de los contratantes que se despojen de su derecho mientras 
que en el caso de la donación yo no merezco que el donante renuncie a su derecho, sino que, una vez 
desposeído de él, ese derecho sea mío, más bien que de otros. Tal me parece ser el significado de la 
distinción escolástica entre meritum congrui y meritum condigni. En efecto, habiendo prometido la 
Omnipotencia divina el Paraíso a aquellos hombres (cegados por los deseos carnales) que pueden 
pasar por este mundo de acuerdo con los preceptos y limitaciones prescritos por Él, dícese que 
quienes así proceden merecen el Paraíso ex congruo. Pero como nadie puede demandar un derecho a 
ello por su propia rectitud o por algún poder que en sí mismo posea, sino, solamente, por la libre gracia 
de Dios, se afirma que nadie puede merecer el Paraíso ex condigno. Tal creo que es el significado de 
esa distinción; pero como los que sobre ello discuten no están de acuerdo acerca de la significación de 
sus propios términos técnicos, sino en cuanto les son útiles, no afirmaría yo nada a base de tales 
significados. Sólo una cosa puedo decir: cuando un don se entrega definitivamente como premio a 
disputar, quien gana puede reclamarlo, y merece el premio, como cosa debida  



Cuándo son inválidos los pactos de confianza mutua. Cuando se hace un pacto en que las partes no 
llegan a su cumplimiento en el momento presente, sino que confían una en otra, en la condición de 
mera naturaleza (que es una situación de guerra de todos contra todos) cualquiera sospecha razonable 
es motivo de nulidad. Pero cuando existe un poder común sobre ambos contratantes, con derecho y 
fuerza suficiente    para obligar al cumplimiento, el pacto no es nulo. En efecto, quien cumple primero no 
tiene seguridad de que el otro cumplirá después, ya que los lazos de las palabras son demasiado 
débiles para refrenar la ambición humana, la avaricia, la cólera y otras pasiones de los hombres, si éstos 
no sienten el temor de un poder coercitivo; poder que no cabe suponer existente en la condición de 
mera naturaleza, en que todos los hombres son iguales y jueces de la rectitud de sus propios temores. 
Por ello quien cumple primero se confía a su amigo, contrariamente al derecho, que nunca debió 
abandonar, de defender su vida y sus medios de subsistencia  

Pero en un Estado civil donde existe un poder apto para constreñir a quienes, de otro modo, violarían su 
palabra, dicho temor ya no es razonable, y por tal razón quien en virtud del pacto viene obligado a 
cumplir primero, tiene el deber de hacerlo así  

La causa del temor que invalida semejante pacto, debe ser, siempre, algo que emana del pacto 
establecido, como algún hecho nuevo u otro signo de la voluntad de no cumplir: en ningún otro caso 
puede considerarse nulo el pacto. En efecto, lo que no puede impedir a un hombre prometer, no puede 
admitirse que sea un obstáculo para cumplir  

El derecho al fin, implica el derecho a los medios. Quien transfiere un derecho transfiere los medios de 
disfrutar de él, mientras está bajo su dominio. Quien vende una tierra, se comprende que cede la hierba 
y cuanto crece sobre aquélla. Quien vende un molino no puede desviar la corriente que lo mueve. 
Quienes da .a un hombre el derecho de gobernar, en plena soberanía, se comprende que le transfieren 
el derecho de recaudar impuestos para mantener un ejército, y de pagar magistrados para la 
administración de justicia  

No hay pactos con las bestias. Es imposible hacer pactos con las bestias, porque como no 
comprenden nuestro lenguaje, no entienden ni aceptan ninguna traslación de derecho, ni pueden 
transferir un derecho a otro: por ello no hay pacto, sin excepción alguna  

Ni pactos con Dios, sin revelación especial. Hacer pactos con Dios es imposible, a no ser por 
mediación de aquellos con quienes Dios habla, ya sea por revelación sobrenatural o por quienes en su 
nombre gobiernan: de otro modo no sabríamos si nuestros pactos han sido o no aceptados. En 
consecuencia quienes hacen votos de alguna cosa contraria a una ley de naturaleza, lo hacen en vano, 
como que es injusto libertarse con votos semejantes. Y si alguna cosa es ordenada por la ley de 
naturaleza, lo que obliga no es el voto, sino la ley  

Ni pacto sino de lo posible y futuro. La materia u objeto de pacto es, siempre, algo sometido a 
deliberación (en efecto, el pacto es un acto de la voluntad, es decir, un acto —el último— de 
deliberación); así se comprende que sea siempre algo venidero que se juzga posible de realizar por 
quien pacta  

En consecuencia, prometer lo que se sabe que es imposible, no es pacto. Pero si se prueba 
ulteriormente como imposible algo que se consideró como posible en un principio, el pacto es válido y 
obliga (si no a la cosa misma, por lo menos a su valor); o, si esto es imposible, a la obligación 
manifiesta de cumplir tanto como sea posible; porque nadie está obligado a más  



Liberación de los pactos. De dos maneras quedan los hombres liberados de sus pactos: por 
cumplimiento o por remisión de los mismos. El cumplimiento es el fin natural de la obligación; la 
remisión es la restitución de la libertad, puesto que consiste en una retransferencia del derecho en que 
la obligación consiste  

Pactos arrancados por temor, son válidos. Los pactos estipulados por temor, en la condición de mera 
naturaleza, son obligatorios. Por ejemplo, si yo pacto el pago de un rescate por ver conservada mi vida 
por un enemigo, quedo obligado por ello. En efecto, se trata de un pacto en que uno recibe el beneficio 
de la vida; el otro contratante recibe dinero o prestaciones, a cambio de ello; por consiguiente, donde 
(como ocurre en la condición de naturaleza pura y simple) no existe otra ley que prohiba el 
cumplimiento, el pacto es válido. Por esta causa los prisioneros de guerra que se comprometen al pago 
de su rescate, están obligados a abonarlo. Y si un príncipe débil hace una paz desventajosa con otro 
más fuerte, por temor a él, se obliga a respetarla, a menos (como antes ya hemos dicho) que surja 
algún nuevo motivo de temor para renovar la guerra. Incluso en los Estados, si yo me viese forzado a 
librarme de un ladrón prometiéndole dinero, estaría obligado a pagarle, a menos que la Ley civil me 
exonerara de ello. Porque todo cuanto yo puedo hacer legalmente sin obligación, puedo estipularlo 
también legalmente por miedo; y lo que yo    legalmente estipule, legalmente no puedo quebrantarlo  

El pacto anterior hecho con uno, anula el posterior hecho con otro. Un pacto anterior anula otro ulterior. 
En efecto, cuando uno ha transferido su derecho a una persona en el día de hoy, no puede transferirlo a 
otra, mañana; por consiguiente, la última promesa no se efectúa conforme a derecho; es decir, es nula  

Un pacto de no defenderme a mi mismo con la fuerza contra la fuerza, es siempre nulo, pues, tal como 
he manifestado anteriormente, ningún hombre puede transferir o despojarse de su derecho de 
protegerse a sí mismo de la muerte, las lesiones o el encarcelamiento. El anhelo de evitar esos males es 
la única finalidad de despojarse de un derecho, y, por consiguiente, la promesa de no resistir a la fuerza 
no transfiere derecho alguno, ni es obligatoria en ningún pacto. En efecto, aunque un hombre pueda 
pactar lo siguiente : Si no hago esto o aquello, matadme; no puede pactar esto otro: Si no hago esto o 
aquello, no resistiré cuando vengáis a matarme. El hombre escoge por naturaleza el mal menor, que es 
el peligro de muerte que hay en la resistencia, con preferencia a otro peligro más grande, el de una 
muerte presente y cierta, si no resiste. Y la certidumbre de ello está reconocida por todos, del mismo 
modo que se conduce a los criminales a la prisión y a la ejecución, entre hombres armados, a pesar de 
que tales criminales han reconocido la ley que les condena  

Nadie está obligado a acusarse a sí mismo. Por la misma razón es inválido un pacto para acusarse a sí 
mismo, sin garantía de perdón. En efecto, es condición de naturaleza que cuando un hombre es juez no 
existe lugar para la acusación. En el Estado civil, la acusación va seguida del castigo. y, siendo fuerza, 
nadie está obligado a tolerarlo sin resistencia. Otro tanto puede asegurarse respecto de la acusación de 
aquellos por cuya condena queda un hombre en la miseria, como, por ejemplo, por la acusación de un 
padre, esposa o bienhechor. En efecto, el testimonio de semejante acusador, cuando no ha sido dado 
voluntariamente, se presume que está corrompido por naturaleza, y, como tal, no es admisible. En 
consecuencia, cuando no se ha de prestar crédito al testimonio de un hombre, éste no está obligado a 
darlo. Así, las acusaciones arrancadas por medio de tortura no se reputan como testimonios. La tortura 
sólo puede usarse como medio de conjetura y esclarecimiento en un ulterior examen y busca de la 
verdad. Lo que en tal caso se confiesa tiende, sólo, a aliviar al torturado, no a informar a los 
torturadores: por consiguiente, no puede tener el crédito de un testimonio suficiente. En efecto, quien 
se entrega a sí mismo como resultado de una acusación, verdadera o falsa, lo hace para tener el 
derecho de conservar su propia vida  



Finalidad del juramento. Corno la fuerza de las palabras, débiles —como antes advertí— para mantener 
a los hombres en el cumplimiento de sus pactos, es muy pequeña, existen en la naturaleza humana dos 
elementos auxiliares que cabe imaginar para robustecerla. Unos temen las consecuencias de que rantar 
su palabra, o sienten la gloria u orgullo de serles innecesario faltar a ella. Este último caso implica una 
generosidad que raramente se encuentra, en particular en quienes codician riquezas, mando o placeres 
sensuales; y ellos son la mayor parte del género humano. La pasión que mueve esos sentimientos es el 
miedo, sentido hacia dos objetos generales: uno, el poder de los espíritus invisibles; otro, el poder de 
los hombres a quienes con ello se perjudica. De estos dos poderes, aunque el primero sea más grande, 
el temor que inspira el último es, comúnmente, mayor. El temor del primero es, en cada ser humano, su 
propia religión, implantada en la naturaleza del hombre {antes que la sociedad civil. Con el último no 
ocurre así, o, por lo menos, no es motivo bastante para imponer a los hombres el cumplimiento de sus 
promesas, porque en la condición de mera naturaleza, la desigualdad del poder no se discierne sino en 
la eventualidad de la lucha. Así, en el tiempo anterior a la sociedad civil, o en la interrupción que ésta 
sufre por causa de guerra, nada puede robustecer un convenio de paz, estipulado contra las 
tentaciones de la avaricia, de la ambición, de las pasiones o de otros poderosos deseos, sino el temor 
de este poder invisible al que todos veneran como .a un Dios, y al que todos temen como vengador de 
su perfidia. Por consiguiente, todo cuanto puede hacerse entre dos hombres que no están sujetos al 
poder civil, es inducirse uno a otro a jurar por el Dios que temen  

Forma de juramento. Este JURAMENTO es una forma de expresión, agregada a una promesa por medio 
de la cual quien promete significa que, en el caso de no cumplir, renuncia a la gracia de Dios, y pide 
que sobre él recaiga su venganza. La forma del juramento pagano era ésta: Que Júpiter me mate, como 
yo mato a este animal. Nuestra forma es ésta: Si hago esto y aquello, válgame Dios. Y así, por los ritos 
y ceremonias que cada uno usa en su propia religión, el temor de quebrantar la fe puede hacerse más 
grande  

   No hay juramento, sino por Dios. De aquí se deduce que un juramento efectuado según otra forma o 
rito, es vano para quien jura, y no es juramento. Y no puede jurarse por cosa alguna si el que jura no 
piensa en Dios. Porque aunque, a veces, los hombres suelen jurar por sus reyes, movidos por temor o 
adulación, con ello no dan a entender sino que les atribuyen honor divino. Por otro lado, jurar por Dios, 
innecesariamente, no es sino profanar su nombre; y jurar por otras cosas, como los hombres hacen 
habitualmente en sus coloquios, no es jurar, sino practicar una impía costumbre, fomentada por el 
exceso de vehemencia en la conversación  

Nada agrega el juramento a la obligación. De aquí se infiere que el juramento nada añade a la 
obligación. En efecto, cuando un pacto es legal, obliga ante los ojos de Dios, lo mismo sin juramento 
que con él: cuando es ilegal, no obliga en absoluto, aunque esté confirmado por un juramento  

SEGUNDA PARTE  

DEL ESTADO  

CAPITULO XVII DE LAS CAUSAS, GENERACIÓN Y DEFINICIÓN DE UN "ESTADO" El fin del Estado 
es, particularmente, la seguridad. Cap. XIII. La causa final, fin o designio de los hombres (que 
naturalmente aman la libertad y el dominio sobre los demás) al introducir esta restricción sobre sí 
mismos (en la que los vemos vivir formando Estados) es el cuidado de su propia conservación y, por 
añadidura, el logro de una vida más armónica; es decir, el deseo de abandonar esa miserable condición 
de guerra que, tal como hemos manifestado, es consecuencia necesaria de las pasiones naturales de 



los hombres, cuando no existe poder visible que los tenga a raya y los sujete, por temor al castigo, a la 
realización de sus pactos y a la observancia de las leyes de naturaleza establecidas en los capítulos XIV 
y XV  

Que no se obtiene por la ley de naturaleza. Las leyes de naturaleza (tales como las de justicia, equidad, 
modestia, piedad y, en suma, la de haz a otros lo que quieras que otros hagan por ti) son, por sí 
mismas, cuando no existe el temor a un determinado poder que motive su observancia, contrarias a 
nuestras pasiones naturales, las cuales nos inducen a la parcialidad, al orgullo, a la venganza y a cosas 
semejantes  

Los pactos que no descansan en la espada no son más que palabras, sin fuerza para proteger al 
hombre, en modo alguno. Por consiguiente, a pesar de las leyes de naturaleza (que cada uno observa 
cuando tiene la voluntad de observarlas, cuando puede hacerlo de modo seguro) si no se ha instituido 
un poder o no es suficientemente grande para nuestra seguridad, cada uno fiará tan sólo, y podrá 
hacerlo legalmente, sobre su propia fuerza y maña, para protegerse contra los demás hombres. En 
todos los lugares en que los hombres han vivido en pequeñas familias, robarse y expoliarse unos a 
otros ha sido un comercio, y lejos de ser reputado contra la ley de naturaleza, cuanto mayor era el botín 
obtenido, tanto mayor era el honor  

Entonces los hombres no observaban otras leyes que las leyes del honor, que consistían en abstenerse 
de la crueldad, dejando a los hombres sus vidas e instrumentos de labor. Y así como entonces lo 
hacían las familias pequeñas, así ahora las ciudades y reinos, que no son sino familias más grandes, 
ensanchan sus dominios para su propia seguridad y bajo el pretexto de peligro y temor de invasión, o 
de la asistencia que puede prestarse a los invasores, justamente se esfuerzan cuanto pueden para 
someter o debilitar a sus vecinos, mediante la fuerza ostensible y las artes secretas, a falta de otra 
garantía; y en edades posteriores se recuerdan con tales hechos  

Ni de la conjunción de unos pocos individuos o familias. No es la conjunción de un pequeño número de 
hombres lo que da a los Estados esa seguridad, porque cuando se trata de reducidos números, las 
pequeñas adiciones de una parte o de otra, hacen tan grande la ventaja de la fuerza que son suficientes 
para acarrear la victoria, y esto da aliento a la invasión. La multitud suficiente para confiar en ella a los 
efectos de nuestra seguridad no está determinada por un cierto número, sino por comparación con el 
enemigo que tememos, y es suficiente cuando la superioridad del enemigo no es de una naturaleza tan 
visible y manifiesta que le determine a intentar el acontecimiento de la guerra  

Ni de una gran multitud, a menos que esté dirigida por un criterio. Y aunque haya una gran multitud, si 
sus acuerdos están dirigidos según sus particulares juicios y particulares apetitos, no puede esperarse 
de ello defensa ni protección contra un enemigo común ni contra las mutuas ofensas. Porque 
discrepando las opiniones concernientes al mejor uso y aplicación de su fuerza, los individuos 
componentes de esa multitud no se ayudan, sino que se obstaculizan mutuamente, y por esa oposición 
mutua reducen su fuerza a la nada; como consecuencia, fácilmente son sometidos por unos pocos que 
están en perfecto acuerdo, sin contar con que de otra parte, cuando no existe un enemigo común, se 
hacen guerra unos a otros, movidos por sus particulares intereses. Si pudiéramos imaginar una gran 
multitud de individuos, concordes en la observancia de la justicia y de otras leyes de naturaleza, pero 
sin un poder común para mantenerlos a raya, podríamos suponer Igualmente que todo el género 
humano hiciera lo mismo, y entonces no existiría ni sería preciso que existiera ningún gobierno civil o 
Estado, en absoluto, porque la paz existiría sin sujeción alguna  



   Y esto, continuamente. Tampoco es suficiente para la seguridad que los hombres desearían ver 
establecida durante su vida entera, que estén gobernados y dirigidos por un solo criterio, durante un 
tiempo limitado, como en una batalla o en una guerra. En efecto, aunque obtengan una victoria por su 
unánime esfuerzo contra un enemigo exterior, después, cuando ya no tienen un enemigo común, o 
quien para unos aparece como enemigo, otros lo consideran como amigo, necesariamente se 
disgregan por la diferencia de sus intereses, y nuevamente decaen en situación de guerra  

Por qué ciertas criaturas sin razón ni uso de la palabra, viven, sin embargo, en sociedad, sin un poder 
coercitivo. Es cierto que determinadas criaturas vivas, como las abejas y las hormigas, viven en forma 
sociable una con otra (por cuya razón Aristóteles las enumera entre las criaturas políticas) y no tienen 
otra dirección que sus particulares juicios y apetitos, ni poseen el uso de la palabra mediante la cual 
una puede significar a otra lo que considera adecuado para el beneficio común: por ello, algunos 
desean inquirir por qué la humanidad no puede hacer lo mismo. A lo cual contesto: Primero, que los 
hombres están en continua pugna de honores y dignidad y las mencionadas criaturas no, y a ello se 
debe que entre los hombres surja, por esta razón, la envidia y el odio, y finalmente la guerra, mientras 
que entre aquellas criaturas no ocurre eso  

Segundo, que entre esas criaturas, el bien común no difiere del individual, y aunque por naturaleza 
propenden a su beneficio privado, procuran, a la vez, por el beneficio común. En cambio, el hombre, 
cuyo goce consiste en compararse a sí mismo con los demás hombres, no puede disfrutar otra cosa 
sino lo que es eminente  

Tercero, que no teniendo estas criaturas, a diferencia del hombre, uso de razón, no ven, ni piensan que 
ven ninguna falta en la administración de su negocio común; en cambio, entre los hombres, hay 
muchos que se imaginan a sí mismos más sabios y capaces para gobernar la cosa pública, que el 
resto; dichas personas se afanan por reformar e innovar, una de esta manera, otra de aquella, con lo 
cual acarrean perturbación y guerra civil  

Cuarto, que aun cuando estas criaturas tienen su voz, en cierto modo, para darse a entender unas a 
otras sus sentimientos, les falta este género de palabras por medio de las cuales los hombres pueden 
manifestar a otros lo que es Dios, en comparación con el demonio, y lo que es el demonio en 
comparación con Dios, y aumentar o disminuir la grandeza aparente de Dios y del demonio, sembrando 
el descontento entre los hombres, y turbando su tranquilidad caprichosamente  

Quinto, que las criaturas irracionales no pueden distinguir entre injuria y daño, y, por consiguiente, 
mientras están a gusto, no son ofendidas por sus semejantes. En cambio el hombre se encuentra más 
conturbado cuando más complacido está, porque es entonces cuando le agrada mostrar su sabiduría y 
controlar las acciones de quien gobierna el Estado  

Por último, la buena convivencia de esas criaturas es natural; la de los hombres lo es solamente por 
pacto, es decir, de modo artificial. No es extraño, por consiguiente, que (aparte del pacto) se requiera 
algo más que haga su convenio constante y obligatorio; ese algo es un poder común que los mantenga 
a raya y dirija sus acciones hacia el beneficio colectivo  

La generación de un Estado. El único camino para erigir semejante poder común, capaz de defenderlos 
contra la invasión de los extranjeros y contra las injurias ajenas, asegurándoles de tal suerte que por su 
propia actividad y por los frutos de la tierra puedan nutrirse a sí mismos y vivir satisfechos, es conferir 
todo su poder y fortaleza a un hombre o a una asamblea de hombres, todos los cuales, por pluralidad 
de votos, puedan reducir sus voluntades a una voluntad. Esto equivale a decir: elegir un hombre o una 



asamblea de hombres que represente su personalidad; y que cada uno considere como propio y se 
reconozca a sí mismo como autor de cualquiera cosa que haga o promueva quien representa su 
persona, en aquellas cosas que conciernen a la paz y a la seguridad comunes; que, además, sometan 
sus voluntades cada uno a la voluntad de aquél, y sus juicios a su juicio. Esto es algo más que 
consentimiento o concordia; es una unidad real de todo ello en una y la misma persona, instituida por 
pacto de cada hombre con los demás, en forma tal como si cada uno dijera a todos: autorizo y 
transfiero a este hombre o asamblea de hombres mí derecho de gobernarme a mi mismo, con la 
condición de que vosotros transferiréis a él vuestro derecho, y autorizaréis todos sus actos de la misma 
manera. Hecho esto, la multitud así unida en una persona se denomina    ESTADO, en latín, CIVITAS. 
Esta es la generación de aquel gran LEVIATÁN, o más bien (hablando con más reverencia), de aquel 
dios mortal, al cual debemos, bajo el Dios inmortal, nuestra paz y nuestra defensa  

Porque en virtud de esta autoridad que se le confiere por cada hombre particular en el Estado, posee y 
utiliza tanto poder y fortaleza, que por el terror que inspira es capaz de conformar las voluntades de 
todos ellos para la paz, en su propio país, y para la mutua ayuda contra sus enemigos, en el extranjero  

Definición de Estado. Qué es soberano y súbdito. Y en ello consiste la esencia del Estado, que 
podemos definir así: una persona de cuyos actos se constituye en autora una gran multitud mediante 
pactos recíprocos de sus miembros con el fin de que esa persona pueda emplear la fuerza y medios de 
todos como lo juzgue conveniente para asegurar la paz y defensa común. El titular de esta persona se 
denomina SOBERANO, y se dice que tiene poder soberano; cada uno de los que le rodean es SÚBDITO 
Suyo  

Se alcanza este poder soberano por dos conductos. Uno por la fuerza natural, como cuando un hombre 
hace que sus hijos y los hijos de sus hijos le estén sometidos, siendo capaz de destruirlos si se niegan 
a ello; o que por actos de guerra somete a sus enemigos a su voluntad, concediéndoles la vida a 
cambio de esa sumisión. Ocurre el otro procedimiento cuando los hombres se ponen de acuerdo entre 
sí, para someterse a algún hombre o asamblea de hombres voluntariamente, en la confianza de ser 
protegidos por ellos contra todos los demás. En este último caso puede hablarse de Estado político, o 
Estado por institución, y en el primero de Estado por adquisición. En primer término voy a referirme al 
Estado por institución,    



Glosario  

C cuerpo, 1, 4, 5 D derecho, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 

10, 11, 12, 16 E enemigos, 1, 5, 16 estado, 

2, 3, 4 G guerra, 2, 3, 4, 5, 6, 9, 11, 12, 13, 

14, 15, 16 I igualdad, 1 L leyes, 3, 4, 13, 14 

libertad, 2, 4, 5, 6, 10, 13 N naturaleza, 1, 2, 

3, 4, 5, 6, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15 P pacto, 7, 

8, 9, 10, 11, 13, 15, 16 paz, 3, 4, 5, 6, 11, 12, 

14, 16 poder, 1, 2, 3, 4, 5, 9, 10, 12, 13, 14, 

15, 16 V violencia, 2 voluntad, 2, 6, 7, 8, 10, 

13, 15, 16  

  


